


1



2

Imagen Portada: Santiago. Autor Anónimo
Colección Museo Nacional de Arte. Bolivia

Libro publicado por la Editorial Visión Cultural
Fundación Visión Cultural

Edición y Producción General: 
Norma Campos Vera

Diseño Gráfico: 
Fátima Gutiérrez

Impresión: Tecno Print

Depósito Legal: 4 - 1 - 1489 - 12
Copyright © Fundación Visión Cultural
editorial@visioncultural.org

Todos los derechos reservados

La Paz, Bolivia, 2012



3

 VI ENCUENTRO INTERNACIONAL 
SOBRE BARROCO

FUNDACIÓN VISIÓN CULTURAL



4



5

ORGANIZACIÓN Y EDICIÓN:

Norma Campos Vera
DIRECTORA DEL VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

FUNDACIÓN VISIÓN CULTURAL

  

EL ENCUENTRO ES POSIBLE GRACIAS A:

FUNDACIÓN VISIÓN CULTURAL

GOBIERNO MUNICIPAL DE SANTA CRUZ DE LA SIERRA

UNIÓN LATINA

GRISO - UNIVERSIDAD DE NAVARRA

UPSA - UNIVERSIDAD PRIVADA DE SANTA CRUZ

EMBAJADA DE BRASIL

EMBAJADA DE ESPAÑA

EMBAJADA DEL ECUADOR

CONSULADO GENERAL DE CHILE

IRD - Instituto de Investigación para el Desarrollo 

CENTRO CULTURAL SANTA CRUZ

 VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO



6

CON EL AUSPICIO DE:

GOBIERNO MUNICIPAL DE SANTA CRUZ DE LA SIERRA 
Percy Fernández. H. Alcalde Muncipal

María Renée Canelas. Directora de Cultura, Patrimonio y Turismo 
Juan Carlos Simoni. Jefe Departamento Cultura y Patrimonio

UNIÓN LATINA
José Luis Dicenta. Secretario General 
Lisa Ginzburg. Directora de Cultura

Norma Campos Vera. Representante en Bolivia

GRISO - UNIVERSIDAD DE NAVARRA
Ignacio Arellano. Director

Andrés Eichmann. Co-organizador

UPSA - UNIVERSIDAD PRIVADA DE SANTA CRUZ
Ricardo Martens. Presidente Fundación UPSA

Lauren Müller de Pacheco. Rectora
Victor Hugo Limpias. Decano Facultad de Arquitectura

 EMBAJADA DE BRASIL
Marcel Fortuna Biato. Embajador

Evandro de Barros. Agregado Cultural

EMBAJADA DE ESPAÑA
Ramón Santos. Embajador

María Pérez. Agregada Cultural

EMBAJADA DEL ECUADOR
Susana Alvear Cruz. Embajadora 

 Michel Rowland. Primer Secretario

CONSULADO GENERAL DE CHILE
Jorge Canelas Ugalde. Cónsul General 
Alejandra Cilleros. Agregada Cultural

 VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO



7

IRD - Instituto de Investigación para el Desarrollo
Marie-Danielle Demelas. Representante en Bolivia

CENTRO CULTURAL SANTA CRUZ 
Jorge Aliaga. Coordinador

UNA MIRADA AL BARROCO: EXPOSICIÓN FOTOGRÁFICA
Teresa V. de Aneiva. Curadora

AGRADECIMIENTOS:

Orquesta Sinfónica de Sergipe. Brasil
Calenda Maia. Chile

Orquesta Municipal Camerata del Oriente
Museo Nacional Colegio de San Gregorio. Valladolid - España

Silvio Mignano. Embajada de Italia
Embajada de Francia. Ville de Nancy (France) - Conseil Général de Haute Savoy

Fundación Cultural BCB
Casa de la Libertad

Rubén Darío Suárez Arana. SICOR  
Cainco

Danilo Barragán Rocha, 
Marcelo Araúz, Paula de Paz Soldán

Erick Rousseau, Paula Palacio 
Simona DiNoia, Luis Alberto Paz

Silvia Rosza, Mayra Sanabria
Fátima Gutiérrez, César Campos

Tania Barrero, Fabiola Valda
Miguel Aranda



8

CONTENIDO

  PREFACIO

11  Norma Campos Vera
  DIRECTORA DEL VI ENCUENTRO 
  INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

  PONENCIAS

13   LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES  
  TERESA GISBERT / BOLIVIA

23   EL LEGADO DE LA ANTIGÜEDAD Y DEL MEDIEVO 
  EN LA ICONOGRAFÍA BARROCA DEL PODER
  MARGARITA VILA / ESPAÑA - BOLIVIA

33   UN ESCUDO, UN INFIERNO: 
  REPERCUSIONES DE UNA IMAGEN DEL JUICIO FINAL
  GABRIELA SIRACUSANO / ARGENTINA
  AGUSTINA RODRÍGUEZ ROMERO / ARGENTINA

41   MONARQUÍAS RETRATADAS: 
  IMÁGENES PARA LA CONTINUIDAD DEL PODER REAL
  AGUSTINA RODRÍGUEZ ROMERO / ARGENTINA

49   LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER 
  EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA
  FERNANDO GUZMÁN SCHIAPPACASSE / CHILE
  MAGDALENA PEREIRA CAMPOS / CHILE

61   EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUÍTICAS: 
  EL CASO DE LAS PINTURAS MURALES 
  DE GREGORIO VILLARROEL EN SAN JOSÉ DE CHIQUITOS (1810)
  ECKART KÜHNE / SUIZA

73   IMÁGENES DE UN REY SANTO.
  HUELLAS DE LA RECONQUISTA DE SEVILLA 
  EN LA PINTURA NEOGRANADINA
  OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / COLOMBIA

81   MEMORIAS DE APARIENCIAS. 
  ENTRE LA REPRESENTACIÓN TEATRAL Y EL RETRATO DE GRUPO
  LEONTINA ETCHELECU / ARGENTINA

89  EL REY EN LA HOGUERA: LA DESTRUCCIÓN 
  DE LOS RETRATOS DE LA MONARQUÍA EN VENEZUELA
  JANETH RODRÍGUEZ NÓBREGA / VENEZUELA

97   TENSIONES NAVIDEÑAS. 
  PERMANENCIA DE ELEMENTOS BARROCOS Y SURGIMIENTO 
  DE ASPECTOS MODERNIZADORES 
  EN LA PASCUA SANTIAGUINA DEL SIGLO XIX
  OLAYA SANFUENTES / CHILE



9

103  IMAGEN EXPORTADA: 
  EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCIÓN
  EL CASO DE QUITO
  ALEXANDRA KENNEDY-TROYA / ECUADOR

111  EL AQUELARRE CRIOLLO
  MUJERES E INQUISICIÓN EN VENEZUELA 
  DURANTE LA ÉPOCA BARROCA
  EMANUELE AMODIO / VENEZUELA

125  LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: 
  LA MOMIA Y EL RETRATO
  MARÍA ALBA BOVISIO Y MARTA PENHOS / ARGENTINA

135  LA CONSTRUCCIÓN DEL SUJETO INDIO EN EL PERÚ  
  POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)
  ALEJANDRA VEGA PALMA / CHILE

141  CONQUISTA Y LENGUAJE ESCRITO. 
  UN IMAGINARIO DEL PODER
  CARLOS D. MESA GISBERT / BOLIVIA

147  EL GOBERNADOR DE MOXOS 
  LÁZARO DE RIBERA Y EL PODER
  ALCIDES PAREJAS MORENO / BOLIVIA

155  REPRESENTACIÓN DE LOS “BURÓCRATAS” 
  COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVI-XVII
  EUGENIA BRIDIKHINA / UCRANIA - BOLIVIA

163  EMBLEMAS DE PODER CACICAL 
  EN BOLIVIA Y PERÚ  S. XVI-XVIII                 
  LAURA ESCOBARI DE QUEREJAZU / BOLIVIA

173   SÍMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD.
  FIESTAS Y CEREMONIALES EN EL CHILE BORBÓNICO
  JUAN MANUEL MARTÍNEZ / CHILE 

179   EL INCA BARROCO: 
  LOS ORÍGENES DE LA POLÍTICA NEOINCA DEL SIGLO XVII
  CARLOS ESPINOSA FERNÁNDEZ DE CÓRDOVA / ECUADOR

183  LA MANCHA Y LA SANGRE: 
  EL MARQUÉS DE SAN JORGE
  CARLOS ROJAS COCOMA / COLOMBIA

193  FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASÍS A YAGUARÓN.
  “VER A TRAVÉS DE LO VISIBLE LO INVISIBLE”. ELVIO LUNGHI
  MABEL AVILA / PARAGUAY

201  PODERÍO Y PROTAGONISMO DE LA COMPAÑÍA 
  DE JESÚS: LA IGLESIA Y COLEGIO 
  DE LA TRANSFIGURACIÓN EN EL CUZCO
  ROBERTO SAMANEZ ARGUMEDO / PERÚ

CONTENIDO



10

211  EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO 
  DE AFIRMACIÓN DE PODER.
  EL CASO DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS
  VICTOR HUGO LIMPIAS ORTIZ / BOLIVIA

225  SVMPTUOSAS FÁBRICAS Y APARATOS CÉLEBRES. 
  ARQUITECTURA Y PODER: 
  LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO
  LUIS JAVIER CUESTA HERNÁNDEZ / MÉXICO

241  DEVOCIONES Y CONSTRUCCIÓN DE IDENTIDADES 
  ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS DE LA NUEVA ESPAÑA (S. XVIII)
  RAFAEL CASTAÑEDA GARCÍA / MÉXICO

249  INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES: 
  O DE LOS HECHOS AL PAPEL
  ANDRÉS EICHMANN OEHRLI / ESPAÑA-BOLIVIA

261  EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACIÓN 
  DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS
  LYGIA RODRIGUES VIANNA PERES / BRASIL

271  PODER Y RESISTENCIAS 
  EN LAS AUTOBIOGRAFÍAS POR MANDATO
  MARÍA EUGENIA OSORIO / COLOMBIA

279  EL DESVÁN, EL SÓTANO Y EL TORNO: 
  VISUALIZACIÓN DEL PODER PATERNO 
  EN DOS COMEDIAS DEL BARROCO ESPAÑOL
  GRACIELA BALESTRINO / ARGENTINA

287  PRESENCIA DEL PODER EN LA NOVELA PICARESCA:
   EL CASO DE “EL BUSCON”
  EDUARDO GODOY / CHILE

291  LA IMAGEN DEL PODER: 
  LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES 
  EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GÓNGORA MARMOLEJO
  MIGUEL DONOSO RODRÍGUEZ / CHILE

297  LENGUAJE Y PÚBLICO DEL TELÉMACO EN LA ISLA 
  DE CALIPSO DE BERMÚDEZ DE LA TORRE. 
  LAS TESIS INÉDITAS DE JOSÉ MARÍA NAVARRO PASCUAL (1940-2008)
  CARLOS ARRIZABALAGA / PERÚ
 
305  UNA MIRADA AL  BARROCO: EXPOSICIÓN FOTOGRÁFICA
   TERESA V. DE ANEIVA / BOLIVIA

CONTENIDO



11

PRESENTACIÓN

E
l Barroco muestra expresiones tan variadas que constituyen una clara evidencia de contrastes, formas, 
símbolos y códigos. Lo percibimos en las diferentes esferas de la vida social. Se plasmaron contenidos 
iconográficos, generando muchas veces rupturas de tiempo y espacio, que fueron aprovechados por 
la imaginación de los artistas, literatos, arquitectos, entre otros, para lograr una vasta producción cul-

tural. Son las diferentes áreas del conocimiento que enriquecieron el período barroco. Es innegable que lo com-
plejo sustituyó a lo simple y lo natural facilitó el paso al artificio, concibiendo asombrosas formas de expresión.
Reflexionar sobre todo ello, ha dado lugar a las diferentes versiones del Encuentro Internacional sobre Barroco, 
cuya sexta versión ha sido dedicada al tema “Imagen del Poder”, y que contó con la participación de especialistas 
de diferentes países en distintas disciplinas, cuyos trabajos se podrán encontrar en esta publicación.

El Barroco evidencia una serie de contrastes, ofrece a través de sus numerosos vehículos expresivos, diversas 
formas de manifestaciones, entre ellas, de la autoridad y del poder, en las que el ingenio va de la mano de un 
universo de símbolos. Estos elementos requieren variadas competencias de interpretación. Por ello, es preciso 
recurrir a múltiples disciplinas para intentar una adecuada aproximación a estas manifestaciones, a sus soportes 
y a sus actores, directos e indirectos.

La representación del poder se ha plasmado en una serie de obras portadoras de significados en los distintos 
ámbitos. Las sociedades tuvieron en el periodo Barroco sus peculiaridades. En una sociedad estratificada, las 
jerarquías se presentaban permanentemente y se traducían en conductas, indumentarias, símbolos de autoridad, 
en obras de arte, arquitectura, obras literarias, musicales, teatrales, etc., que fueron portadoras de significados, a 
menudo relacionados con la sacralización del poder en su amplio concepto.

De esta manera, fueron influenciadas las sensibilidades y las culturas de todos los estratos de la población, ge-
nerando movimientos culturales, mostrando distintas visiones del mundo en cadenas de oposiciones, sobre las 
cuales se erigían los saberes teológicos, artísticos y hasta científicos que precisamente en el siglo XVII emprendían 
su despliegue. 

La vasta producción cultural del Barroco ha dado lugar a la creación de obras de gran valor e importancia que 
hoy en día forman parte del patrimonio cultural de las distintas regiones y naciones.  

La cultura barroca merece mayores espacios de investigación, reflexión y promoción, y es precisamente lo que se 
pretende con los Encuentros sobre Barroco, de generar una mayor conciencia del papel que cumple el patrimo-
nio cultural en un espacio o territorio, ligado a la identidad cultural y a favor de la preservación, conservación, 
difusión e investigación cultural. 

Norma Campos Vera
Directora del VI Encuentro Internacional sobre Barroco



12



13VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

EL PODER, LA FE, Y LOS MITOS

En toda sociedad el poder se establece en base a dos 
pilares fundamentales: las leyes, y el convencimien-
to de aquellos que tienen que acatarlas, de que es-

tán bien gobernados. Esto supone el respeto a las costum-
bres del país y la legitimidad de los gobernantes. 

En la conquista del Perú, desde la muerte de Atahuallpa 
(1533) hasta el gobierno del Virrey Francisco de Toledo y la eje-
cución del último Inca de Vilcabamba: Tupac Amaru I (1575); 
se vivió una resistencia militar de parte de los indígenas y hubo 
luchas internas entre los españoles y, finalmente, nació un 
movimiento religioso indígena, llamado Taqui Oncoy, el cual 
pervivió hasta los primeros años del siglo XVII.  

Toledo para organizar el nuevo Estado, hizo el primer 
censo de población y organizó las “reducciones”, que con-
sistían en reunir a los indígenas en pueblos de tipo español 
con el fin de facilitar el control. También dio varias ordenan-
zas tendientes a la desaparición de los antiguos dioses. Una 
de estas ordenanzas dice:     

“y por cuanto dichos naturales también adoran algún género 
de aves y animales, y para el dicho efecto los pintan e labran 
en los mates que hacen para beber y de plata, … e los pin-
tan en las paredes de las Iglesias. Ordeno y mando que los 
que hallaren los hagáis raer y quitareis ….. donde los tuvie-
ren y prohibiréis que tampoco los tejan en la ropa que visten”.  

A su vez el dominico Meléndez (1681) recomienda:  

“quitarles de los ojos (a los indios) todo aquello que no solo 
manifiestamente fue ídolo adorado… y así se tiene mandado 

que …. en ninguna parte, ni pública ni secreta de los pueblos de 
indios … se pinte … ni animales terrestres, volátiles, ni marinos, 
especialmente algunos dellos…”.  Esta prohibición fue exten-
siva a la representación de los astros, pues Meléndez dice: 
“No se permita ni conservar sus ídolos, ni sus huacas, ni por 
razón de memoria y demostración de antigüedad…y así se tiene 
mandado que … no se pinte el sol, la luna y las estrellas, por qui-
tarles la ocasión de volver a sus antiguos delirios y disparates”.

La simultaneidad entre la prohibición de representar 
animales y astros, y su vigencia en la arquitectura y la ropa, 
muestra cuán reacios fueron los indígenas para renunciar 
a sus divinidades y cómo los españoles tuvieron que to-
lerar ambiguas representaciones mimetizadas en la deco-
ración barroca, y en el caso de los textiles se conservaron 
hasta hoy animales y astros en los diseños de los tejidos. 

La aceptación de los naturales a su nueva situación 
no se dio tan fácilmente, ya que estos, mantuvieron esta 
resistencia invocando a sus dioses para que expulsen al 
Dios de los cristianos y, por supuesto, a los extranjeros 
que vinieron con El. Este último movimiento se conoce 
como el “Taqui Oncoy” (enfermedad de la danza). Final-
mente, la conquista se había consumado y se busca una 
convivencia, desigual, pero convivencia al fin. Un paso 
definitivo fue mantener a los caciques y relacionarlos 
con la corona española, eximirlos de impuestos y hacer-
los intermediarios entre el “rey” y la población indígena. 
Para conseguir esta convivencia era necesario tener la 
aceptación, de parte de los indígenas, del nuevo orden 
político y de la nueva religión; y de parte de los españo-
les la tolerancia de imágenes que aludían al viejo orden.

LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES  
TERESA GISBERT / BOLIVIA



14 LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES

Entrado el siglo XVII era necesario consolidar el nue-
vo orden y para ello se muestran lienzos con imágenes 
que relacionan el poder de los reyes con la defensa de la 
religión. Para entonces, mediados del siglo XVII, se ha-
bía llegado a una cierta convivencia y el catolicismo era 
aceptado a través de mutuas concesiones. Entonces se de-
coran las iglesias con carros triunfales, pintados en lienzo, 
donde los monarcas hispanos llevan Eucaristía. Así pode-
mos verlos hoy en los pueblos de Jesús de Machaca, Gua-
qui, y Achocalla, donde los reyes de España, omitiendo 
el tiempo que hay entre el primero y el último monarca, 
sostienen al unísono la Eucaristía. El cuerpo de Jesús en 
forma de hostia, era no solo un símbolo inequívoco, sino 
que era la presencia misma de Dios ante los hombres. Así 
los monarcas españoles se muestran como los que susten-
tan la fe católica, esa fe que da un trato especial a estos 
nuevos conversos que no podían ser juzgados por la in-
quisición, pues estaban exentos de ella, tenían sus propias 
leyes, y que, además, los que vivìan en comunidades no 
estaban sujetos a un tributo personal. La hostia consagra-
da, “el cuerpo de Dios”, se muestra a través de la custo-
dia, que en América tiene forma de Sol a diferencia de 
las custodias españolas que tenían forma de torre, como 
puede verse en la Catedral de Toledo.    

Carro Triunfal con la Eucaristía sostenida por los reyes de 
España. Iglesia de Guaqui. Cuadro atribuído al pintor Juan 
Ramos (hacia 1730). Departamento de La Paz, Bolivia.

Custodia de la Catedral 
de Toledo. España.

Custodia hecha en Bolivia. 
Colección particular. La Paz.



15VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Este cambio de forma en la custodia, seguramente se 
dio en Cuzco, ya que en el Coricancha solía presentarse 
externamente la imagen del Sol. Al construirse la iglesia 
de Santo Domingo sobre los muros del templo del Co-
ricancha, por la ventana del presbiterio se mostraba la 
custodia, no ya como torre sino en la imagen del sol; así 
se identificaba el cuerpo de Cristo con el astro. Lo que 
cada quien veía en esta custodia, sea español, mestizo, 
criollo o indio, era de la exclusiva incumbencia del sujeto. 
Para unos será Cristo-Hijo de Dios, para otros será el dios 
Sol, y para los más será simplemente Dios. 

Más aun esta identificación visual del Dios cristiano 
con el Sol es, sin duda, un mensaje muy convincente para 
el pueblo indígena, y si son los reyes de España quienes 
sostienen este “Sol” el mensaje subliminal está dado. Los 
grandes carros triunfales con esta temática que se ven en 
las iglesias se multiplican en pequeños cuadros de uso 
privado con el mismo tema, aunque con algunas varian-
tes, ya que no se muestra toda la dinastía, desde Carlos 
V hasta el monarca reinante, sino solamente se coloca el 
monarca  vigente en ese momento. Hay lienzos con Carlos 
II, Felipe V, Carlos III y Carlos IV. La custodia está en 
una columna que sostiene el rey mientras los musulmanes 
tratan de tirarla al suelo. El rey es el defensor de Cristo, 
en su forma solar, y así se ha creado la relación entre el 
poder (representado por el rey) y la religión, representa-
da por el Dios-Sol de la custodia, imagen que resulta váli-
da tanto para indios como para españoles. 

También hubo concesiones que llegaron a modificar 
el espacio de las iglesias cristianas, pues así como los in-
dígenas hacían sus ceremonias al aire libre se crearon (ya 
desde México) las Iglesias con atrio y posas, a fin de que 
la catequesis y las misas pudieran darse en espacios abier-
tos. Buen ejemplo de ello es el Santuario de Copacabana.

Finalmente uno de los objetivos de la extirpación de 
la idolatría era extirpar los ídolos, quemándolos, destru-
yéndolos o echándolos al lago. Pero los cristianos se to-
paron con un inconveniente: en el Collao se adoraba a 
los cerros, que eran indestructibles. Es entonces que los 
extirpadores fundieron imágenes, así sobre los cerros 
pusieron a la Virgen que fue identificada con la Pacha-
mama. Según Ramos Gavilán “así como Sol con sus rayos 
fecunda la tierra, Dios fecunda a María”. Se pintaron lien-
zos con esta iconografía, unos explícitos como en el caso 
de Potosí y otros implícitos como en el caso de Sabaya.

Pese a que el Concilio de Trento había prohibido la 
representación de la Trinidad en forma de tres personas, 
esto pervivió en los Andes, más aun persistieron las imá-
genes de la Trinidad con un solo cuerpo y tres cabezas. 
Había que representar tres personas distintas y un solo 
Dios. Los habitantes del antiguo Perú estaban habitua-
dos a que los dioses no siempre fueran antropomorfos, 

Iglesia de Santo Domingo. Cuzco, Perú.

El Rey de España defiende la custodia que los musulmanes intentan derribar.
Colección particular.



16 LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES

podían tener dos rostros como Pachacámac, y de hecho 
existía un dios tricéfalo, llamado Tanga-tanga, al que 
alude Acosta, dice que es una prefiguración de la Sma. 
Trinidad. Por lo que estas imágenes fueron aceptadas en 
los Andes perviviendo allí aunque el Concilio de Trento 
las había prohibido expresamente.   

Finalmente está Santiago, identificado con Illapa, dios 
del rayo, el que aun hoy se venera. La imagen que identifi-
ca a Illapa con Santiago nace cuando las tropas de Manco 
II cercan a los españoles en Cuzco, estos se refugiaron en la 
única y pequeña iglesia techada con paja. Los indígenas la 
asediaron con flechas encendidas. Una tempestad con ra-
yos apagó el fuego y los españoles vencieron. En esta lucha 
los incas vieron a Illapa y los españoles a Santiago, su patrón. 
Desde entonces ambos quedaron identificados; por ello 
Santiago matamoros se convierte en Santiago mata indios.

Estas imágenes muestran como el poder colonial respe-
ta el sentimiento religioso de los indígenas con imágenes 
ambiguas de doble lectura, pues les permite ser cristianos 
conservando al mismo tiempo sus tradiciones. 

La Trinidad, donde Dios Padre tiene un Sol en el pecho lo que permite 
identificar a Dios con el Sol. Museo Regional de Cuzco, Perú.

El Santuario de Copacabana, La Paz, Bolivia, con atrio delante de la iglesia 
lo que permite el culto al aire libre al que estaban acostumbrados los indígenas.



17VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La Virgen identificada con el Cerro de Potosí. Como los cerros o “apus” formaban parte de la tierra la Virgen 
también es identificada con la Pachamama o Tierra. Museo Nacional Casa de la Moneda, Potosí, Bolivia.



18 LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES

La Trinidad, en una versión europea prohibida por el Concilio de Trento, pues muestra a Dios 
con un solo cuerpo y tres cabezas. Museo de Arte, Lima. Perú.



19VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

LA LEGITIMACIÓN DEL GOBIERNO 

En la sociedad colonial, tanto entre los españoles 
como entre los indígenas, se mantuvo la costumbre de 
tener pinturas sobre la representación pictórica de los 
reyes incas, muchas veces acompañados de sus respecti-
vas esposas, lo que indica el deseo de mantener viva una 
tradición y una historia que nunca se dio por termina-
da. La referencia más antigua la tenemos cuando el vi-
rrey Toledo manda a pintar cuatro paños con los lina-
jes de los 12 incas para enviarlos a Madrid. Estos paños 
se guardaban en El Alcázar y perecieron en el incendio 
de 1734. Se supone que la portada del libro de Anto-
nio de Herrera (1615) está tomada de los citados paños.

Durante todo el siglo XVII en la ciudad del Cuz-
co se pintaron series de los incas, su autor fue el pintor 
Navamuel que pinta a principios del siglo XVIII para el 
Marques de Valle Umbroso una serie de los reyes incas 
destinada al Virrey de Lima. Ya para ese tiempo era evi-
dente el malestar en la población indígena, malestar que 
estalló en 1781 con la rebelión de Tupac Amaru II. Hacia 
1723 se le encomienda a Alonso de la Cueva hacer un 
grabado sobre los reyes españoles como sucesores de los 
incas a fin de legitimar su mandato, dicho grabado fue 
ampliamente copiado y distribuido por todo el Virreina-
to, en él se muestran los incas desde Manco Capac hasta 
Atahuallpa, y a continuación se coloca a Carlos V con 
la serie de los reyes españoles hasta el monarca reinante. 
Debajo de los bustos de cada inca se escribe, brevemente, 
la historia de su reinado; y bajo de los bustos de los reyes 
españoles se escriben todas las leyes que estos dieron a 
favor de los indios. Por ejemplo en Felipe II dice: “Expi-
dió la cedula sobre el servicio personal de indios en 1609. Con 
otras muchas a favor de ellos”. De Carlos II dice: “Mandó por 
su Real Cédula de 1697 que los indios no sean excluidos de los 
cargos seculares y eclesiásticos”, etc. Este grabado, que era el 
medio visual de mayor difusión en su tiempo, tenía una 
finalidad política ya que por medio de él se coloca a los 
reyes españoles como legítimos sucesores de los incas y 
benefactores de los aborígenes. En un cuadro del mismo 
tipo se le añade la siguiente lectura: “Efigie de los ingas o 
reyes del Perú con su origen y serie de los católicos reyes de 
Castilla y de León que les han sucedido hasta el presente”.

El grabado de Alonso de la Cueva dio lugar a otros, 
siendo el mas conocido el de José Palomino publicado 
en el libro “Viajes a la America Meridional” de Jorge Juan 
y Antonio Ulloa. Dicho grabado que fue ejecutado en 
1748 muestra a los reyes españoles como continuadores 
de la dinastía incaica. Pese a esta última propaganda po-
lítica, ampliamente difundida, la rebelión de Amaru y 
Katari no se frenó y  tuvo que ser sofocada por las armas.

El hecho de que el estado indígena sea el referente 
indispensable para legitimar cualquier gobierno se man-

Dios tricéfalo del período formativo. 
Museo Arqueológico de Cochabamba, Bolivia.

Santiago mata-indios. Museo de Cuzco, Perú.



20 LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES

tiene durante todo el siglo XIX. Bolívar se consideró no 
solo libertador sino restaurador que, en cierta manera, 
revindicaba el incario. Así en un lienzo pintado sobre el 
grabado de Palomino vemos que el retrato del rey Car-
los III ha sido tapado con el retrato de Bolívar y que so-
bre los reyes españoles se ponen los héroes de la Inde-
pendencia como continuadores de los incas.  

En el Siglo XIX se siguieron pintando las series de los 
reyes incas, pero se suprimieron completamente los reyes 
españoles. En Bolivia, que tradicionalmente tuvo el refe-
rente incaico en su pasado, después de la guerra del Pa-
cífico y ya en el siglo XX buscó otro referente que fue el 
de Tiahuanaco, hecho que se acentúo después de 1952, 
especialmente por el apoyo que dio el gobierno a las ex-
cavaciones de Tiahuanaco. Ya se habían hecho trabajos 
en este centro arqueológico como los de Uhle, Bennett y 
Posnansky, pero después de 1952 estos trabajos se inten-
sificaron. Con el paso de los años, los gobiernos empeza-
ron a colaborar institucionalmente con las excavaciones 
de Tihuanaco y en el siglo XXI se utilizó este escenario 
para la legitimación del gobierno. Quedó atrás el referente 
inca y se mantuvo velada la historia del oriente, relega-

da por su fuerte ligazón al pasado colonial y por desarro-
llarse en un contexto ecológico y cultural muy diferente. 

Pese a que Bolívar abolió los cacicazgos en las ciudades 
andinas –sobre todo La Paz– los caciques siguieron siendo 
reconocidos pues allí los descendientes de éstos siguieron 
en los puestos de poder hasta fines del siglo XX. El presi-
dente Andrés de Santa Cruz era hijo de la cacica de Gua-
rina, Juana Calahumana. El presidente Pando, que llevó 
adelante la “guerra federal” (1989-1900) por la cual la capi-
tal de Bolivia se trasladó de Sucre a La Paz, estaba casado 
con una descendiente de los caciques Guarachi de Jesús 
de Machaca; en el siglo XX uno de los candidatos a la pre-
sidencia descendía de los caciques Guachalla de Pucarani, 
y un canciller de la República descendía de los Caciques 
de Caquiaviri; así mismo entre los descendientes de los Si-
ñani, caciques de Carabuco, hay varios intelectuales influ-
yentes. Algunas de estas familias aun guardan los escudos 
nobiliarios con las armas que les concedieron los reyes.

Así vemos como la imagen del poder en los Andes 
siempre tiene una relación “histórica” con el pasado in-
dígena, y una relación sentimental con las creencias que 
a través de imágenes y fiestas se mantiene.  

Alonso de la Cueva que muestra la secuencia de los reyes incas seguidos por los reyes españoles.



21VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Pintura que copia el grabado de Palomino. Al centro el Rey Carlos III. 
Colección particular, La Paz, Bolivia.

La pintura anterior donde el retrato de Bolívar se había superpuesto al rey español. 
Con posterioridad un restaurador mal informado borró a Bolívar dejando visible la imagen del Rey. 
Colección particular, La Paz, Bolivia.

Detalle.

Detalle.



22 LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES

BIBLIOGRAFÍA

Acosta, José de, Historia natural y moral de las Indias, 2 vol. Sevilla, 1984.

Arzans de Orsua y Vela, Bartolomé, Historia de la Villa Imperial de 
Potosí (1736). 3 Tomos. Providence, 1965.

Boulton, Alfredo, El rostro de Bolívar. Caracas, 1982.

Calancha, Antonio de la, Crónica Moralizada de la Orden de San Agustín 
en el Perú. Barcelona, 1638.

Cieza de León, Pedro, La crónica del Perú. Madrid, 1847

Duviols, Pierre, La destrucción de las religiones andinas. México 1970.

Escobari de Querejazu, Laura, De caciques nobles a ciudadanos paceños. 
La Paz, 2011.

Flores Galindo, Alberto, Buscando a un Inca. Identidad y utopía en los 
Andes. Instituto de Apoyo Agrario. Lima 1987.

Garcilaso de la Vega, Inca. Comentarios Reales. Madrid 1723.

Gisbert, Teresa, Iconografía y mitos indígenas en el arte. Tercera edición, 
La Paz, 2004.

             EL paraíso de los pájaros parlantes. Tercera edición, La Paz 2000.

Gruzinski, Serge, La guerra de las imágenes. F.C.E. México 1994.

Lara, Jaime, CORPUS CHRISTI The Sun of God en Christian Texas for 
Aztecs. Art and Liturgy in Colonial Mexico. University of Notre 
Dame Press. Indiana. USA. 2008.

Ponce Sanjinés, Carlos, Panorama de la Arqueología Boliviana. La Paz 1981.

Ramos Gavilán, Alonso, Historia del célebre Santuario de Nuestra Señora 
de Copacabana. Lima 1621.

Ulloa Antonio y Jorge Juan, Viaje a la América Meridional. 1748.

Wachtel, Nathan, Sociedad e Ideología. I.E.P. Lima 1973.



23VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

D e los innumerables conceptos gestados por la 
mente humana, pocos han mantenido una trans-
misión visual tan fiel a sus orígenes como el del 

poder. Bastará revisar unas cuantas obras de la historia del 
arte para comprobarlo.    

No parece casual que las más antiguas imágenes del po-
der remonten al Neolítico, periodo en el que la incipiente 
actividad agropecuaria estuvo ritmada por el culto a divini-
dades propiciatorias de la vida1. A una de ellas parece dedi-
cada la estatuilla de Çatal Hüyük modelada hacia el 5.900 
a.C. (Fig. 1). Ni el diminuto tamaño, ni la humildad de su 
estuco, son óbices para la monumentalidad y sentido de 
poder que transmite. Basta observar su aspecto para supo-
ner que encarna algo más que la fertilidad femenina, acaso 
el poder generador de la tierra, sentada como está en un 
trono flanqueado por felinos en una composición tan fron-
tal y simétrica como en las representaciones faraónicas2. 

Así acontece con la de Kefrén, tallada hacia el 2550 a. 
C. Como la anterior y las que a continuación veremos, se 

muestra firme y con el hieratismo a través del cual los egip-
cios buscaron manifestar la eternidad e inmutabilidad de 
lo divino. Mil trescientos años después, las colosales esta-
tuas de Ramsés II a la entrada del Gran Speos de Abu Sim-
bel reiteran la idea. La multiplicación de su figura, suma-
da al colosalismo, proclama la grandeza y poderío de un 
gobernante reverenciado como un dios entre su pueblo3.

Colosal fue también la imagen que de Zeus concibió 
Fidias para el templo de Olimpia en torno al 430 a.C. 
Tan impresionante fue su solemne apostura que se la 
incluyó entre las maravillas del mundo antiguo, siendo 
su efigie difundida a través de monedas y estatuas por 
todo el Mediterráneo. Acertado estuvo Quintiliano al de-
cir que “su belleza añadió algo a la religión tradicional”, 
de tanto que conviene la majestad de la obra “al dios 
representado en ella”4. No ha de asombrar, pues, que a 
pesar de su desaparición, perdurase su eco en estatuas 
imperiales romanas y en las representaciones post-cons-
tantinianas del omnipotente Cristo.  

EL LEGADO DE LA ANTIGÜEDAD Y DEL MEDIEVO 
EN LA ICONOGRAFÍA BARROCA DEL PODER

MARGARITA VILA / ESPAÑA - BOLIVIA

1  C.S. Chard: El hombre en la prehistoria, Ed. Verbo Divino, Estella, 1976, pp. 325-364 y Gardner´s Art through the Ages, I, Ancient and Medieval Art, 
Harcourt Brace Jovanovich, Inc., Nueva York, 1975, pp. 36-46.

2  La fotografía está tomada de VV.AA.: Historia Universal Lexus, Ed. Lexus, Barcelona, 1999, pág. 14. Véase también H. W. Janson: History of Art, Ed. 
Harry N. Abrams, Nueva York, 1991, pp. 80-82, fig. 45.

3  M. Stokstad: Art History, Harry N. Abrams, Inc., Nueva York, 1995, pp. 104-105 y 118-119; M. Saleh y H. Sourouzian: Catalogue Officiel du Musée 
Egyptien du Caire, Ed. Philipp von Zabern, Maguncia, 1987, fig.31 y J.Sureda: Historia Universal del Arte, I, Ed. Planeta, Barcelona, 1986, figs. 225 y 
275, pp. 184-185.

4 Para la reconstrucción de su apariencia, véase el dibujo de hacia 1900 recogido en la Historia Universal Lexus, op.cit., pág. 160. Sobre la imagen de 
Zeus y su repercusión pueden consultarse G.M.A. Richter: El arte griego, Ed. Destino, Barcelona, 1980, pp. 118-9, figs. 149-151; A. Blanco Freijeiro, 
Arte Griego, C.S.I.C., Madrid, 1975, pp. 213-214 y también J. Yarza: Fuentes y documentos para la Historia del Arte, I, Arte Antiguo, Ed. G. Gili, Barce-
lona, 1982, pp. 235-8 (Filostrato).



24 EL LEGADO DE LA ANTIGÜEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFÍA BARROCA DEL PODER

Una de las más antiguas entre éstas, la plasmada en 
el mosaico de Sta. Pudenziana de Roma hacia el 415, le 
presenta cubierto de ropajes tan resplandecientes como 
su dorado nimbo5. Éste se aplicó primero a gobernantes 
helenísticos asimilados a Helios y desde el siglo III a mo-
narcas sasánidas y romanos, volviéndose más notable su 
uso a partir del culto que Constantino profesó al Sol in-
victo y de su asunción como vicario del Rey de los Cielos.

 Una de las imágenes que más claramente encarna esa 
concepción de monarquía sacralizada es la repujada en el 
disco de plata que en el 388 regaló a un leal funcionario 
el emperador Teodosio (Fig. 2). Como en las imágenes 
divinas previas, su frontalidad y rigidez simbolizan la in-
mutabilidad de su autoridad y la eternidad de su imperio 
en tanto que imagen terrenal del gobierno de Cristo6. Y 
también aquí la superior escala de su figura denota una je-
rarquía cuasi divina. Inferiores son las efigies de sus corre-
gentes por entonces, Valentiniano II y Arcadio. La autori-
dad reservada a éstos se manifiesta mediante los atributos 
de poder que se tornarán distintivos de reyes y emperado-
res cristianos posteriores: el orbe alusivo al dominio sobre 
una porción del mundo y el cetro distintivo de la autori-
dad regia. Las diademas, mantos y escabeles en los que 
reposan sus pies completan –con los tronos y el gablete de 
gloria que enmarca a Teodosio– los atributos propios de 
la majestad imperial. Comparados con ellos, los soldados 
de la guardia palaciega parecen tan minúsculos como el 
funcionario que recibe la dádiva sin que su emperador se 
gire, mostrando hasta qué punto es insensible la dignidad 
de su cargo a todo accidente o cambio. El hecho de que 
hacia él revoloteen amorcillos con victoriosas coronas y 
que bajo sus pies se efigie a la Madre Tierra de frutos re-
bosantes, no hace más que glorificar al emperador como 
gran señor del mundo y representante de Dios en la tierra.

Durante siglos perduró tal idea, como nos prueban fa-
mosas imágenes de Justiniano y Otón III. En el mosaico 
de San Vital de Rávena, el emperador bizantino destaca 
por su nimbo en medio de los representantes de los po-
deres civil, militar y eclesiástico sometidos a su augusta 
persona. En la efigie de Otón IIl presente en el Evange-
liario de Aquisgrán (Fig. 3), el joven emperador otonia-
no, entronizado y frontal, está inmerso en una mandorla. 

Suele ésta simbolizar la gloria divina, según se advier-
te en el Cristo Pantocrátor de Tahull y en otras muchas 
representaciones semejantes del Medievo7. Sólo, pues, el 
carácter de christomimetes o personificador de Cristo que 
asume Otón III, la autoriza. Tan extraordinario rango que-

Fig. 1  Diosa de Çatal Hüyük, c. 5900 a.C.

5  H. Honour y J. Fleming, A World History of Art, Laurence King Ltd., Londres, 1991, pp.265-268, fig. 7, 17.
6  M. García Bellido, op.cit., pp.773-6, figs. 1312-14  y H. Honour y J. Fleming, op. cit., fig.7-18, pág. 268.
7 O. von Simson, Sacred Fortress: Byzantine Art and Statecraft in Ravenna, Univ. of Chicago Press, 1948, pág. 35, Gardner´s Art through the Ages, I,pp. 

269-271 y M. Stokstad: op. cit., pp.313-316 (Rávena), pág. 503, fig. 14-31 (Otón III) y pp. 525-527, fig. 15-19 (Tahull).

Fig. 2  Missorium de Teodosio, c. 388.



25VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

da enfatizado por sus brazos abiertos con el orbe crucífero, 
el rollo extendido por los símbolos de los evangelistas y la 
mano divina que le corona desde el cielo. Se visualiza así 
la idea política del soberano por gracia divina tan debati-
da en los textos jurídicos barrocos. Y lo hace en un grado 
aún mayor que el manifestado en monedas acuñadas en 
Bizancio que combinan  las efigies imperiales con la repre-
sentación de Cristo. Pero si ya lo señalado redunda en una 
imagen de poder absoluto, éste se intensifica mediante la 
figura que sostiene el trono y encarna a la Tierra sometida.  

Igualmente se hallan personificadas en cuatro donce-
llas las tierras del imperio otoniano –Italia, Francia, Ale-

mania y Germania– que ofrecen al emperador sus orbes 
en un evangeliario miniado a fines del siglo X. La pleitesía 
que en la miniatura de Aquisgrán rinden nobles, ejército 
y clerecía al emperador, es simbolizada por ellas8. Como 
en el missorium de Teodosio, también aquí la jerarquía del 
emperador se manifiesta mediante la superior estatura y 
el baldaquino que lo enmarca. Y como aquél, aparece in-
vestido con los emblemas de poder –trono, manto, coro-
na, cetro y orbe– que, transmitidos desde el Bajo Imperio 
por la Notitia Dignitatum se constituyeron en distintivos 
de las imágenes monárquicas. Una de éstas es la que In-
gres pintó de Napoleón Bonaparte (Fig. 4) en 1806, poco 

Fig. 3  Otón III en el Evangeliario de Aquisgrán, c. 1000. Fig. 4  Napooleón Bonaparte entronizado, por Ingres, 1806.

8 Las miniaturas otonianas son estudiadas por J. Beckwith, Early Medieval Art, Thames and Hudson Ltd., Londres, 1986, pp. 97-107, figs. 84-85 y 
87. Sobre la realeza cristocéntrica, véase E. H. Kantorowicz, Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teología política medieval, Alianza Ed., Madrid, 1985, 
pp. 53-92 y 462-471, figs. 5 y 32, además de la imagen del rey David presente en la carolingia Biblia de Viviano contenida en las Masterpieces of 
Illumination publicadas por I. Walter y N. Wolf en la Ed. Taschen, Colonia, 2005, pág. 97, y en R. Calkins, Illuminated books of the Middle Ages, Ed. 
Thames and Hudson, Londres, 1983, pp. 107-9,  cuyo contenido se relaciona con la Maiestas Domini de otra de sus páginas, siendo presentado así 
David como una suerte de anticipación del Señor del Universo. De las monedas bizantinas mencionadas, correspondientes a Justiniano II (685-
95) y Basilio I (869-79) se trata en H. Honour y J. Fleming, op. cit., figs. 7-47 y 7-48, pp. 283-86



26 EL LEGADO DE LA ANTIGÜEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFÍA BARROCA DEL PODER

mada por Ambrogio Lorenzetti en 1338 para el Palacio 
Público de Siena, al mostrar al Buen Gobierno rodeado 
por personificaciones de virtudes morales y teologales10.   

Carácter alegórico revisten igualmente las figuras que 
acompañan a las hijas de Enrique VIII de Inglaterra en 
un cuadro de Lucas de Heere relativo a la sucesión de los 
Tudor. En la pintura, el entronizado soberano centra la 
composición recibiendo el homenaje de su primer suce-
sor, el adolescente Eduardo VI. Le flanquean, a su dies-
tra, su primogénita María y el esposo de ésta, Felipe II 
de España, seguido del dios Marte (suponemos que por 
la guerra naval librada en 1588 entre ambos estados). El 
frente lo ocupa Isabel, su más destacada heredera, cuya 
sabiduría y próspera administración encomian  las figuras 
de Minerva y la Abundancia que la escoltan. 

Unas décadas antes, otro pintor se propuso transmi-
tir algo de la gloria y poderío que los súbditos británicos 
reconocían en la llamada “reina virgen” mediante una 
imagen evocadora de los iconos sagrados. Mayestática 
en su porte y resplandeciente vestimenta, la soberana 
es portada en andas por sus devotos cortesanos como si 
de una venerada santa se tratara11.  

Por ese mismo tiempo, el Veronés creaba una elabo-
radísima representación del poderío de un estado en el 
Triunfo de Venecia. Éste, pintado para el Palacio Ducal en 
1585, puede ser considerado como el modelo de cuantas 
alegorías estatales plasmaron los artistas del periodo Ba-
rroco12. Superando a la soberana británica, la ilustre Vene-
cia aparece encumbrada en los cielos. Respaldada por to-
rres alusivas a la República, recibe la corona que le trae la 
Victoria mientras la Fama proclama su triunfo. En torno 
a ella, otras figuras completan su sentido, celebrando las 
libertades públicas, la fecundidad de sus campos, la pros-
peridad mercantil y la protección dispensada a las artes.

Fue otro veneciano, Tiepolo, el responsable de enal-
tecer el gobierno del ilustrado Carlos III con la Apoteo-
sis de la Monarquía española que pintó para el Palacio 
Real de Madrid en 1765 (Fig. 5). Entronizada en el cie-
lo y rodeada de las virtudes de la nación, apoya su dies-
tra en un león que, como los que decoraban los tronos 

después de su proclamación como emperador de Francia9. 
Pocas veces el poderío se manifiesta en símbolos tan di-
versos como los romanos –la corona de laurel, águilas y 
orbes–, medievales –el manto, la espada– y cristianos –el 
respaldo en forma de lábaro, la mano divina del cetro, la 
larga túnica blanca– combinados en este hierático retrato. 

Representaciones medievales y modernas reiteraron 
la entronización y emblemas propios de la autoridad. 
Algunas, además, enriquecieron su significado con la ale-
goría de las virtudes del gobernante o de las riquezas y 
partes del estado. Una de las más llamativas fue la plas-

Fig. 5  Apoteosis de la Monarquía española, por Tiepolo, 1765.

9  Las imágenes imperiales otonianas son tratadas por L. Grodecki et al. en El siglo del año mil, ed. Aguilar, Madrid, 1973, pp. 86-188. Del retrato de 
Napoleón, conservado en el Musée de l´Ármée de Paris, tratan K. Clark, Civilisation, Harper and Row, Publ., Nueva York, 1969, pág. 301, fig. 
208 y E. Bornay en la Historia Universal del Arte, Ed. Planeta, Barcelona, 1986, t. VIII (El Siglo XIX), pp 71-2, fig. 103. Dada la conservación de la 
miniatura otoniana en la colección francesa de los Condé, es posible que fuera conocida por el diseñador del traje para la ceremonia  de coro-
nación de Bonaparte. De la importancia del retrato como evidencia figurativa del pasado da cuenta F. Haskell en History and its Images. Art and the 
Interpretation of the Past, Yale Univ. Press, New Haven, 1993, pp. 26-80.   

10  Se ocupa del fresco y de la importancia de la justicia como principal asiento del gobierno E. H. Kantorowicz, op.cit., en pp. 93-187 (la realeza ius-
céntrica), fig. 18. Para la pintura, véase la edición de Masterpieces of Western Art por Taschen, Colonia, 1996, pp. 40-41.

11  Ibidem, pp. 513-14. De otros retratos de la época trata M. Falomir en “El retrato de corte”, pp. 109-23 del Catálogo de la exposición El retrato del 
Renacimiento, Museo del Prado, Madrid, 2008.

12 Véase la fig. en M. Vila Da Vila: “Reflexiones en torno al “Barroco” y sus orígenes”, pp.17-34, fig. 8 y en R. G. Tansey y F.S. Kleiner: Gardner´s Art 
through the Ages, Harcout Brace College, Forth Worth, 1996, pp. 786-7, fig. 22-67 (Venecia).



27VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

egipcios y medievales, encarna el poderío de la nación. 
El recurso a la mitología se enriquece con las figuras de 
Hércules y el Océano, en referencia a la fortaleza, la cons-
tancia en el esfuerzo y la vastedad de un Estado cuyas 
fronteras se extendían allende los mares13. 

Justamente a la diversidad de tierras dominadas por tal 
nación aluden las figuras expuestas por Manuel Samanie-
go en el grabado correspondiente al “Español” en la serie 
dedicada a las Virtudes y Defectos de los pueblos europeos edi-
tada en 1788. Al igual que en el fresco anterior, también 
aquí la monarquía se encarna en una figura femenina. 
Los tradicionales atributos de majestad –el trono, dosel, 
manto de armiño y corona– se suman a la frontalidad 
para lograr la impresión de autoridad y poderío. De nue-
vo, las virtudes atribuidas a la nación, simbolizadas en el 
vigoroso Hércules y la sabia Minerva, la flanquean, junto 
con las alegorías de la Abundancia y la Religión Católica.

Similar composición y propósito cumple la lámina de-
dicada al “Italiano”. Como era de esperar, es la efigie pa-
pal la sedente en un trono inspirado en la cátedra de San 
Pedro del Vaticano. Sustituyendo el cetro por el báculo 
y la corona por la tiara, el artista logra una imagen de la 
dignidad papal tan distintiva como las previas14. 

Son numerosas, en efecto, las imágenes que el Barroco 
creó para simbolizar los alcances del poder. Un trono so-
bre alto estrado, dosel, manto, corona y cetro, junto con 
una corte de espíritus impíos configuran el dominio del 
Anticristo plasmado en una pintura de la iglesia de Ca-
quiaviri (1739) basada en un grabado de Wierix. La dife-
rencia principal en cuanto a la  composición estriba en la 
visión lateral del abominable soberano, propia de Judas 
en el arte medieval; pero sería temerario imputar exclusi-
vamente a la maldad de aquél tal disposición si conside-
ramos que una pose similar fue dada por Samaniego al 
soberano francés en otra de sus láminas15. 

Y es en Francia en donde hallamos una de las más fastuo-
sas imágenes del esplendor monárquico. Se trata de la pin-
tura que J. Nocret dedicó a Luis XIV en 1670, tras haberse 
establecido la corte en Versalles (Fig. 6). Reclinado bajo un 
dosel en torno al cual se disponen sus familiares, el sobera-
no –en consonancia con el papel de rey Sol que asumió al 

iniciar su reinado– aparece envuelto en un manto dorado 
que deja su pecho al descubierto, a usanza de las divinida-
des clásicas. Tal como sucede en el Parnaso pintado por 
Rafael en la Estancia de la Signatura del Vaticano, al joven 
rey le rodean las musas. Conforme a lo que sucedía en los 
ballets de la corte, cada miembro de su familia interpreta 
una figura mitológica, manifestándose las damas como 
Diana, Venus o Flora, el delfín como el lucero del alba y 
el hermano del rey como un garante de la prosperidad del 
reino al sostener la rebosante cornucopia con el orbe16. 

La presentación de Luis XlV como un dios no pare-
ce haber escandalizado tanto a los católicos de su corte 
como sucedió tres siglos después en EE.UU. cuando H. 
Greenough plasmó a su primer presidente como Zeus. 
Tanto molestó la majestuosa imagen de “Washington, el 
pacificador” –semidesnudo y entronizado– a un congresis-
ta contemporáneo, que propuso arrojarla al río Potomac 
“para ocultarla del mundo”17. Y es que la sobriedad e idea-
les democráticos que cimentaban la nueva república no se 
condecían con el endiosamiento al que el escultor había 
elevado al padre de la nación americana, por más que su in-
tención hubiera sido honrar al hombre que había logrado 
la independencia al terminar la guerra con los británicos.

Fue la formación italiana del escultor la que inspiró 
semejante imagen. Como ya señalamos y se advierte en 
el camafeo de la Gemma Augusta (Fig. 7) tallada en honor 
del primer emperador romano, la presentación de un so-
berano a la manera de Júpiter fue algo habitual entre los 
gobernantes de la dinastía Julio-Claudia18. 

La presencia de figuras alegóricas como la Madre Tie-
rra, la Oecúmene, la diosa Roma y la Victoria para ensal-
zar el gobierno de los césares no era nueva en el imperio. 
Se había utilizado primero en el Ara Pacis y volvió a apa-
recer públicamente en el Arco de Tito hacia el año 80. 
La entrada imperial que tras las guerras judaicas en él se 
plasma, muestra a Tito coronado por la Victoria en un 
carro acompañado por las figuras alegóricas del Honor, 
el Genio del Pueblo Romano y la misma diosa Roma19. Y 
como las imágenes sedentes anteriores, también los triun-
fos imperiales romanos inspiraron las composiciones triun-
fales del Renacimiento y del Barroco. Si la dedicada por 

13  J.L. Morales y Marín: Historia Universal del Arte, Ed. Planeta, t.VII (Barroco y Rococó), fig. 733, pp. 387-8 (Tiepolo).
14 S. Sebastián: “El arte iberoamericano del Siglo XVIII”, Summa Artis, Ed. Espasa Calpe, Madrid, 1986, t. XXIX, pp. 377-81, figs. 419-420.
15  La fotografía de la pintura y la explicación de sus textos se incluye en el estudio de G. Siracusano “¿No escuchas? ¿No ves? Interacciones entre la 

palabra y la imagen en la iconografía de las Postrimerías”, Memoria del V Encuentro Internacional del Barroco: Entre cielos e infiernos, Ed. Fundación 
Visión Cultural, La Paz, 2010. pp. 75-84, fig.4. El grabado de Samaniego se incluye en Summa Artis, op.cit., fig. 421, pp. 377-81.

16  Para las obras, véase la Historia Universal Lexus, op.cit. pp. 539-541 y A. M. González: Rafael, Ed. Historia 16, nº 8, Madrid, 1993, pp. 42-47.
17 R. G. Tansey- F.S. Kleiner: Gardner´s Art through the Ages, pág, 934, fig. 26-3.
18  M. Stokstad: op. cit., pp.245-249, fig. 6-32 (Gemma Augusta), Honour y Fleming, op.cit., pág.179, fig.5-54 y García Bellido, op.cit., pp. 241-2, fig.376.
19  Gardner´s Art through the Ages, I, op.cit. pp. 228-231, fig.6-52, Honour y Fleming, op.cit., pp.182-3, fig.558 y García Bellido, op. cit., pp. 324-6, fig. 

541 (Arco de Tito).



28 EL LEGADO DE LA ANTIGÜEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFÍA BARROCA DEL PODER

Fig. 6  La familia de Luis XIV, por Nocret, 1670.

Fig. 7  La Gemma Augusta de Viena, S. I.



29VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

la pata alzada del caballo se hallaba un bárbaro en acti-
tud suplicante21, siendo la clemencia del emperador filó-
sofo hacia el vencido la celebrada aquí por el broncista. 

Más elocuente del poder del soberano, con todo, es 
la composición exhibida en una ebúrnea placa bizantina 
(Fig. 9). El emperador tallado en ella hacia el 500 brinda 
una soberbia imagen, sostenido como está su pie por la 
fértil Madre Tierra, en tanto la Victoria le corona, un bár-
baro le rinde vasallaje, un militar le ofrece un trofeo y la 
mano de un apolíneo Cristo le bendice desde el cielo22.

 Siglo y medio después, un aguerrido caballero fue re-
pujado en el casco de un rey anglo sepultado en Sutton 
Hoo, al sur de Inglaterra. A pesar de la gran diferencia de 
escala y estilo respecto a la estatua ecuestre de Marco Au-
relio, la pequeña representación comparte con la romana 

Piero della Francesca a su patrono, Federico de Monte-
feltro hacia 1460 presenta al culto duque sentado en un 
carro con virtudes y coronado por la Fama, el Triunfo 
que de Enrique IV de Francia dejó inacabado Rubens ha-
cia 1630 (Fig. 8) le muestra portando una rama de olivo 
mientras la personificación de Francia guía su cuadriga, 
le corona la Victoria y sobre él vela la diosa Ceres, en alu-
sión a la abundancia que su gobierno trajo al reino tras 
las guerras libradas entre él y otros candidatos al trono20.

El legado de la antigüedad en la conformación de las 
imágenes del poder de la era barroca se advierte asimis-
mo en los retratos ecuestres de reyes y emperadores. Es 
bien conocida la profunda influencia que el retrato de 
Marco Aurelio ejerció sobre los de posteriores monarcas 
y jefes militares. Por textos medievales sabemos que bajo 

20  G. Fossi, The Uffizi Gallery. Art, History, Collections, Giunti Ed., Florencia, 2009, pp. 116-117 (Triunfo de Federico de Montefeltro) y 278-279 (Tri-
unfo de Enrique IV).

21 Sobre la obra y la tradición clásica véase F. Haskell y N. Penny, El gusto y el arte de la Antigüedad, Alianza Ed., Madrid, 1990, pp. 279-83, fig. 131, 
además de Honour y Fleming, op.cit., pág. 180, fig. 5,56 y M. Stokstad: op. cit., pág. 271, fig. 6-67 .

22  Conocida como “Díptico Barberini”, la pieza puede verse en la Historia…Lexus, pág. 256 y en Histpria…del Arte, Ed. Planeta, III, fig.216, pág. 105.

Fig. 8  El Triunfo de Enrique IV de Francia, por Rubens, c. 1630.



30 EL LEGADO DE LA ANTIGÜEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFÍA BARROCA DEL PODER

la idea de mostrar al enemigo vencido bajo el caballo. Se 
exalta aquí el poderío del jinete mediante la centralidad, 
el superior tamaño y la victoria sobre su fiero adversario23.

Erguidos en el carro de guerra o montados sobre la 
silla de briosos corceles, fueron muchos los gobernantes 
que, desde el antiguo Egipto hasta la era napoleónica, 
manifestaron el poder de sus personas y rangos. No su-
cedió en forma distinta en el Barroco, como prueba la 
orgullosa imagen de Luis XIV concebida por Coysevox 
para el Salón de la Guerra de Versalles. Adoptando la 
frontalidad propia de los faraones, a pesar del perfil de 
su encabritado caballo, el rey de Francia se manifiesta en 
toda su grandeza aplastando a un enemigo mientras la ale-
górica figura de la Victoria le corona24.  

Por pretenciosa que tal imagen resulte para nuestros 
tiempos, hemos de reconocer que cumple con su come-
tido de elevar al soberano a una posición sobrehumana, 
como en la Antigüedad hicieron la Paleta de Narmer o la 
Estela del rey Naram-Sin de Acadia. En la primera, labra-
da hacia el 3100 a.C. para conmemorar la unificación de 
Egipto tras la sumisión de las fértiles tierras del norte al 
soberano del sur del país, Narmer humilla a su enemigo 
agarrándole los cabellos. En la otra pieza, ejecutada hacia 
el 2250 a.C. para celebrar la victoria de los acadios sobre 
los lullubi, Naram-Sin manifiesta su poderío no sólo con 
un tamaño que deja empequeñecidos a sus soldados, sino 
también por el tocado con cuernos que, entre los pueblos 
mesopotámicos, era distintivo de las divinidades. Que pi-
sotee a su derrotado enemigo o le despeñe por la montaña 
es sólo pues el testimonio de un poder ilimitado25. Es po-
sible con todo que tales imágenes tuvieran un propósito 
más elevado que la humillación del vencido. Quizás, como 
afirman textos egipcios posteriores, su intención fuera la 
de enaltecer al garante del orden establecido que destruye 
al mal personificado en el enemigo. Así ocurre en una mo-
neda acuñada bajo el reinado de Arcadio (Fig.10), sobera-
no del imperio romano de Oriente tras la muerte de Teo-
dosio y, como ejemplo de dominio sobre las pasiones, en 
una estatua muy posterior fundida por los Leoni a media-
dos del Siglo XVI en honor de Carlos V26. Se trata de una 
de las más logradas alegorías del poder autocontrolado, al 

Fig. 9  Marfil Barberini, c. 500.

Fig. 10  Moneda con el emperador Arcadio triunfante, c. 400.

23  Puede verse la placa en la Historia del Arte, Ed. Planeta, t. III, fig.524.Un jefe guerrero de los ávaros en actitud también triunfante puede verse en 
Tansey y Kleiner; Gardner´s Art.., pág. 366, fig. 11-20 (Tesoro de Nagy-szent-miklós).  

24 Véase Honour y Fleming: A World…pp. 523-25, fig. 13,46 o la Historia del Arte, Ed. Planeta, t. VII, fig.359 (Versalles).
25 Las piezas aparecen reproducidas en M. Stokstad: Art History, pág. 74, fig. 2-16 y pp. 96-97, fig. 3-4, y en el Catalogue …Musée Égyptien.., pp.18-34, 

fig. 8 (Narmer).
26  La moneda del emperador Arcadio se reproduce en la Historia Universal Lexus, pág. 215. La estatua de Carlos V conservada en el Museo del Prado, 

también puede verse en M. Stokstad, Ibid., pág. 691, fig. 18-11 y es objeto de estudio en el Catálogo de la exposición El retrato del Renacimiento, 
Museo del Prado, Madrid, 2008, pp. 384-7, incluyendo la fotografía de la estatua desnuda del emperador, pues su armadura se fundió por sepa-
rado, igual que la alegoría del Furor, con lo que en la obra, como señala M. Falomir, se combinan dos tradiciones: “el retrato armado…adoptado 
por Roma y símbolo también del miles christianus, y el desnudo reservado a dioses y emperadores”. 



31VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

presentar al emperador venciendo al Furor y serenamente 
apoyado en una lanza, como a fines del Siglo IV a.C. ha-
bía hecho Lisipo con Alejandro Magno. Precisamente en 
dicha obra se inspiraron varias estatuas de gobernantes 
helenísticos que, como la del presunto Demetrio de Siria, 
los representan en heroica desnudez. Y lo mismo ocurre 
dos milenios después en la que Canova esculpió de Napo-
león como emperador a la manera de victorioso Marte27.

Retrato divinizado fue igualmente el de Augusto (fig.11) 
encontrado en Prima Porta (Roma). Mientras el rostro re-
fleja la distintiva fisonomía de quien siendo miembro de 
la familia Julia se consideraba descendiente de Venus, el 
cuerpo de la estatua está basado en el canon de propor-

ciones propuesto en el Doriforo de Policleto. Igual sucede 
con la pose, en descansado contraposto clásico, mientras 
que la coraza recurre a la alegoría para mostrar en sus re-
lieves el triunfo de Roma sobre partos, galos e hispanos y 
el poderío de Augusto como magnánimo gobernante de la 
tierra, manifestada en la base de la armadura a modo de 
generosa Saturnia Tellus28.   

Aun sin la indumentaria ni las referencias alegóricas, es 
evidente que el retrato del 10º Inca Tupac Yupanqui inclui-
do en el expediente de patente de nobleza de los caciques 
Cusicanqui, descendientes suyos y súbditos por aquel tiem-
po de la monarquía española, deriva en pose y presentación 
de imágenes renacentistas y barrocas que comparten con 

27  Véanse M. Stokstad, op. cit., pág. 219, fig. 5-87 (gobernante) y H. W. Janson: History of Art, fig.885, pp. 648-9 (Napoleon de Canova).
28  Además de consultar a M. García Bellido, op. cit., pp. 193-6, puede verse Honour y Fleming, op. cit., pp. 175-9, fig. 5, 50.

Fig. 11  Augusto de Prima Porta, Roma, 14 d.C. Fig. 12  Fidel Castro, Palacio Strozzi de Florencia, 2011.



32 EL LEGADO DE LA ANTIGÜEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFÍA BARROCA DEL PODER

la de Augusto el contraposto29. También es de inspiración 
clásico-renacentista la decoración de las rodilleras, el bas-
tón de mando y las coronas de laurel que hacia él acercan 
sus pajes, siendo de tradición incaica el resto del atuendo. 

Algo anterior es el retrato de Felipe IV plasmado por 
J. B. Maíno en el fingido tapiz incluido en La recupera-
ción de Bahía de Brasil pintada para el Salón de Reinos del 
alcázar madrileño. En su calidad de soberano de la floti-
lla hispano-lusa que en 1625 expulsó de allá a los holan-
deses, ostenta la palma de la victoria. Aparece, además, 
pisoteando a los enemigos vencidos y coronado por su 
valido, el conde-duque de Olivares y por Atenea, la divi-
na estratega. De este modo, su poderío luce aún mayor 
que el manifestado por Luis XIII de Francia al retratarse 
coronado por la Victoria tras arrebatar, con ayuda holan-
desa, la plaza de La Rochelle a los hugonotes en 162830.

Como ya señalamos, la presencia de figuras alegóri-
cas junto a un gobernante fue habitual en el arte impe-
rial romano y así aparece Domiciano acompañado por la 
diosa Roma y precedido por la Victoria, Marte y Minerva 
en su partida hacia la guerra. Es su condición de guías 
del emperador y su tamaño superior a los miembros del 
cortejo lo que les distingue como seres divinos y perso-
nificación de cuanto afirma el poderío de un imperio31.

Pero hay otras formas más simples de plasmar el poder 
a lo largo de la historia. Atributos distintivos de la mo-
narquía como son el trono, la corona, el cetro, la espada 
y el manto real, realzan la majestuosa imagen que H. Ri-
gaud nos ha legado de Luis XIV en su retrato de estado 
de 1701. También sirven aquellos para recalcar el irreduc-
tible poder de la muerte sobre toda materia en el grabado 

que J. Bolaños imprimió en 1792 en México como par-
te de su serie sobre “La portentosa vida de la muerte”32.

La capacidad del ingenio humano para sintetizar en 
una imagen ideas tan complejas como las anteriores o de 
plasmar con una figura a todo un pueblo se advierte tam-
bién en la estampa que presenta la edición que del Levia-
tán de Hobbes se publicó en Londres en 1651. En este 
tratado político que estudia la “materia, forma y poder” 
de la Commonwealth, el Estado –o Leviatán– se manifiesta 
como un descomunal soberano que, surgido del “princi-
pio de la utilidad social del absolutismo”, impone la ley 
para organizar la vida de la Comunidad33. Su encumbrado 
y vigoroso cuerpo, integrado por todo el pueblo, sostiene 
la espada del gobierno civil y el báculo relativo a la compe-
tencia eclesiástica de la República anglicana. 

Su rigurosa frontalidad coincide con la que en la An-
tigüedad y el Medievo había distinguido a dioses y reyes. 
Pero tal disposición no se limita a las representaciones del 
Poder en el pasado. La imagen con la que ciertos gober-
nantes actuales se presentan para atestiguar la firmeza de 
sus convicciones y liderazgo no está alejada de la que con-
cibieron las más antiguas civilizaciones, y así se evidencia 
al comparar un relieve del faraón Micerino con el retrato 
de Fidel Castro (Fig.12) que sirve de anuncio a la muestra 
de la Strozzina dedicada a “Retratos del Poder: Rostros y 
mecanismos de la autoridad”34. Que dicho centro floren-
tino de cultura contemporánea haya destinado sus galerías 
a este asunto, prueba la vigencia del mismo y lo acertados 
que han estado los organizadores del VI Encuentro Interna-
cional del Barroco en proponerlo como objeto de estudio.   

29  El retrato aparece reproducido en T. Gisbert, El paraíso de los pájaros parlantes, Plural Ed., La Paz, 1999, lámina a color entre pp, 28-29. Del escudo 
perteneciente a los Cusicanqui, consta que fue otorgado por Carlos V en 1545 a Felipe Tupa Yupanqui (T. Gisbert: Iconografía y Mitos indígenas en 
el Arte, Ed. Gisbert y Cía., La Paz, 1980, pp. 161-162). De la obra trata L. Escobari en uno de los artículos de las presentes Actas.

30 Las efigies aparecen reproducidas en la Historia…Lexus, pág. 518, la Historia del Arte de Ed. Planeta, t. VII, fig. 540, pp. 280-1, Summa Artis, XXIX, 
fig. 439 y el relato en la Historia de España, Ed. Planeta, t. VI, Barcelona, 1988, pp. 421-2, además de en el artículo de L. Peres incluido en estas 
Actas.

31 El relieve aparece en la Historia Universal Lexus, pp. 206-7 y en García Bellido, op. cit., pp. 321-3, fig. 539.
32  Para el retrato de Luis XIV, véase M. Stokstad, op. cit., pp.750-1 y 776, fig.19-1; para el grabado de Bolaños, consúltese S. Sebastián: Summa Artis, 

t. XXIX, fig. 159, pp. 165-169.  
33  Sucedió ello poco tiempo después de que, a raíz de la condena a muerte de Carlos I, se constituyera una República o Commonwealth gobernada 

por Cromwell, en su condición de Lord Protector, desde 1649 hasta 1658. Sobre el texto y la portada, véase T. Hobbes, Leviatán o la materia, forma 
y poder de una República, eclesiástica y civil, Ed. Fondo de Cultura Económica, México, 1949.

34  Catalogue… du Musée Egyptien.., fig.33 (Micerino). La foto de F. Castro es obra de H. Sugimoto (1999) y la exposición que anuncia tuvo lugar entre 
el 1 de octubre de 2010 y el 23 de enero de 2011 en la Galería del Palacio Strozzi de Florencia.



33VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

“En ella noté luego de ser una composición muy vieja y trivial 
del Juicio final, pero grabada de nuevo con la añadidura del 
escudo de armas de España a la izquierda, por donde van los 
condenados al infierno, y sobre la puerta de éste. Y para poner 
el último sello a tan infame atentado y no dejar duda de la 
intención de a quién se dirige el tiro, han puesto en castella-
no y con carácter bien visible el respetable nombre de S.M. 
citándolo a juicio con trompetas”1.  

L as palabras de José Nicolás de Azara, diplomático 
en Roma durante el reinado de Carlos III, vertidas 
en una carta al Secretario de Estado Marqués de 

Grimaldi, nos llaman la atención. Dos funcionarios de alto 
rango analizando una imagen y, al parecer, discutiendo 
acerca del poder que parece emanar de ella. De acuerdo 
a sus apreciaciones, se trataba de una composición en la 
que un detalle sería la piedra del escándalo. Un detalle 
no menor: el escudo de armas de España “arrojado” a las 
puertas del infierno, mientras el nombre del rey era citado 
al Juicio Universal… En efecto, la minuciosa explicación 
implicaba la comprensión y percepción visual de un todo, 
de acuerdo a las reglas de la heráldica. Con rasgos que la 
acercan a la emblemática, la composición heráldica impone 
la presencia de un escudo de armas que, a la manera de 
la pictura, traba una relación sintáctica y semántica con el 

motto, o inscriptio2. A su vez, otros elementos como el yelmo 
en el remate, y los personajes portantes suelen conformar 
este todo que, en sí mismo, guarda el sentido de su razón 
de ser: representar la insignia de un linaje, insignia que, 
como señalaba Covarrubias, debía cumplir la función de 
“señal que uno lleva para ser diferenciado de los demás” 
para que nadie ignore “sus dignidades” y ser respetado3. 

En este caso, esta unidad conformada por imagen y 
palabra exhibía los elementos que permiten identificar el 
escudo real borbón: el blasón con sus diferentes cuadran-
tes y figuras zoomorfas y demás, que representaban su do-
minios, como Castilla y León, Aragón, Nápoles y las dos 
Sicilias, Borgoña, Brabante, Tirol, Habsburgo y Flandes, 
todos ellos unidos en un punto central por el escudo fran-
cés con las flores de lis, junto con la corona en el timbre 
y un motto, lema o divisa con la inscripción “DON CAR-
LOS III. REY CATHOLICO D´ESPAÑA”. Una combi-
nación visual y textual que, si bien no era la representa-
ción análogica del soberano –como podía ser su retrato– 
pivoteaba entre la representación y la presentación, y en 
la cual las palabras no dejaban dudas respecto de a quién 
se señalaba mediante esa operación deíctica.  

Sin embargo, esta composición no habría significado 
en sí misma un riesgo o amenaza si no hubiera estado 

UN ESCUDO, UN INFIERNO: 
REPERCUSIONES DE UNA IMAGEN DEL JUICIO FINAL

GABRIELA SIRACUSANO / ARGENTINA
AGUSTINA RODRÍGUEZ ROMERO / ARGENTINA

1 Carta de D. José Nicolás de Azara al Marqués de Grimaldi (Roma, 23 IV 1772). AGS, SE 068, fol. 4-5 sin num. Citada en Ferrero, Fabriciano, 
“San Alfonso María de Ligorio y los dos procesos de 1772-1773, contra Giambattista Remondini”, en Spicilegium Historicum Congregationis SSmi 
Redemptoris, año XIX, 1971, pág. 353.

2 Ver Elkins, James. On pictures and the words that fail them. Cambridge, Cambridge University Press, 1998. Pastoureau, Michel. Heraldry. Its origin and 
meaning. London, Thames and Hudson, 1997.

3 Covarrubias Orozco, Sebastián de. Tesoro de la lengua Castellana o española, Madrid, 1611, parte segunda, fol 78v.



34 UN ESCUDO, UN INFIERNO....

acompañada de otro elemento que funciona como el nexo 
entre esta unidad y la representación general: así como 
en el caso de la heráldica los escudos son sostenidos por 
soportes, tenantes o sostenes, según sea su ontología, 
aquí el tenante es un ángel. En efecto, este tenante alado 
comparte dos espacios diferentes: por un lado, el de la he-
ráldica, y por el otro –o simultáneamente– el del espacio 
compositivo de una iconografía a la cual también pertene-
ce, espacio que ofrecía la posibilidad de darle un sentido 
distinto al escudo en cuestión. Tal como daba a entender 
la frase de la carta de Azara, se trataba nada menos que 
de una estampa en la que la muerte, la resurrección, el 
castigo y la salvación eterna se conjugaban para exhibir 
una de las representaciones más impresionantes de la his-
toria del arte. Nos referimos al Juicio Final o Universal. 
Situado en el registro medio de la escena en la que San 
Miguel con una lanza y la balanza en cada mano, pisa el 
cuerpo de un demonio, mientras pesa las almas de jus-
tos y pecadores, nuestro ángel ocupa el sector izquierdo 
de la imagen –respecto de Cristo–, aquel opuesto al de la 
puerta del Paraíso4. En dicho sector, un demonio sostie-
ne un libro que llama a oprimir a los pobres de espíritu, 
mientras dos ángeles con trompetas anuncian el Juicio, la 
muerte corta cuerpos con su guadaña, y almas atormenta-
das son conducidas hacia su fatal destino.  

Es entonces en este contexto, que el escudo de armas 
cobra una dimensión distinta. El blasón constituía uno de 
los tantos símbolos monárquicos del aparato propagandís-
tico real orientados a sustentar el poder del rey así como el 
principio de soberanía. Tal como señala Bouza, “las imáge-
nes por las que el poder es representado –ya sean retratos, 
escudos de armas, emblemas, medallas, obras reales, etc.– 
vienen a sustituirlo, es decir, son testigos de su existencia 
allí donde no llega la presencia regia…”5. En dicho senti-
do, a los ojos de los detractores de la imagen, este escudo 
equivalía a la presencia misma del rey. La fuerza de las 
estrategias dirigidas a consolidar una lectura reflexiva de 
las diferentes manifestaciones del monarca conducía ha-
cia una única interpretación posible de la imagen en cues-
tión: Carlos III era representado como un condenado, un 

réprobo a los ojos de Dios6. Una audacia icónica y simbó-
lica que, aun cuando la presencia de figuras jerárquicas 
político-religiosas fuera tradicional en estas representacio-
nes, le daba un carácter personal ineludible.  

El tema del tránsito de los monarcas cristianos hacia 
la salvación eterna tampoco había escapado al imagina-
rio escatológico: desde el Carlomagno presente en el in-
fierno por sus pecados sexuales en la Visio Wettin hasta 
la salida del Purgatorio de Felipe II y su entrada al cielo 
en las visiones místicas de Sor María de la Antigua y el 
beato Julián de San Agustín, esta última plasmada en el 
lienzo de Bartolomé Murillo, en que se advierte el alma 
del rey católico siendo conducida por dos ángeles, mo-
mentos después de que un gran resplandor se manifestara 
en la tierra. La monarquía española gozaba del patronato 
que le había sido otorgado por María, patrona a su vez 
de todos sus dominios. Así lo había visionado Sor Ma-
ría en las palabras que Cristo le transmitiera: 

“Yo levantaré a España, y le daré cetro y Corona sobre todas 
las Provincias de el Mundo, y acabaré en ella la grandeza, que 
esta comencada del fuego de mi amor, tan celebrado con tan 
insigne milagro, como todos vieron en el Cielo. Yo daré a esta 
Obra dichosos fines; porque tienen los Españoles a mi Madre 
por tan suya, que por particular grandeza los llama hijos de 
mi seno; aunque ellos no pidan favor, ella mira tanto por el 
de todos, como si uno solo fuesse”7.  

Desde esta perspectiva, varios místicos españoles ha-
bían contribuido, como dijimos, a “proteger” a sus monar-
cas de un posible destino de tormentos. Así también lo de-
claraba en 1612 Fray Juan Pinto de Vitoria, cuando relata-
ba la visión que tuviera el Beato Padre Maestro Fray Juan 
Sanz en 1598 con ocasión de la muerte del rey Felipe II:

“(…) y vio en espiritu, que grande numero de Angeles subian 
con grande alegria una alma al cielo; y admirado, pidio a Dios, 
que pues le hazia participante de aquella vision, fuesse servido 
manifestarle, qué dichosa alma era aquella; y le fue revelado, 
que era la alma del Rey Catholico”8.  

4 “Estampa satírica del Juicio Universal con el escudo de armas de Carlos III, rey de España, grabado en Bassano (Venecia). Bassano: Remondini 
[1772]”. MPD, 21, 68. España, Ministerio de Cultura, Archivo General de Simancas.

5 Bouza, Fernando, Imagen y propaganda, Capítulos de historia cultural del reinado de Felipe II, Madrid, Akal, 1998, pág. 65.
6 Marin, Louis, Le portrait du Roi, Paris, Editions de Minuit, 1981.
7 Ribera, Fray Manuel Mariano. Real Patronato de los Serenissimos Señores Reyes de España en el Real, y Militar Orden de Nuestra Señora de la Merced reden-

ción de cautivos. Barcelona, Pablo Campins (imp.), 1725, pág. XXIV.
8 Pinto de Vitoria, Fray Juan. Vida del venerable siervo de Dios N. P. M. Iván Sanz del Orden de nuestra Señora del Carmen. Valencia, Juan Chrysostomo 

(imp.), 1612, pág. 119.



35VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Estampa satírica del Juicio Universal con el escudo de armas de Carlos III, rey de España, grabado en Bassano 
(Venecia). Bassano: Remondini [1772]. MPD, 21, 68. España, Ministerio de Cultura, Archivo General de Simancas.



36 UN ESCUDO, UN INFIERNO....

Con estos antecedentes, la interpretación del detalle 
de la estampa aludida encontraba suficientes fundamen-
tos para manifestarse. Retomemos, entonces, el caso y vea-
mos cómo se desarrollaron los hechos. En 1760 un editor 
francés radicado en Cádiz de nombre Louis Bonnardel 
solicitó a la familia de impresores italianos, los Remon-
dini, una estampa sobre el Juicio Universal9. Era una cos-
tumbre del editor encomendar grabados a los italianos 
para su venta en España y, principalmente, América. En 
una misiva a Italia, Bonnardel indicaba la necesidad de 
una imagen sobre el tema y recomendaba la copia de una 
estampa francesa de Jean-Baptiste Poilly10. En 1766 los 
Remondini la imprimirían, eligiendo a Ambrosio Orio, 
como grabador copista; Giovanni Volpato como grabador 
corrector; y Francesco Cattini, como fundidor y graba-
dor de las inscripciones y del escudo del rey Borbón en 
cuestión11. Así, el Juicio Universal de Remondini circu-
ló en Europa y América desde su creación12. 

Seis años más tarde se desató el escándalo: el punto de 
partida sucedió en enero de 1772 cuando el gobernador 
de Popayán en Nueva Granada denunció haber visto en 
casa de un conocido la imagen que, según entendía, ata-
caba de manera feroz a la figura del monarca español. La 
noticia no tardó en llegar a España y en el mes de abril 
Azara se comunicó con Grimaldi por el asunto y el re-
tiro de circulación de la imagen del Juicio Universal se 
convirtió en una cuestión de estado. Las estampas fueron 
buscadas e interceptadas en los sitios más recónditos del 
reino. De Italia a España, del Reino de Nueva Granada a 
Praga, las noticias de la presencia de esta imagen espanta-
ron a los funcionarios reales13.   

¿Quién podía estar detrás de semejante infamia? Los 
diplomáticos españoles no tardaron en señalar a los “res-
ponsables”: el asunto debía haber sido tramado por los 
jesuitas. Esta acusación era expuesta por el Marqués de 

Grimaldi al escribir sobre el asunto: “No pudiendo du-
darse que es obra de los Jesuitas quiere S.M. que en llegando 
a Roma, dé a entender al Papa y sus Ministros, que S.M. ha 
recivido una injuria muy grave con esta sacrílega satira”14. 

Efectivamente, las imágenes que podían ser interpre-
tadas como difamatorias contra la corona o enaltecedoras 
de la labor de los regulares de la Compañía eran conside-
radas por España como una peligrosísima estrategia de los 
religiosos. Ya en 1769 se había producido un escándalo 
a partir de la circulación de una imagen que representa-
ba a San Ignacio de Loyola con inscripciones alusivas a 
la expulsión de los jesuitas. El hecho provocó la expedi-
ción de la Real Cédula del 3 de octubre de 1769 en la 
cual se prohibía la introducción, expedición y retención 
de estampas satíricas alusivas a los religiosos, imágenes 
“dirigidas todas a aumentar el fanatismo, y a fastinar a los 
Pueblos, abusando de los textos de la Escritura Santa, ofen-
diendo las justas resoluciones de los Soberanos, titulando odio y 
persecución a lo que ha sido justa y necesaria providencia…”15.

La investigación hispano-romana llevada a cabo sobre 
la estampa del Juicio Universal, que los documentos ita-
lianos llegaron a denominar como “la causa di Spagna”, 
condujo a los Remondini, quienes declararon acerca de la 
actuación del editor Bonnardel y su recomendación sobre 
la copia del modelo francés. El rastreo de las estampas 
que dieron origen al motivo rindió sus frutos, aunque fi-
nalmente los Remondini fueron absueltos. 

Ahora bien, dada la importancia del blasón real en 
esta pesquisa, la documentación del proceso –conservada 
en el Archivo General de Simancas– incluyó como prueba 
la reproducción de este fragmento en un dibujo a pluma 
que señala a un ángel similar portando el conjunto herál-
dico, junto con una serie de textos que indican dónde de-
bía estar ubicado respecto de la composición general, da-
tos que nuevamente situaban al escudo en la misma zona 

9 Ragon, Pierre, “Louis Bonnardel, marchand d’images sous Charles III d’Espagne”, en Dieu(x) et Hommes, histoire et iconographie des societés païennes 
et chrétiennes de l’antiquité à nos jours, s/l, Publicationes des Universités de Rouen et du Havre, 2005, pp. 641-656.

10 “…il faudrait une estampe du jugement universel. Elle serait bonne. Monsieur Jean-Baptiste de Poilli à Paris en a une de deux feuilles impériales. 
Quoiqu’ell n’est pas trop bien gravée, elle est bonne. Il faudrait la mieux graver. Extracto de la carta de Bonnardel a Remondini, extraído de Ra-
gon, art. cit., pág. 651. Para la participación de grabadores y editores franceses en el comercio de estampas en Europa y América en el siglo XVII 
ver Rodríguez Romero, Agustina, “De París a Cuzco: los caminos del grabado francés en los siglos XVII y XVIII”, en Goya, n° 327, pp. 132-143.

11 Ferrero, Fabriciano, “San Alfonso María de Ligorio y los dos procesos de 1772-1773, contra Giambattista Remondini”, en Spicilegium Historicum 
Congregationis SSmi Redemptoris, año XIX, 1971, pág. 325.

12 Ferrero, art. cit., pp. 304-390 y Freiherr von Pastor, Ludwig, The history of Popes from the close to the Middle Ages. London, Routledge y Kegan 
Paul, 1951, vol. 38, pp. 221-225.

13 Ragon, Pierre, op. cit.

14 Carta de Grimaldi a Arriaga, 11 de mayo de 1772, AGS, Estado 05068, en Freiherr von Pastor, op. cit, pág. 222.

15 Documentación Jurídica, Carlos III: textos jurídicos de Prensa Oficial, tomo XV, Madrid, Ministerio de Justicia, 1988, pp. 595-596.



37VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Thomassin, Philippe, Durissimum Iudicium Gentibus Profert, grabado a buril, 1606 (impreso por G. G. de Rossi). 
Bibliothèque National de France. Detalle de ángel con escudo del Cardenal Arrigoni.



38 UN ESCUDO, UN INFIERNO....

16 Durissimum Judicium Gentibus Profert. Dibujo a pluma del escudo de armas del cardenal Pompeyo Arrigoni, prodatario de Paulo V y protector 
de la Orden de Menores Observantes  por Philippus Thomassinus. España, Ministerio de Cultura, Archivo General de Simancas, Estado, Legajos, 

05068. Ver imagen en: http://www.mcu.es/ccbae/va/consulta/registro.cmd?id=181527.

17 Bruwaert, Edmond, La vie et les oeuvres de Philippe Thomassin, Troyes, P & J.L., 1914 y Bury, Michael, The print in Italy, 1550-1620, 
London, The British Museum Press, 2001, pág. 234.

18 Biblioteca Nacional de Francia, Departamento de Estampas, DA-74(A)-Thomassin, Philippe.

19 Ver Eadem Utraque Europa. Revista de Historia Cultural e Intelectual, Año 6, Nro. 10.

“condenada”16. ¿El mismo escudo? Definitivamente no. 
Aquí la heráldica representada es distinta: el mismo evi-
dencia un capelo cardenalicio y un águila coronada, mien-
tras la divisa en la base refiere al cardenal Pompeyo Arri-
goni, prodatario del Papa Paulo V a partir de 1605 y pro-
tector de la Orden de los Menores observantes.  

Llegados, entonces, a este punto nos preguntamos: ¿es 
que el modelo francés que había recomendado Bonnardel 
tenía este detalle que había que reemplazar? ¿Si fue así, 
también habría sufrido los mismos embates que nuestro 
caso, dado que se trataba de un escudo de armas perte-
neciente a una alta jerarquía eclesiástica y, en principio, 
situado en el mismo sector? ¿O es que dicho modelo había 
tenido aceptación y existían antecedentes de su circula-
ción? Y por último, ¿podía ser Jean-Baptiste Poilly, graba-
dor francés nacido en 1669 y muerto en 1728, el inventor de 
esta imagen dedicada a un cardenal que había fallecido en 
1616, es decir 53 años antes del nacimiento del grabador?

Comencemos por lo último. La letra en la cartela y 
una pequeña inscripción en el ángulo izquierdo del pa-
pel de nuestro dibujo revelan que el creador de la imagen 
que dio nacimiento a todas estas representaciones fue el 
grabador francés Philippe Thomassin y que se trataba de 
un Juicio Final realizado en 1606.   

Thomassin, nativo de Troyes, se radicó en Roma a partir 
de 1585 y trabajó junto a distintos impresores hasta 1588, 
año en que comenzó a publicar su propia obra y también es-
tampas de otros grabadores17. El Juicio Final es una imagen 
de grandes dimensiones  –148 x 105 cm– creada a partir de 
la unión de ocho estampas, un sistema de composición de 
láminas en el que este artista destacó18. La estampa presen-
tó tres estados: el original de 1606, uno segundo impreso 
por Rossi luego de la muerte de Thomassin acaecida en 
1622 y un tercer estado en 1779 realizado por la Calco-
grafía Camerale, nombre que adquiere la colección de la 
familia Rossi al ser adquirida por Clemente XII. Sobre la 
base de alguno de los dos primeros, Poilly habría realizado 
su estampa, reduciendo las ocho láminas a dos imperiales.

Responder a los otros interrogantes planteados nos 
va a permitir no sólo reflexionar sobre cómo las imáge-
nes tienen esa capacidad de transformarse, readaptarse 

y en dichos intentos ser funcionales a diversos intereses 
de poder –sea político, religioso, económico, etc.– sino 
también, presentar cómo este pequeño detalle del escudo 
cobra una densidad simbólica –en su diacronía, sincro-
nía, y anacronía en términos de Didi-Huberman–, cuando 
advertimos que la historia de este parergon es la clave que 
nos abre nuevos horizontes sobre un problema que, has-
ta hace muy poco, creíamos haber arribado a resolverlo.

Tenemos indicios de que esta primera imagen de Tho-
massin es la que dio origen a un variado conjunto de 
versiones que, en general, sólo se diferencian por la pre-
sencia o no del escudo y una de las figuras que sostienen 
la cruz. El encargo del cardenal Arrigoni, protector de la 
orden franciscana, explica que aquél ubicara al Poverello 
junto a la cruz. Asimismo, su escudo de armas –plasmado 
en el mismo lugar que aquel que provocó aquella “ima-
gen abominable”– no parece haber sido un problema. 
De hecho, Thomassin había sufrido en 1590 un proceso 
inquisitorial por la impresión de una estampa sin autori-
zación y, probablemente, ello lo haya inducido a poner 
cuidado en composiciones que pudieran comprometerlo. 
Así, sus copias y versiones se reprodujeron y comenzaron 
a circular por diferentes territorios, dando origen a pin-
turas en las que la “metáfora infernal” acompañaba el 
discurso postridentino.19 Durante el siglo XVII, desde la 
lejana Ispahán hasta Ledesma, como bien lo han señala-
do Teresa Gisbert y Andrés de Mesa Gisbert en nuestro 
anterior encuentro, desde Puebla hasta Cuzco y el lago 
Titicaca, su modelo provocó apropiaciones y reinvencio-
nes, en las que los artistas manipularon cada uno de sus 
elementos plásticos en pos de diferentes intereses ligados, 
en la mayoría de los casos, al proceso de evangelización. 
Mientras San Francisco se “transforma” en un ángel en 
una de las versiones grabadas, o en Bernardo de Claraval 
en el lienzo de la Gloria de Carabuco, nuestro escudo da 
lugar a un mensaje admonitorio, desaparece junto con su 
tenante o cede su espacio al escudo de las 5 llagas en el 
gran lienzo de Quispe Tito en San Francisco. 

En este sentido, el motivo del escudo que hemos abor-
dado ha sido la excusa para reflexionar en qué medida, du-
rante el amplio período estudiado, la creación de las imáge-



39VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

nes en las que el poder se manifiesta, implicó tanto para sus 
creadores como para sus observadores, tomas de posición 
respecto de cómo articular, transgredir o adaptarse a estos 
controles y de qué forma ellas tienen en sus parerga un aliado 
privilegiado para la construcción simbólica de las prácticas 
ideológicas del poder. Su capacidad de metamorfosearse, 
de permanecer presentes incluso en su ausencia, de hacerse 

visibles e invisibles en la dialéctica del conjunto, de produ-
cir espesor semántico en su “delgadez” sintáctica, de encar-
nar en sus formas los deseos de poderosos pero también 
provocar los desafíos de sus sojuzgados o detractores, de es-
tar a la vez dentro y fuera del discurso que emana de la com-
posición general20, hace de estos “detalles” un dispositivo 
fundamental a tener en cuenta en nuestras investigaciones.

20 Derrida, J. The truth in painting, University of Chicago Press, 1987, pp. 60-61.

Juicio Final, José López de los Ríos, 1684. Serie de Postrimerías, Iglesia de Carabuco, Bolivia. Foto: Carlos Rúa.

Juicio Final, Quispe Tito, 1675. Convento de San Francisco, Cuzco, Perú.



41VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E ste escrito presenta como punto de partida una 
imagen que funcionó como disparadora de los te-
mas que desarrollaré a continuación1. Se trata de 

una de las pinturas que representa la procesión del Cor-
pus Christi de Cuzco, en particular, el cuadro que identifi-
ca a los frailes agustinos2. (Fig. 1) La serie, recordemos, fue 
encargada por el obispo Mollinedo y pintada en torno a 
16803. Al igual que en la mayor parte de las obras que com-
ponen el conjunto, encontramos representados aquí a los 
protagonistas de la vida urbana, política y religiosa de la 
ciudad de Cuzco. Aunque en algunos rostros se evidencia 
cierta estereotipación, en muchos casos podemos recono-
cer la intención de retratar a individuos de carne y hueso. 

En el plano superior de la composición encontramos 
el espacio de las viviendas, el marco escenográfico de 
la procesión. En las ventanas y balcones se asoman los 
rostros de aquellos que aprecian el espectáculo desde un 
punto de vista elevado y en las paredes de las viviendas 
se descubren pinturas que decoran el paso de los carros. 

En esta obra en particular, las sargas que adornan los mu-
ros responden al tema Reyes y Profetas de Israel, motivos de 
amplia difusión en el Virreinato del Perú4. 

Estas pequeñas pinturas dentro de la pintura, po-
drían vincularse con un conjunto de óleos que se halla 
actualmente en la Catedral de Cuzco, atribuido al pintor 
Antonio Sinchi Roca. La serie de la Catedral representa 
a siete profetas del Antiguo Testamento –Samuel, Elías, 
Jonás, Jeremías, Zacarías, Eliseo y Esdras– y a los reyes Da-
vid, Salomón, Asá, Ezequías, Manasés y Josías5. (Fig. 2) Aun 
cuando las imágenes presentes en la pintura del Corpus 
enseñan diferencias, la composición general de las obras 
y la postura de los personajes nos permite proponer que 
los cuadros de la Catedral habrían servido de modelo 
para esta pintura del Corpus. En particular, resulta posi-
ble identificar a Ezequías, Manasés, Moisés, David y Jeremías.

Volvamos a la imagen de los frailes agustinos. A conti-
nuación de las seis obras que hemos reconocido como Re-

MONARQUÍAS RETRATADAS: 
IMÁGENES PARA LA CONTINUIDAD DEL PODER REAL

AGUSTINA RODRÍGUEZ ROMERO / ARGENTINA

1 Esta investigación se enmarca dentro del proyecto PICT 2008-1685, ANPCyT. 
2 Colección Larraín Peña, Santiago de Chile.
3 La serie ha sido trabajada por numerosos autores, entre otros, Dean, Carolyn, Inka Bodies and the Body of Christ, Durham, Duke University Press, 

1999; Wuffarden, Luis Eduardo, “La serie del Corpus: Storia, pintura e finizione nel Cusco del secolo XVII”, en La processione del Corpus Domini 
nel Cusco, Lima, Fondo Pro Recuperación del Patrimonio Cultural de la Nación, 1996. De manera reciente, Etchelecu, Leontina, “Pactos entre 
bambalinas: El retrato de grupo en las pinturas del Corpus Christi”, en XII Jornadas Interescuelas Departamentos de Historia, Universidad Nacional 
del Comahue, San Carlos de Bariloche, Argentina, 28 al 31 de octubre de 2009; Ibidem, “Memorias de apariencias: entre la representación teatral 
y el retrato de grupo”, en VI Encuentro Internacional sobre Barroco “Imagen y Poder”, Santa Cruz de la Sierra, Bolivia, 15 al 19 de marzo 2011.

4 Rodríguez Romero, Agustina, “De París a Cuzco: los caminos del grabado francés en los siglos XVII y XVIII”, en Goya, n° 327, abril-junio 2009, 
pp. 132-143.

5 Mesa, José de y Teresa Gisbert, Historia de la pintura cuzqueña, Lima, Fundación Augusto N. Wiese, 1982, pág. 169 y ss.



42 MONARQUÍAS RETRATADAS

yes y Profetas del pueblo hebreo se encuentra una séptima 
imagen, un séptimo retrato. A diferencia de los anteriores 
este representa, ni más ni menos, a Carlos II de España. 
Las características formales de la obra nos permiten distin-
guir que se trata de alguno de los retratos que Carreño de 
Miranda realizara del joven rey a partir de 1671. 

¿Qué función cumple esta imagen en la pintura? En 
primer lugar, la manifestación del retrato del rey estaría 
dando cuenta de los diferentes modos en que el poder real 
se hacía presente en América. Como han propuesto nu-
merosos autores, la distancia física y jerárquica del monar-
ca se compensaba y construía a partir de la representación 
de diferentes símbolos e imágenes que aludían tanto al 
rey como a la monarquía6. Así, el retrato –como la ritua-
lidad que lo rodeaba– se configuraba como una imagen 
con una alta carga de reflexividad al imponer la presencia 
del monarca y su poder7. En palabras de Roger Chartier,

…el retrato del rey, cualquiera sea su forma, es, al mismo tiem-
po, la representación de un cuerpo histórico ausente, la ficción 
del cuerpo simbólico del reino y la presencia real, en el simulacro 
mismo, de un cuerpo sacramental. Las imágenes encargadas de 
inmortalizar la gloria del rey, producir la adhesión al misterio 
de la sacralidad monárquica8.   

En este sentido, entendemos que el retrato de Carlos 
II dentro de la pintura del Corpus de Cuzco se presen-
ta como una metaimagen, una pintura dentro de otra 
pintura que sitúa la imagen del rey en el entorno de una 
celebración pública y religiosa, pero también política, y 
que sustenta su presencia en la procesión9. Asimismo, las 
sargas de los reyes y profetas de Israel presentan caracte-
rísticas similares, motivo por el cual se ligan claramente 
con el retrato real. Sin presentarse como metaimágenes 
–pero con un fuerte carácter presentativo– los diferentes 

Fig. 1  Frailes Agustinos, Serie del Corpus de Santa Ana, ca. 1675-1680. Reproducido en Dean, Carolyn, Los cuerpos de los Incas y el cuerpo de Cristo. El Corpus Christi 
en el Cuzco Colonial, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima, Perú, 2002.

6 González Enciso, Agustín, “Del rey ausente al rey distante”, en González Enciso, Agustín y Jesús María Usunáriz Garayoa (dirs.), Imagen del rey, 
imagen de los reinos, Las ceremonias públicas en la España Moderna (1500-1814), Pamplona, Universidad de Navarra, 1999, pp. 5-6.

7 Marin, Louis, Le portrait du Roi, Paris, Editions de Minuit, 1981.
8 Chartier, Roger, “La representación regia: entre mostrar y mediar”, Prólogo a Bouzá, Fernando, Imagen y propaganda, Capítulos de historia cultural 

del reinado de Felipe II, Madrid, Akal, 1998, pág. 7.
9 Mitchell, W.J.T., Teoría de la imagen, Madrid, Akal, 2009.



43VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

retratos de ciertos individuos, religiosos y autoridades que 
procesionan y espectadores que observan el desfile, se vin-
culan con los retratos pintados.    

Estos múltiples niveles de representación del retrato re-
velan la plasmación en imágenes de una compleja estruc-
tura de poder en la ciudad de Cuzco. Esta configuración 
se sustentaba en los individuos más destacados de la plebe, 
los curacas y las personalidades político-religiosas de la ciu-
dad, y habría culminado en la figura del rey, lugar que en 
el conjunto se encuentra disputado por la figura del obis-
po Mollinedo. Pero esta estructura también era construi-
da a partir de representaciones que le daban un sustento 
mítico-simbólico. Efectivamente, aun cuando el retrato de 
Carlos II es de mayor tamaño y se encuentra separado de 
las seis pinturas de reyes y profetas, las imágenes se encuen-
tran en una misma línea de la composición. Asimismo, la 
actitud de los personajes más cercanos al retrato real con-
tribuye a una lectura en continuidad de estas imágenes.

Los paralelismos trazados entre las dinastías españolas 
y diferentes monarquías históricas o míticas constituyeron 

una estrategia habitual cuyo objetivo era el de, en palabras 
de Eugenia Bridikhina, construir un “universo referencial 
de continuidad y legitimidad política”10. Con citas a David, 
Salomón, Julio César o Carlomagno se habría buscado sus-
tentar un arquetipo de realeza basado en cualidades fun-
damentales de todo monarca: el heroísmo y la sabiduría. 

No podemos dejar de considerar que la representación 
de los personajes veterotestamentarios se orientó de mane-
ra clara a una sustentación de la figura de Cristo en tanto 
los profetas fueron presentados como los anunciadores del 
Mesías, mientras que los reyes representaron su linaje real. 
Como se desprende de los ejemplos mencionados, tam-
bién resultó habitual el trazado de vínculos entre la corona 
española y los reyes y profetas del Antiguo Testamento con 
el objetivo de exaltar a la monarquía en clave mesiánica, en 
relación con la espera de un monarca ideal que gobierne 
el mundo como substituto visible de Dios. En este senti-
do, resulta evidente el sustento mesiánico de los intereses 
y acciones de la corona española: ante los nuevos poderes 
temporales y espirituales concedidos al monarca español 

10 Bridikhina, op. cit., pág. 194.

Fig. 2  Antonio Sinchi Roca (atribuido), Salomón, Catedral de Cuzco. Fotografia: 
Daniel Giannoni.

Fig. 3  Claude Vignon (inventor), Jérome David (grabador), Salomon, buril. Repro-
ducido en Pacht Bassani, Paola, Claude Vignon, 1593-1670, París, Arthena, 1992.



44 MONARQUÍAS RETRATADAS

por el papado, se impulsó un discurso orientado a definir 
a la dinastía de los Habsburgo como sucesores directos de 
los monarcas hebreos y a España como el nuevo pueblo 
elegido, estrategia esta utilizada por numerosas dinastías11. 

Ahora bien, ¿de qué modo se manifestó este discurso 
en América? Si en España la corte propició una distancia 
simbólica con el pueblo a partir del reinado de Carlos I, 
en América la situación se encontró amplificada por la 
distancia física entre España y los virreinatos. Este apar-
tamiento debía ser compensado con un mayor énfasis 
en representaciones que funcionaran como propaganda 
de la monarquía y de las figuras de los reyes.  

Como lo han señalado numerosos autores, las cere-
monias públicas desempeñaron un papel fundamental en 
la construcción de un mensaje simbólico de legitimación 
de la corona: fiestas por los nacimientos, proclamacio-
nes, matrimonios y muertes eran organizadas en América 
con gran fervor12. La difusión de imágenes sobre temas 
vinculados al accionar de la monarquía, como la Monar-
quía española como defensora de la Fe, y la circulación de 
textos, como La Corte Santa del jesuita Nicolás Causino, 
contribuyeron a la glorificación de la corona española en 
América13. En el Tratado II del escrito de Causino, titula-
do “Reyno de Dios o dissertaciones”, el autor postula la 
importancia de las monarquías, al considerar a los reyes 
como representaciones de Cristo y los reinos terrenales 
como imagen de la Monarquía Celestial. Es de destacar 
que el texto describe las cualidades que deben tener los 
monarcas y concluye con algunos comentarios acerca de la 
monarquía hebrea y sus protagonistas, desde Saúl a Joacaz, 
y destaca las virtudes y defectos de todos estos monarcas.

El aparato propagandístico de la corona habría conta-
do en el Virreinato del Perú con un elemento más: las pin-
turas sobre Reyes y profetas de Israel. Consideramos que la 
importante difusión de esta iconografía habría contribui-
do a una política orientada a la conformación de una idea 
de autoridad bíblica a partir de la cual la Corona española 
se proponía como continuadora legítima de los monarcas 
hebreos. El estudio de las doce estampas francesas utiliza-
das como modelo para la mayor parte de las pinturas ame-
ricanas que abordan este tema revela que en la menciona-
da serie de la Catedral de Cuzco se realizó una selección 
que buscó representar a aquellos monarcas que fueron ca-

racterizados, desde el texto bíblico, como justos y sabios, 
aquellos que hicieron el bien a los ojos de Yahvé –como 
David, Salomón, Asá y Manasés–, mientras que se excluyó 
a aquellos monarcas que la Biblia describió como peca-
dores –como Jehú, Joaquim, Joram y Sedecías– (Fig. 3). 

Según señalaron Mesa y Gisbert: 

Esta temática, poco frecuente en la pintura de la ciudad incaica 
en los dos primeros tercios del siglo, parece ir ligada a propósitos 
de una política en pro de la Corona; tratar de afianzar en los fie-
les cristianos el origen divino de la monarquía. Esta monarquía 
se halla concretamente personificada en los reyes españoles14.

Asimismo, los autores proponen que este discurso de 
apoyo a la monarquía habría encontrado en el siglo XVII a 
un fuerte patrocinador en la figura del obispo Manuel de 
Mollinedo y Angulo. Más allá de su auspicio a la serie del 
Corpus y el encargo de diversas pinturas que destacaron 
el papel mesiánico del rey de España como defensor de la 
fe cristiana, consideramos que también podría vincularse 
al obispo el encargo de la serie de retratos de monarcas y 
profetas hebreos de la Catedral de Cuzco. La creación de 
las estampas francesas a mediados del siglo XVII y la cita 
de estas pinturas en la serie del Corpus avalan la hipótesis 
de que los cuadros habrían sido creados durante el obispa-
do de Mollinedo como parte de la misma estrategia visual.

Más allá del conjunto catedralicio, existen otras series 
que abordan el tema en el Virreinato del Perú. Hasta el 
momento, la investigación en torno a la difusión de las 
estampas francesas que dieron origen a estos motivos nos 
ha permitido identificar veintitrés conjuntos que derivan 
de estos grabados15. Si bien la mayor parte se trata de se-
ries que presentan tanto a reyes como profetas, me inte-
resa destacar dos conjuntos que exhiben exclusivamente 
a reyes y constituyen así un claro ejemplo de la represen-
tación de un mensaje dinástico. Por un lado, el conjunto 
del convento de Santo Domingo en la ciudad de Quito 
enseña catorce pinturas sobre monarcas hebreos. (Fig. 4)
Por otra parte, el conjunto del Museo de la Merced de 
Santiago de Chile posee una factura quiteña que lo vincu-
la de manera estrecha con el conjunto de Santo Domingo.

Cabe destacar que si bien la selección de reyes en es-
tos conjuntos responde a un interés por exhibir aquellos 
individuos cuyas características podían ennoblecer la idea 

11 Mínguez, Víctor, Visiones de la monarquía hispánica, Castellón, Universitat Jaume I, 2007.
12 Mínguez, Víctor, “Los ‘Reyes de las Américas’. Presencia y propaganda de la Monarquía Hispánica en el Nuevo Mundo”, en González Enciso y 

Usunáriz Garayoa (dirs.), op. cit., pp. 231-257.
13 Causino, Nicolás, La Corte Santa, Barcelona, Juan Piferrer, 1718, tomo 3. El texto de Causino tuvo una importante circulación desde 1624 y se 

encuentra en numerosos inventarios americanos de los siglos XVII y XVIII.
14 Mesa, José de y Teresa Gisbert, Historia de la pintura cuzqueña, Lima, Fundación Augusto N. Wiese, 1982, pág. 169.
15 Rodríguez Romero, Agustina, “Reyes y Profetas de Israel en el Virreinato del Perú, Circulación, apropiación y resignificación de imágenes del 

Antiguo Testamento (siglos XVII-XVIII)”, Tesis doctoral, Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, 2008.



45VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de monarquía, en otros conjuntos –como en aquellos de 
Lima, Sucre, Arequipa o Humahuaca– se encuentra repre-
sentado el rey Sedecías (Fig 5). Sedecías, último monarca 
de Judá, fue capturado por Nabucodonosor y cegado lue-
go de presenciar la muerte de sus hijos. La estampa lo 
muestra encadenado, con sus ojos vacíos y sangrantes. Los 
tesoros del templo de Jerusalén se encuentran en el suelo 
mientras que el menorah, el candelabro de siete brazos, se 
tambalea como símbolo de la caída de Israel bajo Babilo-
nia. En una apertura del muro se vislumbra un edificio en 
llamas, probablemente el templo de Salomón. La represen-
tación de un monarca vencido y castigado podría ser en-
tendida como un mensaje perjudicial para la monarquía.

¿Podría explicarse el interés por representar a este mo-
narca a partir de la relación de esta figura y la destrucción 
del templo, con las tribus perdidas de Israel? Justamente, 
una de las preguntas surgidas a partir de la conquista y 
colonización de América fue la del origen de los nativos 
americanos. Sus inexplicables ritos y costumbres fueron 
anotados por numerosos cronistas que proporcionaron el 

Fig. 4  Nicolás Javier de Goríbar (atribuido), Manasés. 
Fotografía: Agustina Rodríguez Romero.

Fig. 5  Marcos Zapata, Sedecías, Iglesia de San Antonio, Humahuaca, 1764. 
Fotografía: Academia Nacional de Bellas Artes.

16 Biblia de Jerusalén, Esd. 1:1-4.
17 García, Fr. Gregorio, Origen de los indios de el Nuevo Mundo e Indias Occidentales, averiguado en discursos de opiniones, Valencia, Pedro Patricio Mey, 

1607; Ben Israel, Menasseh, Esperanza de Israel, Madrid, Santiago Pérez Junquera, 1881; Rocha, Diego Andrés, Tratado único y singular del origen de 
los indios del Perú, México, Santa Fe y Chile, Madrid, Imprenta de Juan Cayetano García, 1891; Montesinos, Fernando de, Mémoires historiques sur 
l’ancien Pérou, París, Athus Bertrand, 1840.

material para la búsqueda de los paralelos con lo conocido 
o, al menos, con aquellas fábulas que formaban parte del 
imaginario de la época. El libro de Esdras narra el envío, 
por parte del Rey Ciro de Persia, de las tribus de Judá y 
Benjamín hacia Jerusalén para la reconstrucción del tem-
plo, destruido por los babilonios luego del reinado de Se-
decías16. Las diez tribus que no fueron encomendadas con 
esta misión dejan de ser mencionadas en el texto bíblico 
y la tradición hebrea –y como consecuencia la cristiana– 
consideró a estos pueblos por perdidos. Ciertos textos 
apócrifos, como el Libro cuarto de Esdras, mencionan 
con mayor detalle la dispersión de estas tribus. Por otra 
parte, escritos como Origen de los indios en el Nuevo Mundo 
e Indias Occidentales (1607) del fraile dominico Gregorio 
García, Esperanza de Israel (1650) de Menasseh ben Israel, 
Tratado único y singular del origen de los indios occidentales 
de Diego Andrés Rocha o Memorias antiguas, historiales y 
políticas del Perú (1630) de Fernando de Montesinos cons-
tituyen ejemplos del interés por identificar a los indígenas 
americanos con alguna de las tribus perdidas de Israel17.



46 MONARQUÍAS RETRATADAS

Trazados los vínculos entre los monarcas del Antiguo 
Testamento y los reyes españoles nos preguntamos acerca 
de los posibles lazos con otra representación de tipo mo-
nárquica en América: nos referimos a las dinastías incai-
cas. Diferentes autores han señalado la construcción de 
un discurso escrito y visual orientado a sostener la idea 
de una continuidad dinástica entre los reyes incas y los 
reyes españoles. Desde los textos, como el Sermonario 
del Tercer Concilio o la Nueva Crónica, se identificó a 
los monarcas hispanos con apelativos indígenas –como 
Viracocha, Inca o Apo– con el objeto de transferirles la 
obediencia y el respeto a la autoridad reservada a los lí-
deres nativos. Por otra parte, textos y representaciones 
teatrales buscaron reconstruir la dinastía incaica mientras 
que las actividades realizadas en honor a los reyes espa-
ñoles contaron con la presencia de carros triunfales en 
los que se ubicaban personificaciones de los incas que 
buscaban plasmar la idea de una transición, de un tras-
paso del poder a manos de los Habsburgo. 

Las diferentes imágenes de los monarcas incas, en par-
ticular en su vínculo con los retratos de los reyes españo-
les, habrían perseguido objetivos similares. Por un lado, 
los retratos de los incas personificaron el reconocimiento 
por parte de España de la potestad del sistema monár-
quico prehispánico, mientras que la plasmación de una 
continuidad de gobierno buscaba imponer la idea de una 
apropiación legítima de esa autoridad. Desde las imáge-
nes encargadas por el Virrey Toledo y enviadas a Felipe II, 
se multiplicaron los retratos de los incas. Más allá de las 
figuras de cuerpo entero presentes en las obras de Gua-
man Poma y Murúa, se conocen numerosas referencias 
documentales que dan cuenta de la existencia de otras 
imágenes sobre el tema, ya sea en la forma de series de 
retratos de busto o de pie, o como dinastías en un solo 
lienzo18. Como es bien sabido, el interés por este tipo de 
representaciones es continuado a lo largo del siglo XVII 
y a principios del siglo XVIII se produjo un rebrote de 
esta iconografía con la difusión y reproducción del gra-
bado del clérigo Alonso de la Cueva. Esta imagen plasmó 
visualmente la intención de trazar una secuencia monár-
quica ininterrumpida entre el poder inca y el español19. 

Ciertos retratos de los incas fueron conocidos a partir de 
la circulación de textos e imágenes que los representaron. 
El mismo Claude Vignon, autor de los motivos de Reyes y 

Profetas de Israel creó un conjunto de imágenes, luego lle-
vadas a estampas por Jérome David, sobre el tema Filósofos 
y hombres ilustres20. En este conjunto el artista representa a 
Atahualpa como “Atabalipa Roi du Perou”. Para la crea-
ción de esta imagen, Vignon se basó con toda probabili-
dad en las ilustraciones del libro de André Thevet, cosmó-
grafo real quien en 1584 escribe Des vrais poutraits et vies 
des hommes illustres, grecz, latines et payennes21. (Fig. 6) Cabe 
señalar que el retrato de Atahaulpa del texto de Thevet fue 
utilizado para la creación de la pintura que se encuentra 
en la colección del Banco Central de Ecuador en Quito.

El retrato de Atahualpa en el tomo 3 del libro de 
Thevet es el primero de una serie de monarcas ameri-
canos entre los que se encuentran Moctezuma, Naco-
labsu, rey de los caníbales, Paraousti, rey de la Florida 
y Paracoussi, rey del Plata, representado también por 
Claude Vignon.22 Aunque aquí prevalece la intención 

Fig. 6  Atahualpa, Claude Vignon. 
Fotografía: Agustina Rodríguez Romero.

18 Gisbert, Teresa, Iconografía y mitos indígenas en el arte, La Paz, Gisbert y Compañía, 2004, pág. 125 y ss. y Cummins, Thomas, “La fábula y el retrato: 
imágenes tempranas del inca”, en AA.VV., Los incas, reyes del Perú, Lima, Banco de Crédito, 2005, pp. 1-65.

19 Wuffarden, Luis Eduardo, “La descendencia real y el ‘renacimiento inca’ en el virreinato”, en AA.VV., Los incas, reyes del Perú, op. cit., pp. 232-244.
20 Pacht Bassani, Paola, Claude Vignon, 1593-1670, París, Arthena, 1992, pp. 284-293.
21 Thevet, Andre, Des vrais poutraits et vies des hommes illustres, grecz, latines et payennes, Paris, Viuda de I. Kervert y Guillaume Chaudiere, 1584, pág. 641.
22 Ibidem, pág. 644, p. 656, pág. 663; Pacht Bassani, op. cit., fig. 176.



47VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de satisfacer una curiosidad en torno a estos personajes 
“exóticos”, vale destacar la construcción de un discurso 
orientado a resaltar a la existencia de “reyes”, individuos 
que, si bien distan de ser considerados como iguales, 
son reconocidos en su autoridad monárquica. 

Avancemos ahora hacia un cierre de esta tríada mo-
nárquica. Como hemos señalado, los retratos de Reyes y 
Profetas del pueblo hebreo se encontraron no sólo en la 
Catedral de Cuzco, sino también en los muros de templos 
menores, iglesias de indios como el templo de Tomave, 
Muñani o Cabana, éste último mandado a reconstruir por 
Mollinedo en 1680. La presencia de estas imágenes por 
fuera de los espacios destinados a la elite social y religio-
sa del Virreinato nos conduce a preguntarnos acerca del 
significado que podrían haber tenido estos retratos para 
los espectadores indígenas. Las representaciones de los 
monarcas del Antiguo Testamento podían ser decodifica-
das para la mirada neófita por los religiosos a través del 
sermón, tal como lo hace Antonio Vieyra en numerosos 
textos que describen el accionar de estos personajes23. Sin 
embargo, consideramos que la interpretación de estos 
retratos fue más allá de una simple identificación de los 
protagonistas de la historia del pueblo hebreo.  

El análisis de estos retratos veterotestamentarios y de 
los retratos de los incas evidencia modos similares de 
representación del poder. La mascaypacha y el tupayauri 
podían ser asemejados a la corona y el cetro de los mo-
narcas del Antiguo Testamento, entre otros símbolos que 
enaltecían a estas figuras. Por otra parte, la tradición oral 
y su recopilación en las primeras historias del Perú, esta-
bleció una secuencia lineal de monarcas incas que, según 
Cummins, adecuaba los conceptos andinos a la forma de 
la realeza europea, ignorando la existencia de cogober-
nantes en el Tahuantinsuyo24. Unido a esto, las prime-
ras fuentes post hispánicas establecieron un número de 
doce incas, cantidad que vinculó el conjunto, desde una 
perspectiva católica, con otras series de fuerte presencia 
en la pintura colonial americana, como apóstoles, sibilas, 
reyes y profetas. Nos interesa resaltar que la hipótesis de 
la existencia de lecturas en paralelo de estas imágenes se 
encuentra reforzada por la presencia en el mismo tem-

plo de la Catedral de Cuzco de una dinastía incaica, hoy 
desaparecida, junto a la serie de Reyes y Profetas de Israel. 

Como hemos desarrollado con anterioridad, la histo-
ria del pueblo de Israel resultó eficaz con objeto de plas-
mar la noción de un pasado en común para cristianos e 
indígenas. En este sentido, los escritos bíblicos proveye-
ron a los religiosos de un fuerte argumento para marcar 
una superioridad de la religión cristiana y de la cultura 
europea al ser presentados como pilares de la verdad/
memoria cristiana, en tanto posibilitaban la reconstruc-
ción de la “auténtica” historia de la creación del mundo 
y del hombre. En palabras de Fernando de Avendaño,

 
Los incas como no tuvieron libros, no pudieron saber estas 
cosas, y sus historiadores dizen, que de las cosas antiguas por 
tradicion en sus Quipos solamente se acuerdan de quatro-
cientos, o quinientos años […] De la misma manera los his-
toriadores del Cuzco cuentan por sus Quipos, que uvo doze 
Reyes Incas, y por tradición dizen sus nombres25.  

Mientras que,  

…los Christianos por los libros de la Sagrada Escritura sa-
bemos quantos años ha que Dios crió el mundo, y quantos 
años ha que Dios anego el mundo con el Dilubio, y quan-
tos años ha que el Hijo de Dios se hizo Hombre, porque 
Dios lo reveló a sus Profetas, y la Santa madre Iglesia nos 
lo enseña, para que lo creamos firmemente26. 

La presencia de libros en las imágenes analizadas, aún 
en casos en que la tradición no señala a los retratados 
como autores de textos, sustenta la idea de que es la po-
sibilidad de reconstruir la historia a partir de la memoria 
escrita lo que otorga superioridad a la religión cristiana y 
a la cultura europea frente a la religiosidad y cultura andi-
na. Por otra parte, las citas al Antiguo Testamento fueron 
utilizadas para describir la lucha de los profetas contra la 
idolatría y la caída o salvación de los reyes con respecto 
a tales prácticas. Estas historias fueron aprovechadas por 
los extirpadores de idolatrías para crear analogías entre el 
pueblo de Israel y los indígenas americanos: la idolatría era 
un pecado que el pueblo de Israel había logrado superar27.

23 Cfr. entre otros, El V.P. Antonio de Vieyra de la Compañía de Jesus, todos sus sermones, y obras diferentes, que de su original Portugués se han traducido en 
Castellano, Barcelona, en la Imprenta de María Marti Viuda, administrada por Mauro Marti, Librero, 1734.

24 Cummins, art. cit.
25 Avendaño, Fernando de, Sermones de los misterios de nuestra Santa Fe católica, en lengua castellana, y la general del Inca, Lima, Jorge López de Herrera, 

1648, fol. 89 r.
26 Ibidem, fol. 89 v.
27 Rodríguez Romero, Agustina, “Jeremías contra las huacas, El Antiguo Testamento y la idolatría en textos e imágenes”, en Salles-Reese, Verónica y 

Carmen Fernández-Salvador, Autores y Actores del Mundo Colonial, Nuevos Enfoques Multidisciplinarios, Quito, Universidad San Francisco de Quito-
Colonial Americas Studies Organization-Georgetown University, pp. 61-67.



48 MONARQUÍAS RETRATADAS

Para concluir, consideramos que las imágenes veterotes-
tamentarias contribuyeron a la conformación de la noción 
de autoridad bíblica a partir de la cual la Corona española se 
proponía como continuadora legítima de los monarcas he-
breos y, desde un punto de vista mesiánico, substituto visi-
ble del poder de Dios. Esta legitimación histórico-religiosa 
habría buscado superar cualquier argumentación en torno 
a los intereses indígenas por trazar sus vínculos con las di-
nastías incaicas con objeto de ser reconocidos como sobe-
ranos primigenios de los territorios ocupados por España. 

A través de los retratos de los Reyes y Profetas de Is-
rael tanto la Iglesia como la Corona española habrían 
perseguido el objetivo de sustentar e imponer nuevas re-
presentaciones para promover, por un lado, una reformu-
lación del concepto de ancestro –vital para la religiosidad 
andina– ligándolo a los tiempos precristianos y común a 

europeos e indígenas y, por el otro, una lectura en la que 
los reyes españoles se constituirían como continuadores 
legítimos del linaje incaico.   

En este sentido, Cummins señala que “El mallki, el 
cuerpo físico del rey inca, ya no estaba presente como 
sucedía en el Cuzco del Tahuantinsuyo. Más bien lo que 
tomará el lugar del mallki será el retrato del inca...”28. 
Así, el retrato –ya sea del inca, del monarca español o 
de los Reyes y Profetas– se habría manifestado como 
una forma de retrato de la autoridad histórica, políti-
ca o religiosa, un nuevo mallki construido a partir de 
las convenciones visuales de occidente. Así, la legiti-
midad que sostenía la presencia española en América 
podía ser construida como heredera de la monarquía 
inca y remontada hasta los tiempos del rey David y del 
rey Salomón.     

28 Ibidem, pág. 12.



49VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La siguiente ponencia forma parte de un proyecto 
de investigación más amplio que realiza la Uni-
vesidad Adolfo Ibáñez y Fundación Altiplano, 

y se vincula a las ponencias expuestas por los autores 
junto a Paola Corti en el V Encuentro Barroco realiza-
do en La Paz el año 2009: “El Juicio Final de Parina-
cota” y “La pintura mural de la iglesia de Santiago de 
Curahuara de Carangas como patrón iconográfico de 
la iglesia de la Natividad de Parinacota”1.   

La presente exposición tiene como objetivo dar cuen-
ta de una hipótesis interpretativa de ciertos aspectos de 
las postrimerías o novísimos pintados en los muros de 
las iglesias de dos comunidades aymaras, Copacabana de 
Andamarca en Oruro, Bolivia y Parinacota en Chile. En 
ambas obras se podrían observar las tensiones a las que 
estuvo expuesto el ejercicio del poder en el contexto de la 
agitación social que vivió el mundo colonial andino en la 
segunda mitad del siglo XVIII. En los casos en estudio se 
puede afirmar que las formas artísticas, parafraseando a 
Tom Cummins2, concebidas para establecer el orden Cris-

tiano en América se renuevan para enfrentar la crisis de 
la cultura y las instituciones que han ayudado a instaurar.

Como es ampliamente conocido, las reformas borbóni-
cas provocaron un quiebre profundo en el equilibrio social 
del mundo colonial andino, cuyas consecuencias aún de-
ben ser estudiadas. Estas nuevas condiciones gatillaron am-
plias rebeliones sociales, la población local dejó de ver los 
abusos de los funcionarios y el trabajo forzado en las minas 
como hechos puntuales, imputables a una persona determi-
nada, desde la segunda mitad del siglo XVIII fueron inter-
pretados como problemas de la administración colonial3.

Para los pueblos de Copacabana de Andamarca y Parina-
cota, localidades ubicadas en la ruta de la plata y, por tanto, 
en contacto permanente con Potosí y sus inmediaciones, 
es relevante entender lo que ocurría en ese territorio. Un 
fuerte movimiento social comienza en este período en la 
zona norte de Potosí, en Chayanta, coincidiendo con una 
baja productiva en la mina de plata que, entre 1700 y 1750, 
alcanza los umbrales más bajos en todo el período colonial; 
si bien luego repunta, nunca vuelve a sus índices iniciales4. 

LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER 
EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA 

FERNANDO GUZMÁN SCHIAPPACASSE / CHILE
MAGDALENA PEREIRA CAMPOS / CHILE

1  Corti, Paola, Guzmán, Fernando y Pereira, Magdalena, “El Juicio Final de Parinacota” y “La Pintura Mural de la Iglesia de San Santiago de 
Curahuara de Carangas Como Patrón Iconográfico de la Iglesia de la Natividad de Parinacota”, en: Entre cielos e infiernos, Memoria del V Encuentro 
Internacional sobre Barroco, editado por Norma Campos, La Paz: Unión Latina, Griso y Fundación Visión Cultural, 2010, 115-124.

2  Cummnis, Tom. 2007. “Formas de las ciudades coloniales andinas, libre albedrío y matrimonio”. En: Las tretas de lo visible, editado por Gabriela 
Siracusano, Centro Argentino de Investigadores de Arte - CAIA, Buenos Aires, 2007, pág. 152.

3 Para observar el fenómeno como un proceso de larga duración los trabajos pioneros son: Campbell, Leon, “Recent Research on Andean Peasant 
Revolts, 1750-1820, en Latin American Research Review, XIV, 1979, pp. 3-49. Stern, Steve, Resistance, Rebellion, and Consciousness, University of 
Wisconsin Press, Madison, 1987.

4 Serrera, Ramón María, Tráfico terrestre y red vial en las indias españolas, Lunwerg Editores, Barcelona, 1999, pág. 162.



50 LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA

Según Sergio Serulnikov:
 

“…a mediados del siglo XVIII, la provincia de Chayanta es tes-
tigo de confrontaciones generalizadas por el control del sistema 
étnico de autoridad. Aunque no hubo explosiones de violen-
cia extrema, este proceso incluyó demostraciones colectivas de 
fuerza, formas explícitas o encubiertas de desobediencia a las 
autoridades rurales, así como persistentes reclamos judiciales.5”

En esta misma provincia Tomás Catari comienza en 
1777 una rebelión que llega hasta la zona de Oruro, en pa-
ralelo, José Gabriel Condorcanqui o Tupac Amaru II,  lide-
ra desde el Cusco ejércitos que promueven volver al culto 
del sol, movimiento que llegó hasta el interior de Arica el 
año 1781, conducida por líderes caranga y pacaje,  los que 
llegan a desollar vivo al cacique de los altos de Arica, Diego 
Felipe Cañipa6. Los antecedentes remotos para este trágico 
final se pueden encontrar en la documentación local que, 
al menos en parte, refleja los conflictos entre los distintos 
estamentos de la sociedad andina de los altos de Arica7.

Las pinturas murales de Copacabana de Andamar-
ca y Parinacota fueron realizadas en la segunda mitad 
del siglo XVIII8. Las dos tienen en común el haber sido 
pintadas en templos con un número de población im-
portante y con presencia mayoritaria de la etnia aymara 
Caranga los que mantenían colonias en diversos pue-
blos altiplánicos y en los pisos ecológicos más bajos de 
la precordillera y costa9. Ambos sitios funcionaron como 
santuarios que congregaban a la población circundante 
de las estancias de ganado. Eran también lugares claves 
en el paso y posta en la Ruta de la Plata del mineral de 
Potosí que era llevado a lomo de llamas y mulas al puer-
to de Arica para su embarque hacia España.  

La incorporación de las Postrimerías en las iglesias, 
tal como ocurre en Copacabana de Andamarca y Pa-
rinacota, era habitual en las capillas e iglesias que aten-
dían a población indígena, se trata de programas ico-
nográficos de un claro carácter penitencial y se condice 
con el espíritu e influencia medieval de las órdenes reli-
giosas misioneras. En este punto es habitual citar la re-
comendación de Guamán Poma de Ayala: 

Y ancí en las yglecias y tenplos de Dios ayga curiucidad y muchas 
pinturas de los santos. Y en cada yglecia ayga un juycio pintado. 
Allí muestre la uenida del señor al juycio, el cielo y el mundo y las 
penas del ynfierno, para que sea testigo del cristiano pecador10.

Lo cierto es que parece haber sido una opinión com-
partida por párrocos y misioneros. Muchas iglesias del 
área andina conservan aún pinturas murales o lienzos, de 
los siglos XVII y XVIII, que representan la muerte, el cie-
lo y el infierno11.    

Como es habitual en la pintura americana, la icono-
grafía sigue las soluciones acrisoladas en la Europa Medie-
val para la representación del cielo, el juicio, el infierno 
y el purgatorio. Sin embargo, en Copacabana de Anda-
marca y en Parinacota se dan situaciones anómalas que 
no parecieran corresponder a procesos de transferencia 
de formas. Se trata de la antigua contradicción, descrita 
por Hans Belting, de la ineficacia de la Iglesia a la hora 
de gestionar las imágenes: las crea e impone, pero luego 
pierde el control sobre ellas12.   

Estas anomalías se podrían explicar por el hecho de 
que las dos localidades tenían una alta presencia de in-
dígenas y en ellas el control político y religioso nunca 
fue verdaderamente eficaz. Valga como ejemplo la si-
tuación en la que se encontraba Parinacota a mediados 

5 Serulnikov, Sergio, Conflictos sociales e insurrección en el mundo colonial andino. El norte de Potosí en el siglo XVIII, Fondo de Cultura Económica, 
Buenos Aires, 2006, pág. 47.

6  La investigación acerca de los efectos de la rebelión en el actual territorio chileno son recientes, se puede consultar: Hidalgo, Jorge, “Rebeliones 
andinas en Arica, Tarapacá y Atacama, 1770-1781” y “Amarus y Cataris: Aspectos mesiánicos de la rebelión indígena de 1781 en Cusco, Chayanta, 
La Paz y Arica”, en: Historia andina en Chile, editado por Jorge Hidalgo. Editorial Universitaria, santiago, 2004, 247-270.

7 Se puede consultar: Egan, Demetrio. 1772. Revisita de los Altos de Arica. Archivo Departamental de Tacna, Serie Corregimiento, Legajo: 1 C. 8. 
Pleito por el ingenio de Parinacota, 1773, Archivo Nacional de Santiago de Chile, Archivo Judicial Arica, 49-7.

8  Para Copacabana de Andamarca se puede revisar: Schauer, Philipp, Gisbert, Teresa, Guía Turística de Iglesias Rurales, La Paz y Oruro, Editorial 
Gisbert y Cia, La Paz, 2010, pp. 68-70. En el caso de Parinacota los antecedentes que permiten datar los murales son la presencia de azul de Prusia 
entre los pigmentos utilizados y el hecho de que se representen algunas personas vestidas con poncho, para más antecedentes se puede consultar: 
Corti, Paola, Guzmán, Fernando y Pereira, Magdalena, “El Juicio Final de Parinacota” y “La Pintura Mural de la Iglesia de San Santiago de 
Curahuara de Carangas Como Patrón Iconográfico de la Iglesia de la Natividad de Parinacota”, en: Entre cielos e infiernos, Memoria del V Encuentro 
Internacional sobre Barroco, editado por Norma Campos, Unión Latina, Griso y Fundación Visión Cultural, la Paz, 2010, pp. 115-124.

9  Llagostera, Agustín. “Retomando los límites y las limitaciones del “archipiélago vertical”” en: Revista Chungará, vol.42, n.1, 2010, pág. 288.
10 Poma de Ayala, Guamán, Nueva crónica y buen gobierno, 1615, f. 674 (688).
11 Acerca de las postrimerías en la pintura mural andina se puede consultar: Flores, Jorge; Kuon, Elizabeth y Samanez, Roberto, Pintura mural en el 

sur andino. Lima: Banco de Crédito del Perú, 1993, pp. 138-153.
12  Belting, Hans, Imagen y culto. Una historia de la imagen anterior a la era del arte. Madrid: Akal, 2009, pág. 9.



51VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Detalle Leviatán, Juicio Final, Iglesia de Copacabana de Andamarca.

Detalle Leviatán, Juicio Final, Iglesia de Parinacota.



52 LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA

del siglo XVIII. El pueblo dependía de la parroquia de 
Codpa, donde vivía un sacerdote que debía atender a 
decenas de capillas dispersas en un territorio de 12.000 
kilómetros cuadrados, debiendo transitar entre los 1.000 
y 5.000 metros de altitud sobre el nivel del mar. Un in-
forme del Obispo de Arequipa es decidor al respecto: 
constata que la población está en completo abandono, a 
la extensión territorial y las complejidades de la topogra-
fía, se sumaba que el cura era un hombre anciano. Tal 
es el descontrol que ni siquiera puede recabar informa-
ción acerca de la cantidad de pueblos que dependen de 
la parroquia ni cuanta es la feligresía13. Esta situación no 
era una excepción, el clero se concentraba en las gran-
des ciudades y escaseaba dramáticamente en las regiones 
periféricas y zonas de misión. No tenemos antecedentes 
documentales de la situación de Copacabana de Anda-
marca, pero se puede pensar que, por su condición de san-
tuario, no contaba con atención sacerdotal permanente.

Esta desatención en que se encontraban muchos pue-
blos del altiplano no impedía la circulación de ideas, 
palabras e imágenes, pero creaba la situación apropiada 
para que la apropiación y transformación de los elemen-
tos culturales externos adquiriera un marcado carácter 
local. Según Teresa Gisbert la pintura mural andina 
“destinada originalmente a enseñar los dogmas de la 
fe cristiana, se convirtió, con el correr del tiempo, en 
un medio de expresión popular”14.  

Sin embargo, se puede afirmar que las peculiaridades 
de los murales en estudio fueron posibles, al menos en 
parte, por una dinámica propia de la iconografía y la li-
teratura europea. Efectivamente, siguiendo una práctica 
habitual en la iconografía medieval, la pintura andina 
incorporó en los novísimos referencias a la historia lo-
cal, adiciones que involucran, entre otros aspectos, la 
representación de autoridades indígenas y españolas. 
Para el caso europeo el ejemplo más conocido corres-
ponde a la literatura: Dante en la Divina Comedia ubi-
ca en la vida eterna a muchos personajes de su época, 
incluidas algunas personas que detentaron diversas for-
mas de poder en vida. La transposición de este modelo 
al ámbito andino se pone al servicio  de un proceso de 
evangelización que se desarrolla en circunstancias parti-
culares, especialmente si se trata de localidades apartadas 
como las de Copacabana de Andamarca y Parinacota y 
en un momento histórico de fuertes tensiones sociales.

Los muros de la iglesia de Copacabana de Andamarca 
están cubiertos completamente por pinturas, para el pre-

sente caso se analizará una escena de postrimería que se 
encuentra en el muro sur, justo al entrar al templo. Se tra-
ta de un peculiar Leviatán que tritura las almas de los con-
denados, mientras otros ascienden por una escala hasta las 
puertas del cielo, donde los recibe San Miguel Arcángel. 
La pintura se puede interpretar como la representación 
del continuo ascenso y descenso de las almas al cielo y al 
infierno, respectivamente. Un río cuyas aguas fluyen per-
manentemente en dos direcciones: la elevación a la visión 
beatífica y la caída a los tormentos del infierno. El color gris 
de los condenados expresa su carácter de cuerpos calcina-
dos, los salvos ascienden por la escala, referencia a la que 
Jacob viera en sueños mientras viajaba a casa de su tío La-
bán15.  La escena grafica muy bien la idea de que al premio 
celestial se accede con esfuerzo, con el ejercicio de la vir-
tud, los que no entienden esto se precipitan en el infierno.

Lo cierto es que, en lo que atañe al presente trabajo, 
las postrimerías pintadas en la iglesia de Copacabana de 
Andamarca sólo incluyen a un europeo. No es posible 
identificar a ningún español en las fauces del Leviatán o 
subiendo al cielo. El único hombre barbado se encuentra 
en otra escena, la del Purgatorio, ubicada frente a la que 
ahora se analiza. Todas las figuras, con excepción de la 
señalada, tienen el pelo largo y carecen de barba. Podría 
existir la tentación de pensar que se trata de un relato 
para mujeres, sin embargo es posible distinguir con cla-
ridad figuras con y sin senos. El español con armadura 
es, como se verá a continuación, un personaje que par-
ticipa desde fuera en el proceso escatológico. Se trata de 
un relato de salvación y condenación en que los únicos 
actores son los habitantes originales del pueblo, el español 
es el encargado de indicar el premio que se asocia al ejer-
cicio de la virtud y el castigo que recibirán los pecadores. 

No se conocen fuentes documentales que nos permi-
tan precisar antecedentes acerca de la gestación de esta 
obra. Podemos suponer que el sacerdote doctrinero debió 
dialogar con los artistas locales que ejecutaron la pintura 
y con la comunidad que la recibía. Lo cierto es que, en la 
metodología misional la imagen de un cielo y un infierno 
para indígenas debía tener una particular eficacia, la sal-
vación y la condenación no era ya un asunto de españoles 
en la que los aymarás tenían una participación secundaria, 
ahora ellos eran los actores principales. Los planes de Dios 
no sólo eran universales, lo que queda expresado en las 
soluciones de Quispe Tito y Pérez Holguín, la Providen-
cia Divina tiene una dimensión local, se aplica específica-
mente a los habitantes de Copacabana de Andamarca16.

13 Cavero, Juan, Auto proveído por el Sr. Obispo Cavero sobre que se tome información de los anexos que tiene el curato de Codpa Altos de Arica y la feligresía que 
cada anexo tiene. Archivo Arzobispal de Arequipa.

14  Gisbert, Teresa, “La pintura mural andina”, en: Colonial Latin American Review, 1992, 1: 1, pág. 109.
15 Reau, Louis, Iconografía del Arte Cristiano, Ediciones del Serbal, Barcelona, 1998, tomo I, volumen 2, pág. 179.
16 Para la presencia de indígenas en las escenas de postrimerías se puede ver: Gisbert, Teresa, Iconografía y mitos indígenas en el arte, Editorial Gisbert 

y Cia., La Paz, 2004, pág.79.



53VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fachada iglesia de Copacabana de Andamarca.

Capilla Miserere y fachada iglesia de Parinacota.



54 LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA

Algo similar ocurre en el Juicio Final que se conserva 
en la iglesia de la Natividad de Parinacota. En el cielo, 
el purgatorio y el infierno sólo se observan indígenas17.

Al igual que en Copacabana de Andamarca se trata 
de un relato de condenación en el que sólo tienen lugar 
indígenas. “Se trata de un Juicio Final cuyos protagonistas 
son los naturales de Parinacota: sus hombres y mujeres 
han sido representados saliendo de las tumbas el día de 
la resurrección, arrastrados por crueles demonios hasta el 
seno del infierno, torturados entre las llamas infernales 
para pagar por su impenitencia; purificados en el pur-
gatorio de sus vicios y defectos; subiendo al cielo con el 
auxilio de los ángeles y el beneplácito de San Pedro”18.

El mural de Parinacota, como el Copacabana de An-
damarca, manifiesta una posible transacción entre el mi-
sionero y la población local, quizá los sacerdotes debie-
ron aceptar los hechos consumados de un mural pintado 
durante su ausencia. Se debe recordar, tal como relata el 
cura de la doctrina de Belén al obispo de Arequipa en 
1778, que la presencia de sacerdotes era muy esporádica:

“Me he visto en la necesidad de estar como misionero de pueblo 
en pueblo a fin de entablar la doctrina, explicarla y enseñarla en 
la lengua de los feligreses, solamente no he podido pasar a los tres 
anexos de la cordillera (Parinacota, Choquepimpie y Guallatire), 
por hallarme solo y no encontrar ayudante aymarista.19” 

    

 Sin embargo, se debe aceptar que las imágenes debie-
ron otorgar una renovada eficacia a los sermones sobre 
la vida eterna que muchos doctrineros harían repitiendo 
el Tercero Catecismo y exposición de la doctrina cristiana por 
sermones20. En este sentido no se debe descartar que las 
postrimerías sin españoles se hayan convertido en una me-
todología iconográfica aplicada en las localidades donde 
no existía población europea residiendo en forma perma-
nente. Lo cierto es que los misterios de salvación y conde-

nación, a la luz de la representación, no eran sólo asuntos 
en los que los habitantes de Parinacota o Copacabana de 
Andamarca se sintiesen implicados; el destino eterno se 
había convertido en un elemento de la identidad local, 
la historia de la comunidad y la escatología cristiana eran 
una misma cosa. Es posible que el origen de esta solución 
esté en las representaciones medievales del infierno que 
muestran a las almas sin una distinción clara de sexo o 
personalidad; sin embargo, el pelo largo de casi todos los 
personajes y la presencia de un hombre barbado en el pur-
gatorio de Andamarca, hacen pensar que, sin descartar el 
origen medieval, la lógica de estas imágenes es diferente21.

Las dos postrimerías en estudio, junto con plasmar 
la incorporación del pueblo aymara en el relato escato-
lógico, parecen contener referencias a situaciones histó-
ricas concretas. Ambas representaciones interactúan con 
figuras o escenas que no pertenecen al relato normal. 
Se trata de una práctica que, sin ser habitual, no era 
extraña al ámbito andino, siendo el caso de los lienzos 
de Carabuco uno de los más conocidos y trabajados22.

El Juicio Final de Copacabana de Andamarca se com-
pone a partir de una gran diagonal que es, a la vez, un 
río de cuerpos. En el punto más bajo se ubica la boca del 
Leviatán en la que se precipitan las almas de los condena-
dos. En el centro de la diagonal se produce la inflexión, a 
la izquierda los cuerpos cenicientos descienden al castigo 
eterno, a la derecha las almas de los justos alcanzan la es-
cala que los llevará a las puertas del cielo.23 En el extremo 
superior de la diagonal San Miguel recibe a los salvos en 
el paraíso. Lo significativo para el presente estudio es que 
justo debajo del lugar donde el flujo de almas se separa se 
ubica la figura de un español con lanza, sable y casco. El 
personaje mira al frente, al lugar de los tormentos, y levan-
ta su mano izquierda para indicar con el dedo al paraíso. 
Es un soldado español que en la entrada de la iglesia ad-
vierte a los habitantes de Copacabana de Andamarca las 

17  Castro, Chacama y Mir postulan que los condenados serían mujeres; sin embargo, de la observación de las imágenes y su comparación con otras 
en un contexto geográfico cercano, como las de los murales de Curahuara de Carangas, permite afirmar que las figuras imberbes representan a 
indígenas y no a mujeres. Castro, Nelson, Chacama, Juan y Mir, Ricardo, “Excitar y subyugar. Pastoral de la imagen y poblaciones indígenas en 
Arica Colonial”en: revista Diálogo Andino 34: 25-43, 2009, pág. 35.

18  Corti, Paola, Guzmán, Fernando, Pereira, Magdalena, “El Juicio Final de Parinacota”, Entre Cielos e Infiernos, Memoria del V Encuentro Barroco, 
editado por Norma Campos, Unión Latina, Griso y Fundación Visión Cultural, La Paz, 2010, pág. 118.

19  Barriga, Víctor, Memorias par la historia de Arequipa, Tomo III, Establecimientos gráficos La Colmena, Arequipa, 1948, pág. 280.
20  Tercero Catecismo y exposición de la doctrina cristiana por sermones, para que los curas y otros ministros prediquen y enseñen a los indios y a las demás personas. 

[1584] 1773. Lima.
21 En grabados del siglo  XV y XVI, procedentes de fuentes bajomedievales, suelen aparecer las almas condenadas representadas como hombres y muje-

res, jóvenes y desnudos; los varones van sin barba y las mujeres se distinguen por sus senos, como se puede ver en Mâle (1986, figs. 264-268-272).
22 Gisbert, Teresa, “El Cielo y el Infierno en el mundo virreinal del sur andino”, Campos, Norma (Ed.), Barroco y fuentes de la diversidad cultural, 

Viceministerio de Cultura, Unión Latina, Unesco, La Paz, 2004, pp. 38-39.
23  La posición está invertida. Si la representación incorporará a Cristo Juez al centro, los salvos debieran estar a su derecha y los condenados a su 

izquierda, lo que no ocurriría en este mural.



55VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Escena de las postrimerías, 
muro del evangelio, Copaca-
bana de Andamarca.

Detalle de soldado español.

consecuencias que tendrán sus vicios y les señala el cami-
no de las virtudes que conducen a la salvación. La revisión 
de fuentes documentales podría arrojar luces acerca de las 
circunstancias que explican la curiosa figura. Lo cierto es 
que la imagen parece recordar que gracias a los españoles 
los habitantes del lugar pudieron conocer unos misterios 
que atañían directamente al pueblo aymara. 

El soldado español, junto con destacarse por sus ar-
mas y su gestualidad, llama la atención por estar parado 
sobre unas piedras, como una pequeña colina. Lo curio-
so es que las demás figuras humanas que están pintadas 
en la iglesia no tienen tan peculiar base. Se trata de un 
elemento destacado, trabajado cuidadosamente por el ar-
tista. Es un peñasco yermo del que brotan unas hierbas 
insignificantes, en abierto contraste con las flores y árbo-
les que pueblan toda la iglesia. Teresa Gisbert enfatiza el 
contraste que se produce entre el desolado paisaje en que 
se emplaza la iglesia y la exuberancia de formas vegetales 
que llena los muros del templo24. La piedra sobre la que 
se para el español parece recordar la dureza del medio. 

El hecho de que el español esté parado sobre una pie-
dra y justo debajo de la escala que remite al relato de Jacob 
permite recordar el relato de la visión del Patriarca. En 
efecto, yendo Jacob camino de la casa de su tío Labam, 
tuvo sueño en un lugar y se recostó sobre una piedra del 
lugar, al despertar recordó la visión que tuvo en sueños y 

24 Gisbert, Teresa, “La pintura mural andina”, en: Colonial Latin American Review, 1992, 1: 1, pág. 127.



56 LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA

exclamó: “¡Qué terrible es este lugar! No es sino la casa 
de Dios, y la puerta de los cielos25.” Luego ungió la pie-
dra con aceite y llamó a aquel lugar Betel que significa 
el lugar donde Dios habita, finalmente declaró: “esta pie-
dra que he alzado como memoria será para mí casa de 
Dios, y todo cuanto a mí me dieres te daré el diezmo26.”

Se debe señalar que el relato bíblico es un testimonio 
del culto a las piedras presente en numerosas culturas. 
En este sentido, es sugestivo recordar que en los procesos 
de extirpación de idolatría una de las prácticas que se in-
tentaba eliminar era precisamente la litolatría. El jesuita 
Acosta en su “Historia Natural y Moral de las Indias” ex-
presa lo siguiente: “Mas en los indios, especialmente en 
los del Piru, es cosa que saca de juicio la rotura y perdi-
ción que hubo en esto; porque adoran los ríos, las fuentes, 
las quebradas, las peñas o piedras grandes, los cerros, las 
cumbres de los montes que ellos llaman Apachitas, y lo 
tienen por cosa de gran devoción; finalmente, cualquier 
cosa de la naturaleza que les parezca notable y diferente 
de las demás, la adoran como renociendo allí alguna par-
ticular deidad27”. Arriaga, por su parte, autor del tratado 
“Extirpación de la idolatría en el Piru”, publicado en 
1621, señala lo siguiente: “A cerros altos y montes y algu-
nas piedras muy grandes también adoran y mochan, y les 
llaman con nombres particulares, y tienen sobre ellos mil 
fábulas de conversaciones y metamorfosis y que fueron 
antes hombres que se convirtieron en aquellas piedras28.”

El origen del santuario de Nuestra Señora de Copaca-
bana de Andamarca nos remite a la leyenda fundacional de 
éste en el que la Virgen de Copacabana pide que se le erija un 
santuario. La leyenda explica que unos arrieros observaron 
signos milagrosos que fueron considerados como un man-
dato divino de levantar en ese lugar un centro de culto29. 

Lo primero que expresa la leyenda fundacional es una 
necesidad de explicar el origen del pueblo y de la iglesia, 
lo segundo es que el acto fundacional se asocia a un hecho 
sobrenatural que señala ese lugar como especial, como un 
lugar sagrado. Podría tratarse de un antiguo lugar de culto 
que en un determinado momento fue cristianizado, la le-
yenda indica que la comunidad tomó la iniciativa de cons-
truir el templo, pero no se debe descartar la influencia de 
los misioneros que actuaban por el sector. Desde esta pers-
pectiva la imagen del español pisando la piedra o montes 

sagrados, achachillas, espíritus protectores de la comuni-
dad, y apuntando al cielo se podría interpretar como una 
doble señal: por una parte se muestra el camino a la salva-
ción eterna, por otra se indica la superioridad del mensaje 
cristiano respecto de los cultos idolátricos.  

Se podría pensar que el mural quiere recordar una 
sacralización extramuros del conjunto atrial, ubicando 
dentro de la iglesia elementos significativos como los ce-
rros o achachillas sagrados para la comunidad de Anda-
marca, de acuerdo a la visión indígena del espacio que 
maneja escalas territoriales diferentes a los simbolismos 
cristianos. Por tanto, lo que no pudo abarcar la arqui-
tectura queda comprendido en las formas del mural. 

En directa relación con la pedregosas montañas en 
las que se para el español se encuentran dos detalles de 
la escena infernal. En primer lugar llama la atención la 
piedra circular horadada que, a modo de oreja, está en el 
extremo opuesto a la boca del leviatán. Tiene similitud 
con la piedra de moler que se sigue utilizando por par-
te de las comunidades indígenas en las “costumbres” que 
acompañan al rito cristiano. Una piedra de las mismas ca-
racterísticas cuelga de la cuerda que amarra el cuello de un 
personaje condenado que esconde con su mano izquierda 
un bastón, uno de los signos de la investidura del curaca. 

La piedra de Betel sería al mismo tiempo una piedra 
a la que la comunidad rendía culto. El soldado se ubi-
ca  sobre la piedra, simbolizando al templo que se cons-
truye sobre un promontorio rocoso. La idolatría ha sido 
reemplazada por un templo y una liturgia cristiana, ase-
gurando de este modo la salvación eterna de la comu-
nidad. Si así fuera, la decisión de representar la piedra 
es arriesgada. En las prácticas de extirpación de idola-
tría era una necesidad la destrucción del ídolo. En este 
caso la estrategia parece haber sido la resignificación 
del objeto sagrado, no la negación directa de su poder.

Una segunda lectura, complementaria a la anterior, 
podría tener como punto de partida la aridez de la zona 
donde se ubica Copacabana de Andamarca. Sin duda 
se trata de una zona altiplánica particularmente infér-
til, todo trabajo de agricultura o ganadería es ahí parti-
cularmente difícil. El soldado español, por tanto, en-
trega su mensaje desde un tierra yerma que sería la mis-
ma Andamarca, prometiendo a los que lo escuchen un 

25 Génesis 28, 17, Sagrada Biblia, Nacar Colunga, Madrid, 1993.
26 Génesis, 28, 22.
27 Acosta de, Joseph, (1590) Historia Natural y Moral de las Indias, Fondo de Cultura Económica, México, 1979, pág. 224.
28 Arriaga de, Pablo Joseph (1621) La extirpación de la idolatría en el Piru, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, Cuzco, 

1999, pág. 28.
29 Schauer, Philipp, Gisbert, Teresa, Guía Turística de Iglesias Rurales, La Paz y Oruro, Editorial Gisbert y Cia, La Paz, 2010, pp. 68-70.



57VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

vergel exuberante que se representa en las flores, plantas, 
árboles y aves que cubren toda la iglesia, hasta consti-
tuir, en la zona del altar un verdadero bosque tropical.

Otro curso de interpretación que no es posible abarcar 
en la actual ponencia es la vinculación entre el santuario 
de la Virgen de Copacabana en el lago Titicaca y el de 
Andamarca en el lago Poopó. Esta relación nos remite a 
la leyenda de Tunupa, mencionada por cronistas como 
Alonso Ramos Gavilán, Santa Cruz Pachacuti y Antonio 
de la Calancha, dios del rayo, de los volcanes y creador 
de la naturaleza en el Colesuyo, quien tenía la facultad 

Detalle de condenado con signos de investidura de un curaca.

de convertir a los desobedientes en piedra, como lo ha-
bía hecho antiguamente en Tiahuanaco. El mito seña-
la que el dios es atado en una barca y arrojado al lago, 
la embarcación al chocar con el extremo sur abre el río 
desaguadero que une el lago Titicaca con el Poopó don-
de la barca se hunde y reaparece en el salar de Uyuni30. 
Como es sabido los misioneros identificaron a Tunupa 
con el apóstol Santo Tomás o Batolomé31, cuya imagen 
está pintada en el muro norte de la iglesia. 

Lo cierto es que la iconografía del cielo y del infierno 
ha sido intervenida, forzada en cierto modo, para destacar 

Santo representando a Tunupa o San Bartolomé.

30 “Pusieron pues al Santo Discípulo después de muerto, en una balsa y echáronle en la grande laguna de Titicaca, a la providencia no de los cielos, ni 
de las ondas, sino del cielo. Refieren pues ellos, los antiguos que un recio viento sopló en la popa de la balsa y la llevó como si fuera a vela, y remo, 
con tanta velocidad que ponía admiración; y así tocó en tierra de Chacamarca, donde ahora es el Desaguadero que antes de este suceso no le había 
y la abrió con la proa de la balsa, dando suficiente lugar, para que las aguas corriesen, y sobre ellas fue navegando hasta los Aullagas, donde como 
arriba queda dicho, se hunden las aguas por las entrañas de la tierra, y allí se dice, quedó el Santo cuerpo…” Ramos Gavilán, Alonso, Historia del 
celebre santuario de Nuestra Señora de Copacabana, y sus milagros, e invención de la Cruz de Carabuco, Lima, 1621, pág. 31-32.

31 Gisbert, Teresa. “El cerro de Potosí y el dios Pachacámac” en Revista Chungará, Arica, vol.42, n.1, 2010, pp. 169-180. La iconografía de Tunupa o San 
Bartolomé aparece vinculada a las postrimerías, como en el caso de Carabuco, ver: Gisbert, Iconografía y mitos indígenas en el arte, Editorial Gisbert y 
Cia, La Paz, 2004, pp. 40-46. Estenssoro, Juan Carlos, “Construyendo la memoria: la figura del inca y el reino del Perú, de la conquista a Tupac Ama-
ru II”, en: Cummins, Ramos, Phipps, Estenssoro, Wuffarden y Majluf, Los incas, reyes del Perú, Banco de Crédito del Perú, Lima, 2005, pp. 145-157. 
Schenonne cita dos ejemplos cuzqueños: Schenonne, Héctor, Iconografía del Arte Colonial. Los Santos, Fundación Tarea, 1992, V. I, pág. 175.



58 LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA

la autoridad del español, no en la figura de un misionero 
sino en la de un militar que señala el buen camino. Como 
se indicó, el mural debió ser pintado en el período en que 
las tensiones sociales estaban preparando o anunciando 
las posteriores rebeliones; una de las banderas de lucha 
fue precisamente la restauración de los cultos ancestrales 
que, en alguna medida, nunca fueron abandonados del 
todo32. El mural puede ser visto entonces como un res-
paldo a la autoridad española, cada vez más debilitada en 
la segunda mitad del siglo XVIII, que ordena el fin de la 
idolatría y señala el buen camino que culmina en un sitio 
maravillosamente fértil, en claro contraste con la infecun-
didad de la piedra y la sequedad de los montes que rodean 
el Santuario. Al mismo tiempo, le recuerda al curaca la 
igualdad del género humano de cara a los misterios eter-
nos, su autoridad no lo librará de la condenación eterna.

En Parinacota, al igual que en Copacabana de An-
damarca, las postrimerías incluyen una escena absoluta-
mente ajena a la iconografía habitual. Justo en el centro 
del Juicio Final se puede reconocer la figura de un Cu-
raca, vestido con un poncho listado, sombrero, panta-
lón y botas negras, cuyo análisis fue presentado en el V 
Encuentro Barroco realizado en la Paz el año 200933. Se 
trata de la indumentaria habitual de un cacique de fina-
les del siglo XVIII, incorpora prendas de vestir españolas 
y su rango es señalado por un poncho de finos diseños.

La figura es particularmente desconcertante, el líder 
indígena es escoltado por dos hombres barbados que pa-
recen ofrecerle una chuspa o bolsa y un bastón de man-
do. Una serpiente que surge de las fauces del Leviatán 
se aproxima a la cabeza del curaca, mostrando su lengua 
bífida. Pero, sin duda lo más sorprendente es que se tra-
ta de un indígena de tres rostros, uno que mira al fren-
te y dos de perfil en los que se observan delgados mos-
tachos y narices prominentes, mimetizándose así con 
los rostros de los hombres barbados.  

La interpretación de esta anómala iconografía, para la 
que no existe un referente cercano, debe comenzar a partir 
del hecho de que el Curaca y sus acompañantes se encuen-
tran a la izquierda de Cristo, por tanto en el lado de los 

condenados, y que una serpiente infernal parece tener un 
importante influjo sobre él. Aspectos en los que habrían 
reparado Briones y Villaseca el año 1984 al publicar la pri-
mera interpretación de la enigmática figura34. El hombre 
barbado de la derecha es un español elegantemente vesti-
do que le muestra una bolsa, presumiblemente con dine-
ro, el personaje de la izquierda podría ser un mestizo, pues 
su vestimenta es híbrida, y le ofrecería el poder asociado al 
bastón de mando que usaban los alcaldes y otras autorida-
des coloniales. Se podría interpretar, por tanto, como una 
imagen que muestra las causas por las que un curaca se 
puede condenar, las tentaciones del poder y del dinero lo 
harían asemejarse a los españoles que, para muchos sacer-
dotes del siglo XVIII, eran el principal escollo para el éxito 
de su labor misional. En 1741 el jesuita Ladilao Oroz lo 
expresa claramente en una carta dirigida a sus superiores:  
“nos parece que la obra misionera es más fácil y próspera 
cuanto más lejos esté de los españoles.” Si bien el jesuita 
Oroz está trabajando en paraguay, una zona muy distinta 
al altiplano, sus palabras manifiestan un sentir común.

A lo señalado se debe agregar la siguiente precisión: 
los tres rostros son en realidad un rostro y dos máscaras, 
como las que se usaban y se siguen utilizando en los bai-
les religiosos. El curaca lleva dos máscaras de español, ele-
mentos que le permitirían luchar contra las tentaciones 
en representación de su comunidad. Como lo afirma Gi-
sela Cánepa en su trabajo sobre la fiesta de Paucartambo, 
siguiendo a autores como Campbell y Lévi-Strauss, la más-
cara es capaz de anular los poderes del que representa35.

La salvación queda asociada, por tanto, a la preser-
vación de su identidad. Mientras viva como Aymara y 
cristiano él y su clan podrán entrar al cielo. El posible 
papel de médium sanador atribuido al Curaca se podría 
ver reforzado al vincular su poncho multicolor con el arco 
iris, fenómeno al que las culturas andinas, como lo ha se-
ñalado Gabriela Siracusano, atribuían efectos benéficos36.

Es una advertencia al Curaca, una llamada a ejercer co-
rrectamente el poder del que está investido o, tal vez, la me-
moria edificante de un líder virtuoso que habría vencido 
las tentaciones infernales. Juan Chacama plantea la posi-

32 Serulnilkov, Sergio, Conflictos sociales e insurrección en el mundo andino. El norte de Potosí en el siglo XVIII, Fondo de Cultura Económica, Buenos Aires, 
2006, pág. 197.

33 Corti, Paola, Guzmán, Fernando y Pereira, Magdalena, “El Juicio Final de Parinacota”, en: Entre cielos e infiernos, Memoria del V Encuentro Interna-
cional sobre Barroco, editado por Norma Campos, Unión Latina, Griso y Fundación Visión Cultural, La Paz, 2010, pp. 115-124. 

34 Briones L., Vilaseca P, Pintura Religiosa en Tarapacá. Fe y color en el desierto. Chile: Ed. Cabo de Hornos Ltda., 1984, pág. 69.
35 Canepa, Gisela, “Máscara y transformación: la construcción de la identidad en la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo”. En: Música, 

danzas y máscaras en Los Andes, editado por Raúl Romero, 339-391. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, Instituto Riva Agüero, 1993, 
pág. 358. el carácter simbólico y transformador de la máscara se puede consultar: Campbell, Joseph, El héroe de las mil caras. México: FCE, 1997. 
Campbell, Joseph, Las máscaras de Dios. Madrid: Alianza Editorial, 2000. Lévi-Strauss, Claude, La vía de las máscaras. México: Siglo XXI, 1997.

36 Siracusano, Gabriela, El poder de los colores. De lo material a lo simbólico en las prácticas culturales andinas. Siglos XVI-XVIII. Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica, 2005, pág. 256.



59VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

37 Chacama, Juan, “Imágenes y palabras, dos textos de un discurso: La prédica pastoral en los Andes coloniales. Doctrina de Codpa (Altos de Arica), 
siglo XVIII”. En: Revista Diálogo Andino  33: 7-29, 2009, pág. 24.

bilidad de que contenga, al mismo tiempo, una referencia 
a Tupac Amaru, por la serpiente o Amaru que desciende 
de las fauces del Leviatán37. Si el mural fue pintado en el 
contexto de las rebeliones o poco después, la peculiar figu-
ra del Juicio Final de Parinacota estaría reflejando en imá-
genes la debilitada autoridad del cacique de Codpa, situa-
ción que se puede observar con claridad en los documen-
tos de finales del siglo XVIII. Las tensiones a que estaba 
sometido le costaron la vida a Diego Felipe Cañipa, curaca 
de Codpa en tiempo de las rebeliones, quien fue ejecutado 
en la plaza del pueblo por no abjurar de su lealtad al rey.

Las hipótesis de interpretación que se han expuesto 
para los murales Copacabana de Andamarca y Parinaco-
ta, deben ser revisadas a la luz de nuevas evidencias. Sin 
embargo, es posible afirmar que las pinturas analizadas 
muestran una iconografía de las Postrimerías en la que los 
misterios de condenación y salvación quedan vinculados a 
la historia de la comunidad. En ambos casos la autoridad 
colonial andina: curaca, encomendero, militar o alcalde 
es insertada en el relato sagrado, conectando el tiempo de 
la eternidad con el tiempo presente, en un momento en 
que las estructuras de poder están en una profunda crisis.

Escena de las postrimerías, muro de la epístola, iglesia de Parinacota.

Escena del trifronte.



61VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

LAS ARTES EN LAS MISIONES JESUÍTICAS 
DESPUÉS DE LA EXPULSIÓN 
DE SUS FUNDADORES, 1768-1825

La mayoría de los estudios sobre las misiones jesuí-
ticas de guaraníes, de Chiquitos y de Mojos, ter-
minan con la expulsión de los jesuitas en 1767-68, 

que significaba supuestamente el fin de la prosperidad de 
estos pueblos y el retorno de sus habitantes al modo de 
vida ancestral. Nada es más falso que esto. 

El historiador cruceño Gabriel René Moreno docu-
mentó en su “Catálogo del Archivo de Mojos y Chiquitos” 
el abuso del poder por muchos curas y administradores, 
la opresión de los indígenas y como reacción, varios levan-
tamientos violentos contra estos abusos1. Pero también 
hubo curas, vicarios, administradores y gobernadores, que 
estaban muy preocupados de mantener y adelantar la eco-
nomía y las artes de las misiones, gracias a ellos, podemos 
llamar las décadas entre 1780 y 1810 la segunda fase de flo-
recimiento de las misiones de Chiquitos y Mojos.  

Investigaciones recientes demuestran claramente que 
una parte importante de los edificios y obras de arte con-
servadas en las misiones jesuíticas de Bolivia datan de 
la fase post-jesuítica colonial, desde la expulsión de los 
jesuitas hasta el inicio de las guerras de independencia. 
En estos años se realizaron entre otros: en Chiquitos, la 
iglesia sencilla de Santa Ana con sus retablos; la fachada, 

los retablos, los confesionarios y el púlpito de San Igna-
cio; los retablos, el púlpito y las pinturas murales de San 
Rafael; una refacción integral de la iglesia y las pinturas 
murales en San José; además muchas imágenes de san-
tos, muebles, campanas, etc.2  En Mojos, la mayoría de las 
iglesias documentadas en los dibujos de Melchor María 
Mercado son post-jesuíticos, y probablemente también 
los relieves de madera guardadas en el Museo Catedrali-
cio de Santa Cruz. De igual manera, muchas obras im-
portantes de las misiones jesuíticas de guaraníes se rea-
lizaron recién después de 1768, como la segunda iglesia 
con su torre en Trinidad (Paraguay), gran parte de los 
muros de la iglesia inconclusa de Jesús (Paraguay) y las 
arcadas de la nave de San Miguel (Brasil)2a. 

La tarea para los nuevos señores de las misiones no fue 
nada fácil. De un lado, estaban obligados de aumentar la 
producción y exportación de tela de algodón y cera de abe-
jas silvestres para mejorar el rendimiento económico de 
las misiones. Elevaron el tiempo de trabajo de los indíge-
nas para la comunidad –o más bien para el estado– a tres 
días por semana, en vez de un día como en tiempos jesuí-
ticos. Trataron con muchas dificultades introducir la pro-
ducción de otros productos exportables, como el añil. Pero 
los gastos para los sueldos de los funcionarios eclesiásticos 
y estatales y para el sustento de las tropas subieron más rápi-
do que los ingresos. Al mismo tiempo, el número del gana-

EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUÍTICAS: 
EL CASO DE LAS PINTURAS MURALES 

DE GREGORIO VILLARROEL EN SAN JOSÉ DE CHIQUITOS (1810)

ECKART KÜHNE / SUIZA

1  René-Moreno 1888 / 1974.
2  Diez Gálvez 2006; Kühne 2009; Kühne 2010.
2a  Kühne, estudios inéditos.



62 EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUÍTICAS

do disminuyó por mala administración y por la venta clan-
destina a las minas de oro portugueses del Mato Grosso, lo 
que dificultó el abastecimiento de la población con carne.

Para no provocar levantamientos indígenas violen-
tos, difícil de oprimir con las reducidas fuerzas militares 
estacionadas, los gobernadores trataron de acallar a sus 
súbditos con “juegos” en vez de “pan”, con fiestas religio-
sas más pomposas, capillas musicales más grandes y una 
decoración más profusa –aunque menos costosa– de los 
templos, con pintura mural y láminas brillantes de mica 
en vez del pan de oro. Así devolvieron una parte de la 
ganancia a los pueblos y justificaron al mismo tiempo la 
explotación creciente. Por esta razón, muchas de las tra-
diciones festivas y musicales, gran parte de la decoración 
de los templos y también las capillas posas en las esqui-
nas de las plazas datan de la época post-jesuítica colonial.

Pero los gobernadores y administradores tenían que 
justificar estos gastos frente a la Audiencia de Charcas, 
al Consejo de Indias y al Rey, y explicar porque las nue-
vas provincias no generaron los ingresos esperados por el 
estado. Por esta razón, existe gran número de informes y 
testimonios que elogian las obras, reformas políticas y ade-
lantos económicos realizados por los gobernadores –éxitos 
a veces solo imaginados– y proponen remedios infalibles 
para solucionar todos los problemas.  

RETRATOS REALES Y ESCUELAS 
DE DIBUJO Y PINTURA

Entre estos documentos destaca un grupo que se re-
fiere a la producción de retratos reales y la fundación 
de escuelas de dibujo y pintura en los pueblos misiona-
les de Mojos y Chiquitos. José Mariluz Urquijo señaló 
este fenómeno por primera vez en 1956 en su artículo 
“Las escuelas de dibujo y pintura de Mojos y Chiqui-
tos” en los “Anales del Instituto de Arte Americano e 
Investigaciones Estéticas” en Buenos Aires3.  

El caso más famoso es del artista Manuel de Oquendo, 
contratado en 1789 por el gobernador Lázaro de Rivero 
como pintor de los retratos del rey Carlos IV (1788-1808) 
y como maestro de una escuela de dibujo y pintura en 
el pueblo de San Pedro de Mojos, capital de la provin-

cia4. Los retratos del Rey y de la Reina se estrenaron en 
cada pueblo con una gran fiesta solemne, tocando piezas 
musicales compuestas por los indios en honor del Rey5. 
A veces, un salón especial fue construido expresamente 
para colocar los retratos. Las piezas musicales se conser-
van en archivos españoles, mientras que los cuadros reales 
se perdieron. Al mismo artista Oquendo se atribuyen las 
acuarelas anónimas de dos libros manuscritos de Lázaro 
de Rivera, con una descripción de la provincia de Mojos, 
de sus habitantes, animales, árboles y otras plantas, que el 
gobernador entregó en 1792 al Rey de España6,  junto con 
una colección de muestras de animales y plantas de la pro-
vincia y de obras artesanales realizadas por los indígenas7.

El sistema educativo de las escuelas de dibujo y pintura 
consistía en copiar grabados de artistas europeos como Le 
Brun y Carracci, de igual modo como en las academias 
de arte contemporáneas en Europa. Según la ideología 
pedagógica de la época era preferible copiar los mejores 
artistas que la naturaleza misma. Por falta de estatuas 
griego-romanas y de pinturas originales de artistas famo-
sos en las misiones, los modelos se reducían a algunos 
grabados neo-clásicos. Los mejores alumnos de cada cla-
se se desplazaron después de su formación a otro pueblo 
para fundar una nueva escuela, según el sistema probado 
de las escuelas de música jesuíticas (y también actuales). 
Lázaro de Rivera mandó algunas de las copias dibujadas 
por alumnos de Oquendo a España, como muestras de 
la destreza de los artistas indígenas8 (Fig. 1). 

El caso de Manuel de Oquendo no era el único. Al 
menos cuatro veces, un gobernador contrató a un pin-
tor de una ciudad colonial para pintar una serie de re-
tratos reales y para fundar al mismo tiempo una escuela 
de dibujo y pintura en la capital de la provincia (Tabla 
1)9. Otras escuelas más, algunas con profesores indíge-
nas, se mencionan en Concepción de Baures (1792, Ja-
vier Valdivieso), San Pedro de Mojos (1796, Pablo Heu-
gene) y en San Ignacio de Chiquitos (1805-07, Miguel 
Pocuvés)10. San Miguel de Chiquitos tenía en 1804 un 
taller de pintura, no calificado como escuela, con un 
maestro y 25 oficiales, quizás para realizar un repinte in-
tegral de la iglesia11. Parece que todas las escuelas men-
cionadas, al menos los de maestros forasteros, se cerra-
ron después de dos o tres años para ahorrar los sueldos. 

3  Mariluz Urquijo 1956.
4  Ver el artículo de Alcides Parejas sobre Lázaro de Rivera en este volumen.
5  Lemmon 1987; Nawrot 2000, pp. 55-134 (ambos con transcripciones de partituras y textos).
6  Palau / Sáiz 1989 (publicación integral de los dibujos y textos).
7  Las colecciones enviadas a España no han sido localizadas todavía.
8  Mariluz Urquijo 1956, fig. 1-3; Palau / Sáiz 1989, pp. 55, 68.
9  Elaboración propia, basado en datos de Mariluz Urquijo 1956.
10  Mariluz Urquijo 1956.
11  Estado del pueblo de San Miguel, 1804 (Archivo Nacional de Bolivia, GRM, MyCh, vol. 33, doc. XVI, pág. 81).



63VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Tabla 1: Retratos reales y escuelas de dibujo en Mojos y Chiquitos.

La justificación y razón principal para la fundación de 
estas escuelas, era el fomento de la industria de la provin-
cia y la mejora de sus productos, sobre todo de las telas 
de algodón, con el intento de vender las telas pintadas 
a un precio más alto en las ciudades coloniales. De las 
pocas piezas conservadas de esta producción, dos col-
chas de algodón pintadas en la década de 1820 se guar-
dan en la colección de Johann Natterer en el Museo 
Etnográfico de Viena12. No tienen mucho en común 
con los dibujos neo-clásicos antes mencionados (Fig. 2).

Otro producto del fomento de la producción artesa-
nal por Lázaro de Rivera es un bargueño taraceado con 
nácar en el Museo de Arte de La Paz, con inscripción 
“DEL PUEBLO DE LA CONCEPCIÓN DE BAURES 
AÑO DE 1790”. Es el único bargueño taraceado conoci-
do con procedencia misional indudable13.  

Por la escasez de papel en los pueblos misionales, muy 
pocos fragmentos de dibujos misionales se conservaron 
hasta hoy, reutilizados en la fabricación de las tapas de 
cuadernos musicales de San Rafael, y recuperados durante 
la restauración del Archivo Musical de Chiquitos. Algunos 
de estos dibujos son muy ingenuos, mientras que otros son 
quizás restos de la enseñanza en una escuela de dibujo14.

EL EDIFICIO DE LA “BÓVEDA” EN SAN JOSÉ 
DE CHIQUITOS, 1754

Durante las obras de restauración y puesta en valor 
del conjunto misional de San José de Chiquitos, se ha-
llaron muchas pinturas murales antiguas, varias de ellas 
creadas por Gregorio Villarroel, uno de los maestros antes 

Lugar y año

Mojos 

1786

San Pedro de Mojos 

1789-1792

Chiquitos 

1799

San José de Chiquitos 

1809-1811

Gobernador

Lázaro de Ribera

Lázaro de Ribera

Fermín de Riglos

Antonio Álvarez 
Sotomayor

Artista

Anónimo

Manuel de Oquendo

Anónimo Cochabambino

José Gregorio Villarroel

Rey

Carlos III

1759-1788

Carlos IV

1788-1808

Carlos IV

1788-1808

Fernando VII

1808-1813-33

Elaboración propia, basado en datos de Mariluz Urquijo, 1956.

Fig. 1  Copia de un grabado 
europeo de Le Brun, reali-
zado en 1790 en la escuela 
de dibujo del pueblo de San 
Pedro de Mojos por el indí-
gena Pablo Heugene, al que 
en 1796 encontramos como 
maestro de dibujo de la mis-
ma escuela. 
Foto: Palau/Sáiz, 1989, p. 68.

12  Mader 1989. Una publicación de las piezas bolivianas de la colección de Natterer en Viena está prevista. 
13  Teresa de Aneiva 1975, pp. 245-247; Gutiérrez 1995, pág. 360 (con indicación equivocada del repositorio).
14 Sin publicar.



64 EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUÍTICAS

Fig. 2  Colcha, tela de algodón pintada con sol, plantas y personas, San Javier de Mojos, Bolivia, 
adquirido entre 1817 y 1835 por Johann Natterer, Museum für Völkerkunde, Wien. Foto: Mader, 1989, p. 29.



65VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

mencionados. Las obras fueron realizadas entre 2006 y 
2011 por un equipo de Plan Misiones, y financiadas so-
bre todo por la Cooperación Española. El museo con las 
pinturas murales se inauguró el 26 de febrero de 2011, 
como parte del aniversario de 450 años de la fundación 
de Santa Cruz de la Sierra, a pocos kilómetros de la ciu-
dad actual de San José de Chiquitos15. En el lado este de 
la plaza de San José de Chiquitos se levanta una facha-
da impresionante con una capilla miserere, el frontis de 
la iglesia (antepuesto a una nave muy sencilla y más an-
tigua), el campanario de cuatro pisos y la casa misional, 
todo unido con un muro alto de piedra. Son los únicos 
edificios coloniales del Oriente boliviano construidos con 
piedra de canto, ladrillos, cal y bóvedas (Fig. 3). 

La casa misional con las habitaciones de los misione-
ros, construida en 1754, generalmente llamada “colegio” 
o simplemente “bóveda” por su tipo de su construcción, 
se encuentra entre el patio principal del conjunto y el pa-
tio de los talleres al sur –y no entre el patio y la huerta–, 
como en todas las otras misiones jesuíticas conocidas. Es 
un edificio de seis salas grandes y dos corredores, todos 
con bóvedas de ladrillos, y un techo casi plano, accesible 

con una escalera exterior. La primera sala más pequeña, 
con ventana alta a la plaza, era quizás el cuarto del sereno. 
La sala más grande, con un dormitorio separado por una 
pared de media altura (no conservada), era sin duda el 
cuarto para huéspedes ilustres, como Superiores, Visita-
dores u Obispos. La última sala, sin puerta al exterior y 
con un altillo de madera (no conservado), sirvió probable-
mente de almacén y comunicaba por una puerta interior 
con la oficina o el cuarto del hermano coadjutor o del ma-
yordomo. Cada habitación tiene dos puertas, una ventana 
y a veces una alacena al lado de la ventana. La planta de los 
cuartos es igual como en las casas misionales de San Javier 
de Chiquitos, San Cosme y Damián y San Ignacio Guazú 
en el Paraguay y San Ignacio Miní en Argentina (Fig. 4).

Al inicio, solamente los dos corredores y el cuarto de 
huéspedes estaban pintados. En los corredores, estas pin-
turas consisten en pilastras y arcos esquemáticos, sin nin-
gún zócalo, con cortinas, floreros, plantas y aves (Fig. 5). 
Restos de la misma decoración se conservan en la nave 
y el corredor sur de la iglesia. El motivo de las cintas en-
trelazadas de las pilastras aparece también en los tallados 
dorados de los retablos laterales y sagrarios. En a pared 

Fig. 3  La fachada del conjunto misional jesuítico de San José de Chiquitos, visto del sur, con la Capilla Miserere (1750), 
el frontis de la iglesia (1747), el campanario (1748) y la casa misional o “bóveda” (1754), después de la restauración. Foto: Eckart Kühne, 2011.

15  Quiero agradecer a Marta Rubio, a Marcelo Vargas y al equipo técnico de San José por el permiso de presentar aquí una primera muestra de estos 
hallazgos y por los documentos puestos a disposición. Una publicación sobre la restauración y puesta en valor del conjunto misional de San José 
de Chiquitos está en preparación. 



66 EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUÍTICAS

oeste del corredor hay tres dibujos bastantes ingenuos de 
santos, probablemente San Cristóbal con el Niño Jesús 
(mal conservado), un santo con azucena con el monogra-
ma IHS, quizás San Luis Gonzaga, y San Vicente Ferrer 
con una trompeta. Es el único santo con una trompeta 
como atributo, que se refiere a sus predicaciones sobre el 
Apocalipsis. Hace dos años, Sieglinde Falkinger nos pre-
sentó aquí el sermón chiquitano del “Santo San Miguel”, 
donde aparece San Vicente con su trompeta apoyando 
al Arcángel en su lucha contra el diablo “José Luzifel”16.

La única sala con pinturas murales jesuíticas es la sala 
de huéspedes, también decorada con arcadas y floreros, 
pero de tamaño más pequeño. El zócalo y la cornisa son 
posteriores. Entre los arcos aparecen pequeñas figuras de 
hombres galantes, músicos y animales, pero parece que 
no gustaron al superior jesuita y los hizo tapar después 
de poco tiempo con flores. Llama la atención que mu-
chas de las decoraciones ingenuas y esquemáticas de la 
época jesuítica se pintaron con colores caros importados, 
como son el naranja de minio de plomo y el color ver-
de. La pintura posterior de un obispo con dos acólitos 
encima de la puerta de ingreso es la prueba que la sala 
sirvió como alojamiento de huéspedes ilustres. Sin duda, 
estas figuras se pintaron en espera de una visita pasto-
ral, aunque ninguno de los obispos que visitaron a Chi-
quitos en estas décadas llegó hasta San José. 

Encima de estas primeras pinturas se destaparon mu-
chos repintes posteriores. Aquí no es el lugar de un análisis 

Fig. 5  San José, “bóveda”, corredor norte, con arcos y pilastras pintadas de la 
primera etapa y el zócalo alto ajedrezado de la segunda etapa, también jesuítica, 
junto con restos de etapas posteriores. Foto: Eckart Kühne, 2009.

16  Falkinger 2010.

Fig. 4  Planta y corte de la casa misional o “bóveda” de 
San José, con el uso hipotético de las salas e indica-
ción esquemática de las paredes pintadas inicialmen-
te (color naranja) y las pinturas de Gregorio Villarroel 
(azul celeste). Dibujos: Eckart Kühne, 1986-2011.



67VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Manuel Rojas es una figura muy importante para la historia 
de Chiquitos, y valdrá la pena de hacer toda una ponencia 
sobre él. Por el momento, basta mencionar que durante su 
curato, San José llegó a tener el mayor número de habitan-
tes, 3660, comparado a los 2715 en el año de la expulsión18.

LAS PINTURAS DE JOSÉ GREGORIO 
VILLARROEL, 1810

En el año de 1791 se abrió un camino nuevo y directo 
de Santa Cruz a San José, que se transformó entonces en 
el nuevo acceso y centro comercial de Chiquitos. Por esta 
razón, el gobernador interino Antonio Álvarez Sotomayor 
nombró en 1808 a San José como capital de la provin-
cia. (La sede de la capital de Chiquitos cambiaba de lugar 
según los gustos de cada gobernador.) La casa misional 
se convirtió en casa del gobierno y recibió una decora-
ción adecuada con nuevas pinturas murales en tres salas 
del edificio: la sala del gobernador (sala 3), la sala del Rey 
(sala 5) y el antiguo almacén convertido en sala de fiestas 
(sala 6). La pared del corredor norte fue decorada con un 
zócalo nuevo y con escenas alrededor de las puertas de 
las salas mencionadas (en azul en la Fig. 4).  

detallado de las casi doce capas diferentes, que correspon-
den a seis etapas principales de decoración del edificio en-
tero, y otros tantos repintes parciales. Entre otros hay un 
zócalo muy alto ajedrezado, posterior a los arcos y pilastras, 
pero quizás también jesuítico (etapa 2), un zócalo más bajo 
de romboides con flores grandes y algunas figuras de aves 
y hombres (etapa 3), y un zócalo con cubos en perspectiva 
(etapa 5), quizás anterior a las pinturas de Gregorio Villa-
rroel (etapa 6) 17. La tarea de destapar y separar estas dife-
rentes capas de pintura fue un trabajo muy complicado, 
porque no estaban pintadas sobre revoques nuevos, sino 
solamente sobre capas muy delgadas de repintes de cal.

Las pinturas con zócalos de romboides (etapa 3) son 
omnipresentes y corresponden al curato de Manuel Ro-
jas, nacido en 1752 en Chiquitos, hijo del artista Anto-
nio Rojas, educado por los jesuitas, y desde 1880 hasta su 
muerte en 1813 párroco de San José y desde 1791 Vicario 
de Chiquitos. Hizo una refacción total de la iglesia y de los 
retablos, y un repinte del exterior e interior de todos los 
edificios del conjunto misional. Un motivo común de las 
pinturas murales del curato de Manuel Rojas son flores es-
quemáticas de ocho pétalos (etapas 3 y 4). Flores parecidas 
aparecen también en tallados de madera, relieves de barro 
y en la platería donada por Rojas a la iglesia. La persona de 

17  La secuencia de las etapas 5 y 6 descrita aquí es diferente a la descripción en mis informes anteriores y en los paneles del Museo.
18  Fischermann 2000; Kühne 2010, pp. 73-107.

Fig. 6  San José, “bóveda”, corre-
dor norte, detalle del desfile militar 
pintado por Villarroel: el alférez y 
su compañero. Foto: Eckart Kühne, 
2009.



68 EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUÍTICAS

Fig. 7  San José, “bóveda”, sala 3, las virtudes cardinales justicia a templanza, 
pintados por Villarroel. En ambas escenas, el gobernador mismo aparece como 
representante de las virtudes. Foto: Eckart Kühne, 2011.

Estas pinturas son obras del ya mencionado José Gre-
gorio Villarroel y de su escuela, realizadas entre 1809 y 
1811. Son muy profesionales, con la utilización de mu-
chos colores, detalles finos y elementos ornamentales 
variados, pero de calidad desigual, condicionada por la 
colaboración de los alumnos en la ejecución. 

La puerta de la sala 3 (del gobernador) estaba encua-
drada por dos guardias y quizás un escudo, de los cuales 
sólo se conserva el fragmento de un guardia. A la dere-
cha de él se encuentra un desfile militar, presidido por 
un oficial y un tambor. Entre los soldados muy esquemá-
ticos destacan el alférez con la bandera con su compañe-
ro, dibujados de manera más naturalista, y dos personas 
al fin que parecen caricaturas de personas reales (Fig. 6).

Encima de la puerta de la sala 5 se conserva un frag-
mento del escudo real con corona, sujetada por angeli-
tos, y con la inscripción “EL REY”. Pequeños restos de-
muestran que hubo figuras o escenas pintadas a ambos 
lados de esta puerta, pero no fue posible recuperarlas.

En la pared principal de la sala 3 hay cuatro escenas 
alegóricas de las virtudes cardinales, dispuestas en dos 
columnas, colocadas sin dudas a ambos lados del dosel 
alto del trono del gobernador. Las escenas muestran a la 
izquierda la prudencia y la fortaleza, y a la derecha la jus-
ticia y la templanza, según los carteles en las manos de 
figuras secundarias. Las virtudes no están representadas 
en la forma tradicional por figuras alegóricas femeni-
nas, sino por el gobernador mismo, asentado dos veces 
en un sillón sin dudas similar al sillón real presente en 
la misma sala, y una vez en una silla en un nicho entre 
dos columnas. En la escena de la fortaleza aparece de pie, 
como comandante militar. La escena de la justicia es la 
mejor conservada. El gobernador, asentado en su trono, 
lleva los atributos de la justicia en sus manos: la balanza, 
la espada y una bola de hierro, mientras que la alegoría 
de la justicia se encuentra detrás del trono, sin atributos, 
apuntalando con el dedo al gobernador. Los tres perso-
najes en frente del gobernador son blancos en traje es-
pañol o criollo, a pesar de que la pintura se encuentra 
en un pueblo misional con población indígena (Fig. 7).

La sala 6, el antiguo almacén de la misión, fue trans-
formado en un salón de recepciones y fiestas, sin elimi-
nar el altillo de madera, pero convirtiendo la ventana 
en puerta exterior. Las pinturas nuevas consisten en un 
zócalo alto de color rojo con una franja de medallones 
de rosas, rematada con floreros y platos de frutas, en un 
estilo alegre y elegante, adecuado al uso nuevo de la sala 
(Fig. 8). La franja de la cornisa se quedó sin terminar. 
En las dos puertas se pintaron cortinas del mismo color 
como el zócalo, rematadas por un medallón entre volu-
tas. Una de las puertas se abre a la sala 5, donde apare-
ce el retrato del rey Fernando VII en el eje de la puerta.



69VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 8  San José, “bóveda”, sala 6, detalle de la decoración pintada por varios alumnos de la escuela de dibujo. Foto: Eckart Kühne, 2011.

Fig. 9  San José, “bóveda”, la pared principal de la sala 5 con el retrato del Rey Fernando VII y su comitiva, pintado por Villarroel y sus alumnos. 
Foto: Eckart Kühne, 2011.



70 EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUÍTICAS

El rey está pintado en el centro de la pared, de cuer-
po entero, debajo de un dosel con cortinas rojas, rema-
tado por el escudo real, junto con toda su comitiva. Las 
dos personas que abren la cortina son quizás el gober-
nador propietario (Altolaguirre, destruido) y el interino 
(Álvarez Sotomayor). La persona en la esquina de la iz-
quierda, que abre la cortina pintada de una puerta, po-
día ser un autorretrato del pintor Villarroel, con un sol-
dado que le mira, apuntalando con el dedo al rey. Más 
figuras de la comitiva real se encuentran en las paredes 
laterales; algunas son quizás caricaturas de personas rea-
les. Las figuras se alzan encima de una franja roja y de 
un zócalo de cubos en perspectiva (Fig. 9). 

En la pared de la derecha hay otro documento ex-
traordinario, un plano del pueblo de San José, que revela 
muchos detalles interesantes. Se distinguen claramente la 
fachada con capilla, la iglesia, la torre con balcón y la “bó-
veda”, el cementerio, cuatro patios diferentes y la huerta, y 
en primer plano las casas de los indígenas, dibujadas en es-
cala menor. A la derecha, unas mujeres vestidas con tipoy, 
impulsadas por un cura con chicote, traen agua en cántaros 
del río Sutó. La pintura mural confirma muchos detalles 
del famoso plano y de la vista dibujados dos décadas más 
tarde por el naturalista francés Alcides d’Orbigny19. La re-

presentación del pueblo en una sala con pinturas que sim-
bolizan el poder estatal demuestra que planos o mapas tam-
bién son “imágenes del poder” y expresan el poder del go-
bierno sobre el territorio representado (Fig. 10). 

Al lado del retrato del monarca hay un medallón con 
la inscripción: “De orden del Señor Don Juan Bautista 
Altolaguirre, capitán de ejércitos, gobernador político y 
militar de esta provincia, siendo gobernador en propie-
dad, mandó fabricar este retrato del Rey nuestro Señor 
Don Fernando VII el 3 de noviembre de 1810 a su cos-
ta.” Firmado por el pintor, José Gregorio Villarroel. La 
inscripción plantea algunos problemas. Primero por 
la fecha: en 1810, Fernando VII no era rey de España, 
sino vivía como rehén de Napoleón en Francia. Y el 3 
de noviembre de 1810 es seis semanas después del gri-
to libertario de Santa Cruz, del 24 de septiembre, y pa-
rece poco probable que este grito no se escuchó en San 
José de Chiquitos. Otra duda se refiere al supuesto co-
mitente de la pintura: el gobernador propietario Altola-
guirre fue nombrado en marzo de 1810, pero recién en 
marzo de 1812 llegó a asumir su cargo en Chiquitos20.

Otra inscripción solo parcialmente visible se encuentra 
en la base de la pintura: “[...] RETRATO [...] MONARCA 
FERNANDO VII REY DE ESPAÑA Y DE ESTAS INDIAS.”

Fig. 10  San José, “bóveda”, 
sala 5, plano del pueblo de 
San José, con los edificios 
del conjunto misional en es-
cala exagerada, probable-
mente pintado por Villarroel. 
Foto: Eckart Kühne, 2009.

19  Reproducidos en muchas obras sobre las misiones jesuíticas, entre otros en: Querejazu 1995, pp. 362, 495.
20  Sobre los gobernadores Álvarez y Altolaguirre: Flores Silva 2000, pp. 47-48.



71VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

21  La descripción del retrato real se basa parcialmente en observaciones de Fernando García, el arquitecto que diseñó el Museo de San José.
22  Flores Dorado 2010, pp. 93-112; Flores Silva 2000, pág. 48.

Fig. 12  San José, “bóveda”, sala 5, detalle del escudo real con el lema 
incorrecto “NON PLUS ULTRA”, Villarroel. Foto: Eckart Kühne, 2011.

Fig. 11  San José, “bóveda”, sala 5, retrato del Rey Fernando VII a cuerpo 
entero, con dos inscripciones, firmado por Villarroel. Foto: Eckart Kühne, 2009.

Miramos al retrato del monarca de cerca: tiene el ce-
tro en su derecha y viste con el toisón de oro y con una 
banda amarilla. Algunos detalles más finos como la ca-
dena del toisón de oro son esgrafiados. La corona impe-
rial no está en su cabeza, sino en una mesita a su lado, 
lo que podía referirse a que pretende la corona, pero ac-
tualmente no la tiene. Pero al lado de la corona hay un 
reloj, que indica cinco minutos antes de las seis. No sa-
bemos si son las seis de la mañana o de la tarde, cinco 
minutos antes del inicio de un nuevo día o cinco minu-
tos antes del atardecer final de la monarquía (Fig. 11).

Quien piensa que esta interpretación del reloj es 
un poco arriesgada, tiene que mirar al escudo real que 
remata la pintura. Es el clásico escudo pequeño con las 
armas de Castilla y León sobre colores invertidos (equi-
vocados), con toisón de oro, entre las dos columnas de 
Hércules. Las tres flores de lis borbónicas no están en 
un escudo central, sino abajo, en algo que parece a un 
calzoncillo. Pero lo más increíble es que el lema en las 
columnas no es el oficial “Plus Ultra” –más allá, siempre 
más lejos– establecido por Carlos V después del descu-
brimiento de América, sino se lee claramente “NON 
PLUS ULTRA” –hasta aquí no más– el lema medieval, 
de una época cuando las columnas de Hércules indica-
ban el fin del mundo conocido21 (Fig. 12). 

Indudablemente, este no fue un simple error del pintor, 
sino un gesto conciente y subversivo, aunque solamente 
perceptible por el conocedor. No sabemos si fue el pintor 
mismo o el gobernador interino quien lo inventó. Posible-
mente, tanto los detalles subversivos, como la atribución 
del encargo de las pinturas al gobernador propietario au-
sente, corresponden a una doble estrategia, que permitió al 
pintor y/o al gobernador de fingir su apoyo al lado realista, 
e insinuar al mismo tiempo su convicción revolucionaria. 

Las pinturas no quedaron visibles por mucho tiempo. 
Cuando el gobernador propietario Juan Bautista Altola-
guirre llegó por fin a Chiquitos en 1812, trasladó la ca-
pital a San Rafael, donde reunió un ejército realista para 
atacar a los republicanos en Santa Cruz. Pero en el año 
siguiente, el patriota Ignacio Warnes lo asaltó en su re-
fugio y lo venció en la batalla de Santa Bárbara, cerca de 
San Rafael de Chiquitos. Poco más tarde, Altolaguirre fue 
asesinado22. Tal vez fue Warnes mismo quien mandó tapar 
las pinturas realistas, sobre todo el Rey y toda su comitiva, 
su escudo y los soldados, mientras que las cortinas en las 
puertas, las flores en la sala 6 y quizás las virtudes cardi-
nales de la sala 3 se adaptaron y sobrevivieron unos años 
más, para desaparecer también por casi doscientos años, 
hasta las obras de restauración y puesta en valor recientes.



72 EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUÍTICAS

BIBLIOGRAFÍA

Diez Gálvez, María José, Los bienes muebles de Chiquitos: Fuentes para 

el conocimiento de una sociedad, Madrid, Agencia Española de 

Cooperación Internacional, 2006.

Falkinger, Sieglinde, “El Arcángel San Miguel en la cosmovisión de los 

Chiquitanos”, en Norma Campos Vera (editora), Entre Cielos e 

Infiernos, Memoria del V Encuentro Internacional sobre Barro-

co, La Paz, Unión Latina, 2010, pp. 229-236.

Fischermann, Bernardo, “Los Rojas, artesanos y sacerdotes cruceños 

en la Chiquitania”, en III Reunión Científica, Festival Internacio-

nal de Música “Misiones de Chiquitos”, Santa Cruz, APAC, 2000, 

pp. 141-150.

Flores Dorado, Carmelo, La conquista de Chiquitos, Santa Cruz, 2010.

Flores Silva, Chayo, Los indios chiquitos antes de la llegada de los españoles. 

[Historia de San Rafael.] Santa Cruz, sin fecha, aprox. 2000.

Gutiérrez, Ramón (editor), Pintura, escultura y artes útiles en Iberoamérica, 

1500-1825. Madrid, Manuales Arte Cátedra, 1995.

Kühne, Eckart, “Arquitectura y arte en Oriente Boliviano después de 

1767: un bosquejo”, en Quinto Congreso de la Asociación de Estu-

dios Bolivianos, Sucre, 2009 (ponencia inédita).

Kühne, Eckart, Estudio Histórico del complejo jesuítico de San José de Chi-

quitos, segunda versión revisada y aumentada, Zürich / San Ig-

nacio de Velasco, Plan Misiones, 2010 (estudio inédito).

Lemmon, Alfred E. (editor), Royal Music of the Moxos, New Orleans, 
New Orleans Musica da Camera, 1987.

Mader, Elke, “Die Missionsprovinz Mojos in Nordostbolivien”, en Hei-
lige Experimente, Indianer und Jesuiten in Südamerika, Zeitschrift 
für Lateinamerika Wien, 34, 1989, pp. 26-31.

Mariluz Urquijo, José, “Las escuelas de dibujo y pintura de Mojos y 
Chiquitos”, Anales del Instituto de Arte Americano e Investigaciones 
Estéticas, año 9, Buenos Aires, 1956, pp. 37-51.

Nawrot, Piotr (editor), Cantos guaraníes y moxeños. Indígenas y Cultura 
Musical de las Reducciones Jesuíticas, Vol. 5, Cochabamba, 
Editorial Verbo Divino, 2000.

Palau, Mercedes / SÁIZ, Blanca (editores), Moxos, Descripciones exactas e 
historia fiel de los indios, animales y plantas de la provincia de Moxos 
en el virreinato del Perú por Lázaro de Ribera, 1786-1794, Madrid, 
Ediciones el Viso, 1989.

Querejazu, Pedro (editor), Las Misiones Jesuíticas de Chiquitos, La Paz, 
Fundación BHN, 1995.

René-Moreno, Gabriel, Catálogo del Archivo de Mojos y Chiquitos (1888), 
Segunda edición con notas adicionales de Hernando Sanabria, 
La Paz, Editorial Juventud, 1974.

Villegas de Aneiva, Teresa, “El mueble en la Audiencia de Charcas: el 
vargueño”, en Arte y Arqueología, Revista del Instituto de Estudios 
Bolivianos, 3 y 4, La Paz, 1975, pp. 227-250.



73VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

M ás de cinco siglos habían transcurrido desde la 
conquista islámica de Sevilla cuando el rey Fer-
nando III, rey de Castilla y León y sus hombres 

derrotaron en 1248 al ejercito almohade que defendía el 
dominio de la ciudad hispalense, que entonces era la ca-
pital de al-Andaluz en el nuevo imperio norteafricano. 
Más de quinientos años más tarde, en la segunda mitad 
del siglo XVII, en uno de los reinos de ultramar, serían 
evocados estos mismos hechos por un taller neogranadi-
no de pintura a través de la realización de una serie de 
lienzos que ilustraban el mismo motivo, la escena final 
de la Reconquista de Sevilla que consistía en la entrega 
de las llaves de la ciudad a Fernando III por parte del en-
tonces gobernador designado de Sevilla conocido por las 
crónicas hispalenses como Axataf (Abu el-Asan)2. ¿Qué 
hecho motivaba pintar un cuadro con un tema semejante 
en Santafé de Bogotá, una ciudad tan alejada en tiempo y 
distancia de tales acontecimientos?  

El 24 de Mayo de 1671, se llevó a cabo en Sevilla una 
suntuosa procesión para celebrar la noticia tan esperada 
por muchos: el 7 de febrero del mismo año, el Papa Cle-

mente X había reconocido oficialmente a Fernando III 
como santo y con ello la extensión de su culto a todos 
los dominios españoles3. Con la canonización del rey 
santo se clausuraba así un proceso que habían comenza-
do los regidores y canónigos de Sevilla en 1622, quienes 
se habían animado a iniciarlo debido a una serie de ca-
nonizaciones de santos españoles resueltas en masa por el 
Papa Gregorio XV ese mismo año, se trata de san Ignacio de 
Loyola, san Francisco Javier, santa Teresa de Jesús, san Isidro 
Labrador y san Felipe Neri. Es importante anotar aquí que 
estas canonizaciones se unen a la serie de santos españoles 
que Roma avaló después del Concilio de Trento y que co-
menzó con la canonización de san Diego de Alcalá, realiza-
da por el Papa Sixto V en 1588.    

Recordemos que durante la Reforma los protestantes 
tuvieron una posición radical frente al culto de los san-
tos, como lo anota Antonio Rubial García, abogaban que 
“una sociedad sin sacramentos y sin sacerdocio donde los 
creyentes tenían la obligación de llegar al sumo grado de 
perfección, no necesitaba santos”4. Por su parte, durante 
este periodo el papado no creó ningún santo nuevo, ac-
titud que cambiaría radicalmente con la Contrareforma.  

IMÁGENES DE UN REY SANTO.
HUELLAS DE LA RECONQUISTA DE SEVILLA 

EN LA PINTURA NEOGRANADINA1

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / COLOMBIA

1 Deseo agradecer a Fernando Quiles, Henrik Karge y Gustavo Adolfo Vives Mejía, así como al Museo Colonial en Bogotá y al Museo de Antioquia 
en Medellín por la colaboración prestada para la realización de esta investigación.

2 Como se explicará más adelante a Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos se le han atribuido cuatro lienzos que ilustran esta escena, tres de ellos se 
encuentran en Bogotá, en el Museo de Arte Colonial,  en la Catedral y en la capilla del Sagrario, el cuarto se halla en la Catedral de Santa Fe de 
Antioquia. Ver:  Morales de Gómez y Garcia Riveros, 1996, pp. 82s. Inv. No.: 047; Vives Mejia, 1988, pág. 37 Inv. No. 20. 

3 Arellano, 1999, pág. 43.

4 Rubial García, 1999, pág. 34.



74 IMÁGENES DE UN REY SANTO

Así la Iglesia postridentina dirigió varias de sus estrategias 
a la defensa y patrocinio del culto a los santos, por ejemplo 
la sesión XXV del Concilio no estuvo dedicada solamente 
a la defensa del uso de las imágenes, también a la invoca-
ción de los santos y a la honra de sus reliquias. De esta 
manera, la canonización de Fernando III se une a la de 
otros santos postridentinos españoles donde la figura del 
“guerrero cristiano” cobra trascendencia como parte de la 
acción pastoral de la Iglesia5. Vale la pena resaltar además 
que estas canonizaciones postridentinas, sobre todo espa-
ñolas e italianas, se destacaron por su exultación y suntuo-
sidad, ya que detrás de ellas había más que intereses ca-
tólicos, como lo recuerda Fernando Quiles al anotar que 
“las canonizaciones no son sólo episodios de una historia 
del forcejeo entre las Iglesias cristianas. También forman 
parte del sistema de relaciones internacionales y de la alta 
política entre los polos del poder del mundo católico”6. 

Por ende no es de extrañar que el proceso de cano-
nización de Fernando III recibiera en 1628 el apoyo oficial 
de Felipe IV y posteriormente de Mariana de Austria como 
madre y regente de Carlos II. El respaldo de la Monarquía 
española en este proceso tenía también sus propias razo-
nes. A diferencia de otros reinos europeos como Francia 
con Luis IX convertido en san Luis a fines del siglo XIII 
por Bonifacio VIII, España no contaba con ningún santo 
rey cuyo culto fuera reconocido por Roma, lo cual se veía 
como un ingrediente faltante para consolidar la grandeza 
de la monarquía española. Así, la canonización de Fernan-
do III, el restaurador del cristianismo en Sevilla, represen-
taba no sólo un triunfo de la Iglesia católica en España, sino 
sobre todo la consolidación de la unión del catolicismo y 
la monarquía española a través de la figura del Rey santo.

A pesar de la intromisión real, las resoluciones del 
pontificado sobre la canonización de Fernando III se 
hicieron esperar algunos años, para darse finalmente en 
tres etapas, la primera, el 29 de mayo de 1655, cuando 
se aprobó su culto restringiéndolo a la ciudad de Sevi-
lla y a la capilla de los Reyes en la Catedral hispalense; 

en febrero de 1671 Clemente X resolvió extender su culto 
a todos los dominios españoles y el 6 de septiembre de 
1672 se amplió su veneración a toda la Iglesia7.  

Las celebraciones no se hicieron esperar, Fernando 
Torres Farfán describe, por ejemplo, en su obra Fiestas 
de la S. Iglesia Metropolitana y Patriarcal de Sevilla, al nuevo 
culto del Señor Rey S. Fernando el Tercero de Castilla y León, 
escrita el mismo año de 1671, la suntuosidad y boato de 
los ornatos, arquitecturas efímeras, ceremonias religiosas, 
procesiones, sermones, fuegos artificiales con que se cele-
bró en Sevilla la canonización del monarca8.  

PINTURAS DEL REY SANTO EN SANTAFÉ

Es justamente en este contexto del proceso de canoni-
zación de Fernando III que surgen algunas pinturas sobre 
él en el Nuevo Reino de Granada. Se trata de cuatro lien-
zos de diferentes formatos, disposiciones y con algunas va-
riantes iconográficas, pero que representan la misma esce-
na: la entrega de las llaves de la ciudad de Sevilla a Fernan-
do III9. Tres de las pinturas se encuentran hasta hoy en 
recintos religiosos, una en la parte alta de la Capilla de la 
Virgen del Topo en la Catedral de Bogotá, la segunda en 
el crucero de la capilla del Sagrario en la misma ciudad y la 
tercera en la Catedral de Santa Fe de Antioquia en la par-
te superior del altar mayor10 (Figs. 1-2). Así como tantas 
otras obras, la historiografía tradicional ha atribuido estas 
pinturas al legendario Gregorio Vásquez de Arce y Ceba-
llos y a su taller, a pesar que entre ellas el estilo pictórico 
es a menudo disímil. Esta atribución debió hacerse inicial-
mente por Roberto Pizano en su libro de 1926, Gregorio 
Vásquez de Arce y Ceballos. Pintor de la ciudad de Santafé de 
Bogotá, cabeza y corte del Nuevo Reino de Granada. La na-
rración de su vida y recuento de sus obras, principalmente a 
través de la pintura que se encuentra en la Capilla del 
Sagrario11. Esta obra pertenecería a una serie pictórica que 
el artista habría realizado por encargo y sobre la cual dio 

5 Quiles García, 2005, pp. 49 - 56.

6 Ibíd. 

7 Arellano, 1999, pág. 41.

8 Ibíd, pág. 43.

9 Existe un quinto lienzo en el Museo de Antioquia en la ciudad de Medellín que ha sido titulado Visión de san Fernando y que también se ha atri-
buido a Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (Reg. 1527). A diferencia de los lienzos citados, esta pintura no representa la entrega de las llaves de 
Sevilla por el Rey san Fernando, por tal motivo no se ha incorporado en este estudio. La obra fue donada al Museo en 1947 al parecer por Federico 
Restrepo Pizano, quien hasta esa fecha la había conservado en París. 

10 Vives Mejía, 1988, pág. 37.

11 Pizano, 1926, pp. 93 y 131. Pizano, en su catalogación identifica dos obras con el tema, la de la Capilla del Sagrario y la que actualmente se en-
cuentra en el Museo Colonial. 



75VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

el siguiente testimonio el fraile dominico Alonso Zamora 
a fines del siglo XVII:    

“(...) grandes lienços, en que están de ayrosa, y gallarda 
pintura los casos mas principales, y misteriosos, que fi-
guraron del Divinissimo Mysterio de la Eucharistia en 
el Testamento Viejo, y los que en el Nuevo pertenecen a 
su Sagrada Institución. Obra toda de pincel de Gregorio 
Vasquez Cevallos, en quien se han renovado los primo-
res, viveza, y gallardia, que hasta los tiempos presentes 
celebran en el de Apeles los que entienden de este Arte 
prodigioso”12. 

Si suponemos que la pintura sobre el Rey san Fernan-
do pertenece a la serie pictórica de la Capilla del Sagrario 
mencionada por Zamora, qué papel cumplía ésta den-
tro de su programa iconográfico, si como lo menciona 
el mismo Zamora, el ciclo se ocupa de temas relaciona-
dos con escenas narradas en el Antiguo y Nuevo Testa-
mento13. Aunque la presente reflexión no es un estudio 
sobre la comitencia o la autoría de estas obras, sí busca 
trazar algunos problemas que podrían ayudar a futuro a 
tener una respuesta más aproximada a estas cuestiones.

Para este análisis nos valdremos principalmente del 
lienzo que hace parte de las colecciones del Museo Co-
lonial en Bogotá (Fig. 1)14. Una descripción de la obra 
nos permitirá entender mejor el motivo representado 
en los lienzos neogranadinos y la posible relevancia que 
este tema pudo tener en el Nuevo Reino de Granada. 
Esta obra de formato vertical, así como la de la Catedral 
de Santa Fé de Antioquia, dedica la escena principal a 
la entrega de las llaves por parte de Abu el-Asan al rey 
Fernando III, mientras que en un segundo plano abajo 
se observan los batallones del ejercito real entrando a la 
ciudad y que podemos identificar como Sevilla debido a 
que en el fondo se vislumbra la torre de la Giralda, cam-
panario de la catedral de Santa María de Sevilla y sím-
bolo arquitectónico y del poder del catolicismo en esta 
ciudad. Arriba en el cielo se encuentra una imagen de la 
Virgen vestida de forma cónica, tipo alcuza, se trata de 
una representación de la Virgen de los Reyes.  

Previo a la reconquista de Sevilla en 1248 el poder al-
mohade en al-Andalus venía sufriendo un debilitamiento 

Fig. 1  Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (atribuido), Entrega de las llaves de 
Sevilla a san Fernando, segunda mitad siglo XVII, Museo de Arte Colonial, Bogotá. 

Fig. 2  Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (atribuido), Entrega de las llaves de 
Sevilla a san Fernando, segunda mitad siglo XVII, Capilla del Sagrario, Bogotá.

12 Zamora, 1701, Libro V, Cap. XII, pág. 507.
13 En 1926 Pizano relacionaba 36 obras en la Capilla del Sagrario atribuidas a Gragorio Vásquez de Arce y Ceballos. Las pinturas que entonces 

debían conformar el ciclo pictórico referido por Zamora debían ser ocho, Recolección del Maná, Campo de los Madianitas, El sueño de Elías, David 
danzando ante el Arca, Sansón y el león, Regreso de los exploradores de Canaán, La Cena Eucarística, El Lavatorio, entre las cuales no se encontraría la 
Entrega de las llaves de Sevilla a San Fernando. Pizano, 1926, pp. 91-94.

14 Se desconoce el lugar donde originalmente pudo estar expuesta esta obra, sin embargo se sabe que la pintura entró a las colecciones del Museo a 
través de una compra masiva de piezas perteneciente a la Colección Pablo Argáez en 1946. Agunas de estas obras, a su vez, habrían pertenecido 
en la segunda mitad del siglo XIX a importantes personajes de la élite cultural colombiana como Rafael Pombo y Alberto Urdaneta.



76 IMÁGENES DE UN REY SANTO

importante, en parte debido a los ataques que lograron 
proferirles Alfonso VIII de Castilla y Fernando III que 
lograron desestabilizar y dividir el imperio. De esta ma-
nera, la sociedad de al-Andalus caracterizada por su hete-
rogeneidad religiosa comenzó a fragmentarse a partir de 
1228 a través del surgimiento de nuevos reinos precarios 
que luchaban entre sí y de los cuales algunos recibieron 
el respaldo de los cristianos, situación que aprovechó Fer-
nando III para tomar Córdoba en 1236, Jaén y Arjona en 
1246 y por último Sevilla en 124815.   

El momento representado en las pinturas neogra-
nadinas se ocupa de una escena posterior a la toma de 
Sevilla. Según la Primera Crónica General que encomen-
dó Alfonso el Sabio y Sancho IV en 1289 y que según 
algunos autores españoles habría servido de base para 
el surgimiento de la iconografia fernandina16, Fernan-
do III habría dado un plazo de un mes a Abu el-Asan y 
a sus hombres y seguidores para salir de Sevilla. Trans-
currido ese tiempo, se habría realizado la entrega de las 
llaves de la ciudad al rey el 22 de diciembre de 1248.  
Sobre este hecho la Primera Crónica General anota que:

“Libradas todas las pleytesias de susto dichas que en 
razon del entregamiento de la noble cipdat de Seuilla 
fueron traydas, et el rey apoderado ya en el alcaçar della, 
commo dicho auemos, los moros demandaron plazo  al 

rey para vender sus cosas las que non podian leuar; et fue 
vn mes el que ellos demandaron, et el rey ge lo dio. El 
plazo conplido los moros auien vendido todas las cosas 
que vender quisieron; et entregados de su auer, entrega-
ron las llaues de la uilla al rey don Fernando”17.  

La iconografía escogida para las pinturas neogranadi-
nas contaba para 1671, año de la canonización de Fernan-
do III, con varios ejemplos. Según Torre Farfán, las pin-
turas que muestran a Abu el-Asan postrado a los pies de 
Fernando III habrían sido de gran popularidad y devoción 
privada en las casas de los sevillanos18. Como anteceden-
tes debemos nombrar las obras que en 1634 Francisco Pa-
checo y Francisco de Zurbarán realizaron sobre este tema 
(Figs. 3 y 4), probablemente en el marco del proceso de 
canonización de Fernando III. La pintura San Fernando 
recibiendo las llaves de Sevilla de Francisco Pacheco que se 
conserva en el antecoro de la catedral hispalense, a dife-
rencia de otro lienzo con el mismo tema, se concentra en 
la entrega de las llaves por parte del rey Axataf a Fernando 
III y añade un elemento repetitivo en las pinturas neogra-
nadinas: la imagen de la Virgen de los Reyes. La presen-
cia de la imagen de la Virgen va a repetirse en versiones 
posteriores a la canonización de Fernando III ya que su 
presencia ayudaba a exaltar a Fernando III como un mo-
narca protegido por la Virgen María19.  

Fig. 3  Francisco Pacheco, san Fernando recibiendo las llaves de Sevilla, 1634, 
Catedral de Sevilla.

Fig. 4  Francisco de Zurbarán, san Fernando recibiendo las llaves de Sevilla, 
1634, Colección Duque Westminster.

15 Chejne, 1999, pp. 83s.

16 Cintas del Bot, 1991, pág. 53.

17 Primera Crónica General ó sea Estoria de España que mandó componer Alfonso el Sabio y se continuaba bajo Sancho IV en 1289, publicada por Ramón 
Menéndez Pidal, Nueva Biblioteca de Autores españoles, Madrid 1906, Tomo 1 pág. 767.

18 Cintas del Bot, 1991, pág. 52.

19 Ibíd, pág. 56.



77VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Por otro lado, la entrega de llaves a Fernando III, firma-
da y fechada por Zurbarán también en 1634 para el con-
vento de la Merced Calzada en Sevilla, hoy en la Colección 
Duque Westminster, se relaciona iconográficamente con 
la obra anterior. Aquí los personajes principales, Abu el-
Asan y san Fernando, están en una posición invertida, y el 
hecho se situa a las afueras de la ciudad de Sevilla como lo 
apunta la Primera Crónica General, en un portillo que había 
al Occidente de la ciudad llamado “Puerta del Aceituno”20. 

Una de las diferencias más importantes de las obras 
de Zurbarán y Pacheco y los lienzos neogranadinos es el 
rey Fernando montando a caballo, según Cintas del Bot 
esta variación iconográfica no sería tan común e identifica 
como uno de los pocos ejemplos una obra anónima de 
fines del XVII que se encuentra en el retablo dedicado a 
san Fernando en la iglesia del Convento de San Clemen-
te, iconografía que habría sido utilizada también en una 
pintura que decoró el arco triunfal que se levantó en la 
calle de Sierpes en 1671 con motivo de la canonización 
del Rey21. Así las pinturas neogranadinas serían de los 
pocos ejemplos que utilizaron esta iconografía que debió 
llegar a tierras neogranadinas probablemente a través de 
un grabado de Domingo Hernández de 163222.  

ATRIBUTOS DEL REY SANTO: 
UNA VIRGEN Y UNA TORRE

En la parte superior de los cuatro lienzos colombianos 
se encuentra la imagen de una Virgen quien le dice al Rey: 
“Cristo se te entregara y tendrán fin tus trabajos” (Fig. 
1a). Debido a su vestuario se presenta como una virgen de 
forma triangular, tipo iconográfico común en la España 
y la América barrocas y cuyas imágenes se conocen con 
términos como “Vírgenes de manto tipo alcuza”, “Vírge-
nes triangulares” y “pinturas de estatuas”23. Se trata de la 
imagen de la Virgen de los Reyes, escultura que habría 
sido llevada a Sevilla por el rey Fernando III, el Santo, 
como su acompañante e importante consejera durante la 
reconquista de la ciudad hispalense (Fig. 5). 

Una leyenda narra que la Virgen se le habría aparecido 
un día al Monarca y le habría prometido ayuda para la 

Fig. 1a  Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (atribuido), Entrega de las llaves 
de Sevilla a san Fernando (detalle de la imagen de la Virgen de los Reyes), 
segunda mitad siglo XVII, Museo de Arte Colonial, Bogotá.

Fig. 5  Anónimo, Virgen 
de los Reyes, siglo XIII, 
Catedral de Sevilla.

reconquista española del dominio musulmán. Después de 
la aparición, el Rey quiso tener una imagen mariana idén-
tica a la Virgen de su visión y por ello habría encargado 
la realización de tres esculturas24. Según el jesuita Juan de 
Villafañe en su Compendio histórico en que se da noticia de las 
milagrosas, y devotas imágenes de la reyna de cielos en España, 

20 Ibíd, pág. 54.
21 Ibíd, pág. 55.
22 Información suministrada por Gustavo Vives, véase: http://colonialart.org/archive/710a-711b/saint-ferdinand/?searchterm=Domingo%20 Hern%C3%A1ndez, 

consultada el 16 de junio de 2011. Según Héctor Schenone existen además otras dos obras con esta temática, una en el Convento de San Francisco 
en Cajamarca datado en el siglo XVII y otra del siglo XVIII del Museo Pedro de Osma en Lima, no obstante el autor no especifica su iconografía. 
Schenone, Héctor, Iconografía del Arte Colonial. Los Santos, vol. I, Fundación Tarea, Buenos Aires 1992, pág. 324.

23 Acosta Luna, 2011, pp. 150 - 179.
24 Hernández Díaz, 1947, pág. 19.



78 IMÁGENES DE UN REY SANTO

tuaria, se presentaron ante Fernando III y se ofrecieron 
para moldear “Una copia de Maria Santísima, en todo 
parecida a las señas, que el Rey daba, pidiendo para ello 
solo tres días de término, y un retrete separado, en que 
pudiesen trabajar”27. Cuando transcurrieron los tres días, 
el Monarca entró en el habitáculo donde los peregri-
nos trabajaban y vio “La Santa Imagen muy parecida al 
Original que havia visto; pero no encontró a los artífi-
ces; con que se persuadio haver sido Angeles los que la 
fabricaron”28. Desde entonces, el Rey profesó profunda 
devoción a esta imagen y dispuso un séquito para su ser-
vicio, que lo formaban una camarera, mayordomos, gen-
tilhombres, capellanes, reyes de armas y guardias, “repar-
tiendo estos oficios entre las Personas Reales, Grandes, 

las tres habrían sido “inseparables compañeras suyas en 
sus exercitos, en batallas, y en sus victorias, atribuyendo 
las muchas, que consiguió de los Moros, al patrocinio de 
la siempre Virgen María; por medio de estas Santas Imáge-
nes”25. Por otra parte, José Hernández Díaz relacionó estas 
tres figuras con tres imágenes que aún se veneran en Sevi-
lla: la Virgen de las Aguas de la iglesia del Divino Salvador, 
y dos imágenes marianas que reciben culto en el conven-
to de San Clemente y en la parroquia de San Ildefonso, 
a las que también se conocen con el título de los Reyes. 

Según la leyenda, al Monarca no le satisfizo ninguna 
de las tres imágenes talladas a semejanza de la Virgen que 
se le apareció, porque no guardaban parecido con ella26. 
Entonces, dos peregrinos, expertos en el arte de la esta-

Fig. 6  La Giralda, siglos XII y XVI, Catedral de Sevilla.

Fig. 1b  Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (atribuido), Entrega de las llaves 
de Sevilla a San Fernando (detalle de la Giralda), segunda mitad siglo XVII, 
Museo de Arte Colonial, Bogotá.

25 Ibíd., pág. 20 y Villafañe, 1740, pág. 495. 
26 Hernández Díaz, 1947, pág. 20.
27 Villafañe, 1740, pág. 497.
28 Ibíd.



79VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Señoras, y Nobles de su Reyno”29. Por otro lado y más 
allá de la leyenda, según varios especialistas, la escultura 
en madera de la Virgen de los Reyes dataría del siglo xiii, 
sería de origen francés y habría sido una de las primeras, 
si no la primera, imagen de vestir en España30. 

Esta imagen mariana habría acompañado así a Fer-
nando III durante la toma de Sevilla, tanto así que según 
crónicas populares e historias hagiográficas, Fernando III 
tras encabezar un suntuoso cortejo al entrar a la ciudad 
se dirigió a la mezquita mayor donde entronó allí a la 
imagen de bulto de la Virgen de los Reyes en una misa 
solemne, donde “orando fervorosamente y derramando 
lágrimas de gozo y gratitud por el gran beneficio que aca-
baba de obtener del Señor por intercesión de la Reina de 
los Cielos”31. El motivo de la Virgen de los Reyes en la 
iconografía fernandina parece haber sido común en las 
imágenes sevillanas que representaban la entrega de las 
llaves, en el caso de las pinturas realizadas por Zurbarán 
y Pacheco, habría sido Pacheco en su pintura para la Ca-
tedral hispalense quien habría introducido esta imagen 
mariana en el cielo de la misma manera que la encon-
tramos en los lienzos neogranadinos (Figs. 1-3). Gracias 
a la crónica de imágenes milagrosas marianas españolas 
del jesuita Villafañe sabemos que durante el siglo XVII, 
siglo de la canonización de san Fernando y de la reali-
zación de los lienzos neogranadinos, a la Virgen de los 
Reyes todavía se le rendía un importante culto en la ciu-
dad de Sevilla, veneración que se ha extendido hasta hoy.

Otro elemento característico de Sevilla en las pinturas 
neogranadinas y en especial en la versión del Museo Co-
lonial lo representa la torre de la Giralda, nombre con el 
que se conoce el campanario de la Catedral de la ciudad 
y que después de la Reconquista se fue transformando en 
símbolo del poder de la Iglesia Católica (Fig. 6). Su ima-
gen fue usada a menudo por los pintores locales para refe-
rirse a través de ella a Sevilla, como fue el caso de Miguel 
de Esquivel en 1620 y Bartolomé Estebán Murillo entre 
1665-1666 con obras tituladas Santa Justa y Santa Rufina32. 
Parte del campanario de la Catedral sevillana lo conforma 
el minarete de la antigua mezquita, construido entre 1184 
y 1198 durante el periodo florido de la arquitectura almo-
hade en la ciudad. A este minarete le fue añadido entre 
1560 y 1568 el cuerpo de campanas de estilo renacentista. 
Si bien, las pinturas neogranadinas identifican la escena 
en la ciudad de Sevilla a través de la Giralda, la reproduc-
ción de ella está lejos de ser una fiel copia. Sin embargo, 

y a pesar de las diferencias en su representación, el he-
cho que la imagen de la Giralda esté presente en todos 
los lienzos neogranadinos mencionados puede tener que 
ver, además, con el reconocimiento de esta construcción 
como símbolo de la arquidiócesis de Sevilla de la cual de-
pendieron originalmente las diócesis americanas (Fig. 1b).

CONCLUSIONES: 
APROXIMACIONES HACIA UNA DATACIÓN

Sabemos que tanto en el Nuevo Reino de Granada 
como en otras poblaciones del Virreinato del Perú ya se 
rendía cierto culto o, por lo menos, reconocimiento al rey 
Fernando III antes del proceso de canonización. Por ejem-
plo, el cronista Juan de Castellanos en sus Elegías de Varones 
Ilustres de Indias de fines del siglo XVI se refería a él como 
“el rey santo”, así como en las Catedrales de la ciudades 
de Santiago del Estero, de Buenos Aires y de Asunción 
poseían altares dedicados a san Fernando antes de su ca-
nonización33. Sin embargo, al basarse las obras del Museo 
Colonial y de la Catedral de Santa fé de Antioquia en una 
fuente grabada de 1632 éstas deben enmarcarse cronológi-
camente en el siglo XVII y sobre todo dentro del proceso 
de canonización del rey santo que comenzó en 1622 y fina-
lizó en 1671. Basados en esta premisa, podemos suponer 
que las cuatro pinturas acá mencionadas obedecen a una 
cierta producción masiva de la imagen de Fernando III re-
cibiendo las llaves de Sevilla que pudo tener como fin pro-
pagar el culto al nuevo santo como símbolo de la unión del 
catolicismo y la monarquía española en una misma figura.

Sin embargo, de ser así, esta campaña no habría tenido 
mayor acogida, debido a que más allá de los lienzos men-
cionados, la escogencia de san Fernando como patrono 
de la Catedral de Santafé de Antioquia de fines del siglo 
XVIII y de haber fundado un municipio en su honor en 
el departamento de Bolívar a orillas del rio Magdalena en 
1759, el culto a san Fernando no parece haber contado con 
mayor respaldo popular en territorio colombiano, siendo 
pocas las imágenes de él que aun se conservan.  

Por otro lado, las pinturas mencionadas se constituyen 
en los pocos ejemplos directos de la representación de la 
historia de la Reconquista española en el arte neogranadi-
no, historia que antecedió la conquista del continente ame-
ricano y que marcó la manera cómo debía ser propagada la 
religión católica y sobre todo la devoción a la Virgen María 
como principal aliada en la conquista de espíritus infieles.

29 Ibíd., pág. 498.
30 Hernández Díaz, 1947, pág. 28 y Verdi Webster, 2004, pp. 263 y 265.
31 Palomero Páramo, 1983, pág. 17., Garzón, 1954, p. 72.
32 Kagan, 1998, pp. 75 - 108.
33 Quiles, 2005, pág. 65.



80 IMÁGENES DE UN REY SANTO

BIBLIOGRAFÍA

Acosta Luna, Olga Isabel, Milagrosas imágenes marianas en el Nuevo Reino 
de Granada, Iberoamericana / Vervuert, Ars Iberica et Ameri-
cana, Madrid / Frankfurt, 2011.

Arellano, Ignacio J., Escudero, Manuel und Pinillos, Carmen M. (eds.), 
El Santo Rey Don Fernando, Universidad de Navarra - Edition 
Reichenberger, Pamplona- Kassel, 1999.

Chejne, Anwar G., Historia de España musulmana, Cátedra, Madrid, 1999.

Cintas del Bot, Adelaida, Iconografía del Rey San Fernando en la pintura de 
Sevilla, Diputación Provincial de Sevilla, Sevilla, 1991.

Garzón, F., Vidas populares: San Fernando Rey de España, Editorial Apos-
tolado de la prensa, Madrid, 1954.

Hernández Díaz, José, La Virgen de los Reyes. Patrona de Sevilla y de la Ar-
chidiócesis. Estudio iconográfico, imprenta Suárez, Sevilla, 1947.

Kagan, Richard L., “Urbs and Civitas in Sixteenth- and Seventeenth- 
Century Spain”, en: Buisseret, David, Envisioning the City: Six 
Studies in Urban Cartography, Chicago 1998.

Morales de Gómez, Teresa y Garcia Riveros, Patricia, Gregorio de Arce y 
Ceballos. Colección de Obras, Instituto Colombiano de Cultura - 
Museo de Arte Colonial, Bogotá, 1996.

Palomero Páramo, Jesús Miguel, Las Vírgenes de la Semana Santa de Sevi-
lla, Biblioteca de Temas Sevillanos, Sevilla, 1983.

Pizano, Roberto, Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos. Pintor de la ciudad 
de Santafé de Bogotá, cabeza y corte del Nuevo Reino de Granada. 
La narración de su vida y recuento de sus obras, Camilo Bloch (ed.), 
París, 1926.

Quiles García, Fernando, Por los caminos de Roma. Hacia una con-
figuración de la imagen sacra en el barroco sevillano, Miño y 
Dávila Editores, Buenos Aires, 2005.

Rubial García, Antonio, La santidad controvertida, Hagiografía y con-
ciencia criolla alrededor de los venerables no canonizados de 
Nueva España, FCE- UNAM, México DF, 1999.

Verdi Webster, Susan, “Shameless beauty and worldy splendor on the 
spanish practice of adorning the Virgin”, en Thuno, Erik y Wolf, 
Gerhard (eds.), The Miraculous Image in the Late Middle Ages and 
Renaissance, Memorias del congreso celebrado en el Max-Planck-
Institut für Kunstgeschichte Rome (31/05/2003–2/06/2003), 
“L’Erma” di Bretschneider, Roma 2004, pp. 249-271.

Villafañe, Juan de, Compendio histórico en que se da noticia de las milagro-
sas, y devotas imágenes de la reyna de cielos, y tierra, Maria Santísi-
ma, que se veneran en los mas celebres santuarios de España, segunda 
impresión, aumentada por su autor, Imprenta y librería de Manuel 
Fernández, frente de la Cruz de Puerta Cerrada, Madrid, 1740.

Vives Mejia, Gustavo Adolfo, Inventario del patrimonio cultural de Antio-
quia II. Colecciones de Santa Fe de Antioquia, Secretaria de Educa-
ción y Cultura de Antioquia, Medellín, 1988. 

Zamora, Alonso, Historia de la Provincia de San Antonio del Nuevo Reyno 
de Granada del Orden de Predicadores, Imprenta de Joseph Llopis, 
Barcelona, 1701.

Primera Crónica General ó sea Estoria de España que mandó componer Alfon-
so el Sabio y se continuaba bajo Sancho IV en 1289, publicada por 
Ramón Menéndez Pidal, Nueva Biblioteca de Autores españo-
les, Madrid, 1906.



81VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L as “memorias de apariencias” eran la descripción del 
tipo de escenografía que los autores de piezas teatra-
les también definían; una forma de limitar la exa-

cerbación decorativa de las obras por ellos escritas. Ocurría 
que muchas veces los excesos de la “puesta en escena” opa-
caban el brillo propio de la letra escrita. Luego, los “maes-
tros de invenciones” hacían en base a estas memorias los bo-
cetos preparatorios para las decoraciones pintadas. 

En celebraciones de toda índole, los artistas responsa-
bles de levantar escenarios, articulaban los decorados en 
un hábil manejo de estrategias de comunicación, tendien-
te a conformar tanto a sus comitentes como a espectado-
res curiosos.

En el Perú virreinal la afición por las comedias no le 
fue en zaga a ciudades como Madrid y por ejemplo, los 
autos sacramentales que crecieron “al amparo de la fiesta 
de Corpus Christi”1 estaban a la orden del día, para una 
población tan afecta a narraciones teatralizadas. Para lle-
varlas a cabo, se utilizaban elementos o maquinarias toma-
das de las memorias de apariencias escritas por los autores 
teatrales que fueron readaptadas sirviendo también a los 
fines exaltatorios y propagandísticos del rey o de la iglesia. 
Luego, se preparaban bocetos y los “maestros de invencio-
nes” eran los encargados de intentar poner en funciona-
miento verdaderas tramoyas en aras de levantar espectácu-
los que despertaban la admiración de todos. 

Podemos leer en un contrato de la época colonial, las 
comisiones para la construcción de arcos para esa ocasión 
religiosa, que da cuenta de la “producción escénica” que 
la misma demandaba:

Pedro de Aranda, maestro arquitecto, con los dueños de 
telares de los chorrillos: Francisco Canales, Dionicio de 
Cárdenas, Felipe de la Cruz, Andrés Solano, Diego de 
Chávez, triunfal para hacer un arco para la fiesta del Corpus 
Christi, para maestrear el arco triunfal en la plaza mayor, con-
forme al mapa y que quede con perfección y a satisfacción de 
los dicho diputados del oficio, debiendo ser el adorno del arco 
de plata y tafetán de nácar y con lienzos, por cuyo trabajo se le 
pagará 100 pesos.
(Prot. 293/562. ff. Esc.: Juan de Saldaña, 10 - V - 1691)2.

Ejemplo de algunos de estos escenarios lo vemos refle-
jado en los cuadros sobre la procesión de Corpus Chris-
ti de la ciudad de Cusco. Los artistas locales ofrecieron 
allí un espectáculo magnífico al más importante dogma 
cristiano.   

Esta serie se halla hoy día en el Museo Arzobispal de 
Cusco, donde se conservan 12 cuadros de los 16 conoci-
dos. Los restantes cuatro están en la ciudad de Santiago 
de Chile, en colecciones privadas. Podemos ver en la serie 
distintos momentos de la procesión de Corpus Christi. La 

MEMORIAS DE APARIENCIAS. 
ENTRE LA REPRESENTACIÓN TEATRAL Y EL RETRATO DE GRUPO

LEONTINA ETCHELECU / ARGENTINA

1 Portús Péres, Javier, La Antigua procesión del Corpus Christi en Madrid. Madrid, Comunidad de Madrid, 1993, pág. 220.
2 Citado por Cornejo Bouroncle, Jorge, Derroteros de arte cuzqueño, Cusco, Ediciones Inca, 1960, pág. 85.



82 MEMORIAS DE APARIENCIAS

serie está datada por la mayoría de los autores entre 1675 
y 1685. 

Los artistas que la hicieron supieron cooptar las espe-
ciales circunstancias que se sucedieron allí desde la llegada 
del obispo Manuel Mollinedo y Angulo en 1673. 

En esta oportunidad y para ejemplificar el tema que 
nos nuclea sobre “La imagen del poder”, he elegido dos 
cuadros de la serie, el del “Corregidor Alonso Pérez de 
Guzmán”, y del “Obispo Manuel Mollinedo y Angulo sa-
liendo de la Catedral”. Son los retratos de ambas autori-
dades locales situadas en el centro de los lienzos, acompa-
ñadas por sendos séquitos. En sus figuras los artistas han 
subrayando las características esenciales de cada cargo, 
destacándose en ellas los atributos, las marcas de condi-
ción y de rango que parecen prevalecer sobre otras dimen-
siones figurativas.  

La hipótesis que pretendo demostrar es que los retra-
tos de estos dos personajes han sido pintados exacerban-
do la teatralización de sus personas, esto es que estarían 
cumpliendo con una suerte de “funcionalidad retratada”, 
detrás de la cual se ocultaría el verdadero interés de sus 
protagonistas: el de ser parte de una representación vero-
símil, pero que contiene una ficción.

Lo que quiero señalar, es que habría una competencia 
entre el supuesto tema que hace de marco –la exaltación 
eucarística–, y la ostentación sistematizada de los símbo-
los de poder y demostraciones de obediencia por parte 
de algunos grupos de concurrentes que también aparecen 
pintados, que ensombrecerían la liturgia de la fiesta, que 
se ve modificada en su valor religioso por este juego de 
alteraciones. 

Las disposiciones de Trento sobre la celebración de 
Corpus Christi marcaron la posesión del espacio urbano 
por parte de la hostia consagrada,  y esto convierte al des-
file procesional en eucarístico por formar parte del oficio 
del día de Corpus. De esta forma, la plaza que nuclea la 
catedral se embebe de la sacralidad y solemnidad que la 
celebración conlleva. 

 El desembarco de la fiesta de Corpus Christi en los 
Andes fue potenciada por las disposiciones del virrey 
Francisco de Toledo quien había dispuesto en 1572 que la 
fiesta del Corpus se celebrara en cada provincia y “…al mis-
mo tiempo reguló la festividad, disponiendo la participación de 
los gremios y otros sectores de la población”3.  

Las formas de cultura expresiva que impusieron los 
españoles, como las danzas, los autos sacramentales, las 

fiestas cívicas, patronales, entre otras, se incorporaron en 
un Cusco habituado a ser el centro de ceremonias, dentro 
de un contexto resignificado, a la luz de las nuevas moda-
lidades de exaltación del misterio eucarístico.  

En estas apropiaciones del otrora espacio sagrado en 
tiempos del incanato, el comportamiento de las autorida-
des civiles y eclesiásticas dentro de los cuadros, fueron un 
buen ejemplo de cómo el poder en la época colonial se 
representaba a sí mismo con fines de legitimación, y a la 
vez, cómo era utilizado por grupos subalternos.

En primer lugar, de la simple observación de los re-
tratos del Obispo y del Corregidor se desprende la im-
portancia del protocolo en la vida colonial sobre todo en 
época de festividades. Las Leyes de Indias contemplaban 
el orden jerárquico en las procesiones y desfiles públicos. 

En Corpus siempre fue espinoso establecer el orden de 
prelación y precedencia de los participantes y más de una 
vez estas circunstancias fueron motivo de conflictos. La 
autoridad civil, el corregidor, y la eclesiástica, el obispo, en 
estos cuadros de la serie, ponen en evidencia sus pleitos en 
cuanto al tema de la precedencia ¿quién antecede a quién? 
Para resolver la contienda, el pintor haciendo gala de inge-
nio, retrató a cada uno en un cuadro autónomo, como lo 
señala el historiador peruano Luis Wuffarden “cada funcio-
nario es protagonista de su propio cortejo”4. 

EL RETRATO DE GRUPO

Para poder coadyuvar a entender la original composi-
ción de la imagen del poder que trasuntan estas dos pin-
turas, he tenido en cuenta ciertas características que se 
aplican al género de pintura conocido como el retrato de 
grupo holandés. 

Considero que esta visión sería una contribución a la 
lectura estética sobre la serie del Corpus de Santa Ana, 
enriqueciendo el estudio de su estructura compositiva, 
pero además, ayudaría a analizar las analogías de prácticas 
metodológicas que constituían la forma de trabajar de los 
talleres cusqueños del período de estas pinturas.

Este género pictórico se desarrolló ampliamente en la 
pintura flamenca5. Por citar algún ejemplo cabe destacar 
los cuadros de corporaciones militares que fueron retrata-
dos por Frans Hals y de Cornelis Ketel. Pero me he basado 
en los lineamientos que Alois Riegl describe en su obra 
“El Retrato de Grupo Holandés”. Cultor de la doctrina de 

3 Flores Ochoa, J. La Linda en el Corpus Christi Cuzqueño. Talleres gráficos J.L., Cusco, 2000, pág. 12.
4 Wuffarden, L.E. La serie del Corpus: Storia, pintura e finzione nel Cusco del secolo XVII, En Catálogo: La processine del Corpus Domini nel Cusco. 

Fondo Pro Recuperación del Patrimonio Cultural de la Nación, Lima, 1996.
5 El tema del retrato de grupo puede ampliarse en Riegl, Alois, El retrato de grupo holandés, también en Ayala Mallory, Nina, La pintura flamenca del 

siglo XVII, en Van de Wetering, Ernt, Rembrandt the Painter at work.



83VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Compañía del capitán Jacobsz, Amsterdam, 1588, Cornelis Ketel.

Detalle de La Compañía del capitán Allaart Cloeck y su teniente Lucas Jacobsz, 
por Thomas de Keyser, 1632, Colección del Rijksmuseum.



84 MEMORIAS DE APARIENCIAS

6 El cuadro del Obispo Mollinedo saliendo de la catedral. El edificio de la catedral que se aprecia corresponde a la época anterior del terremoto que 
sacudió a Cusco en 1655 y que destruyó la antigua catedral. La pintura está datada posteriormente y no se entiende porque el artista no representó 
la nueva iglesia. Cfr. Wuffarden, op.cit.

la posible dirección de la voluntad artística, que funciona 
enseñando al ojo, y esto es lo que constituiría el verdade-
ro “régimen visual” de una época. En palabras de Riegl: 
“toda voluntad humana está dirigida hacia lograr una satisfacto-
ria relación con el mundo”. Es decir, que esta voluntad artís-
tica no goza de una libertad creativa en la elección de sus 
formas compositivas o expresivas. 

El común denominador de esta modalidad del retra-
to de grupo holandés, fue captar la personalidad de cada 
sujeto que mantenía un lazo de comunicación visual con 
su compañero de grupo. El juego de miradas entre los 
personajes y el espectador, alertaba sobre la finalidad ul-
terior de la pintura: el uso social de la imagen y su multi-
plicación indefinida más allá de su época y de su historia, 
perdurando en la memoria colectiva, para que la misma 
pintura sirviera para varios usos. 

En la serie de Corpus los protagonistas en cada una de 
las bandas horizontales del plano compositivo, configuran 
retratos de grupo fusionados en una acción que los conec-
ta por igual, la fiesta al Santísimo Sacramento. Para poder 
hacer esto los artistas tuvieron que acercarse a la sociedad 
y captar la psicología de los personajes. Los pintores con-
tinuaron haciendo un tema religioso –el Corpus Christi–, 
pero encontraron una forma de ejemplificar el escenario 
político a través de una de sus caras: la unión de los dos 
poderes, el espiritual y el temporal.

Observemos el cuadro del corregidor. El plano compo-
sitivo ha sido divido en 3 bandas o registros horizontales. 
Los sujetos retratados en cada uno de ellos constituyen un 
cuadro de grupo, y representarían la propia división de los 
estratos sociales en ese período.    

En el primer registro del cuadro, puede verse la nueva 
“clase social”, cada vez más consolidada; en el segundo 
grupo o centro del paño, la “corte virreinal”, encabezada 
por el corregidor del Cusco, la máxima autoridad civil, 
que a falta de escolta propia, prefirió desfilar con los cléri-
gos vestidos con su alba blanca, sin que esto significara un 
menoscabo en sus atribuciones, por el contrario se hizo 
retratar inmediatamente después de pasar por debajo de 
un arco triunfal, que remite a las entradas reales.

En cuanto al último registro –la parte superior–, la vie-
ja elite de la sociedad peruana del siglo XVII, conforme a 
su estatus fue retratada con sus sirvientes y dentro de un 
espacio cuasi sacral: compartiendo escenario con el altar 
efímero, con imágenes de Cristo en la Cruz, y la virgen, 
pletórico de espejos y esculturas de ángeles, entre cortina-
dos rojos de pesadas telas, rematado por un friso de pintu-

ras con representaciones angélicas y paisajes idílicos. Los 
grupos de personas a cada lado del altar semejan imágenes 
dentro de un retablo, que están siendo observadas cual 
esculturas de bulto, por los individuos del primer registro, 
o sea la banda inferior. Esta disposición podría deberse a 
que los artistas han querido subrayar la separación entre 
un espacio sacro (el que comparten con el altar) y un espa-
cio profano, el del primer plano. 

En cuanto al cuadro “Mollinedo saliendo de la catedral” 
también dividido en 3 registros, aunque más sutilmente. El 
obispo ocupa el centro, podemos decir que el formato casi 
cuadrado de esta tela permite visualizar la fachada de la cate-
dral que fue concluida en 1654, y la capilla abierta y votiva 
del Triunfo cuya iglesia fue edificada recién a partir de 1666. 
Teniendo en cuenta que la datación de esta serie es ca. 1675, 
llama la atención el ensanchamiento del plano pictórico que 
hace el artista, cuando para la época de las pinturas la expla-
nada de la catedral ya no presentaba esa fisonomía.

Aparentemente la representación plástica que realiza-
ron los pintores, plantea una suerte de montaje esceno-
gráfico que se valió de la parafernalia barroca para cons-
truir un espacio en donde los miembros de cada grupo de 
autoridad –el del obispo y el del corregidor–, tuvieran la 
ocasión de exponerse y que sus retratos dieran cuenta de 
su importancia dentro de la comunidad.

Pero ¿hasta qué punto tendría sentido aprovechar el 
marco religioso, contratar pintores mestizos, retratar al 
obispo y al corregidor y hacer una serie no hagiográfica, 
sino de 16 cuadros que trata el mismo tema, pero con dis-
tintos protagonistas, simples vecinos de la ciudad, y todos 
para la misma parroquia de indios?  

Una alternativa para este interrogante podría ser la 
concepción teatralizada de incluir retratos de grupos de 
individuos dentro de una serie. El enfoque serial dado al 
tema le habría permitido una suerte de efecto multiplica-
dor que facilitaría darle apariencia histórica a hechos fic-
ticios6, simulando un conjunto de personas reunidas para 
rendir culto al Santísimo, en una supuesta manipulación 
de tiempos heterogéneos, dentro de un escenario conven-
cional al modo de representación y al tipo de festividad. 

Pero también, en la “serie”, cada personaje alrededor 
del cual se organiza la pintura, tiene el mismo rango del 
personaje del cuadro contiguo; no existen jerarquías ni su-
bordinados en la serie. Cada retrato tiene la importancia 
en sí mismo. Serán los símbolos los que marquen las dife-
rencias entre el conjunto y los personajes, connotando a 
cada retratado.



85VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

El corregidor Alonso Pérez de Guzmán. Cuadro 
perteneciente a la serie del Corpus de Santa 
Ana, Anónimo, ca. 1675-1685, Museo Arzobis-
pal de Cuzco.

El obispo Mollinedo saliendo de la catedral, cua-
dro perteneciente a la serie del Corpus de Santa 
Ana. Anónimo, ca. 1675-1685. Museo Arzobispal 
de Cuzco.



86 MEMORIAS DE APARIENCIAS

Sugiero que los pintores recrearon una celebración a 
partir del papel jugado dentro de la sociedad virreinal, 
por cada uno de los personajes de las pinturas. Los su-
puestos protagonistas han sido reproducidos rodeados de 
una multitud y al mismo tiempo están despegados de los 
demás componentes de las pinturas. De este artificio re-
sultaría un beneficio extrínseco al encargo de los lienzos, 
y es que la serie encarnaría un manifiesto providencial al 
logro de un fin.

Este fin se va evidenciando a medida que se llenan los 
espacios de símbolos de ostentación de poder7, compo-
niendo un mapa de significaciones cuyas ramificaciones 
se entroncan en un lenguaje unívoco que se le enseña a 
un espectador avezado en captar mensajes a través de la 
plástica. 

Entonces los cuadros deben ser vistos desde la repre-
sentación de grupos de poder que actuaron conforme a 
la evocación o al significado que quisieron darle a cada 
pintura sus comitentes, dentro del lenguaje que todos en-

tendían, sobre las personas de los 3 registros horizontales 
de cada uno de los cuadros.

En cada obra estos retratos de grupos se van colocando 
en los lienzos escalonadamente (según los registros hori-
zontales) hasta la configuración final, articulándose por 
obra y gracia de la retórica visual, hasta levantar un esce-
nario cristiano de apariencia convencional.

En esta función la representación teatral que adquiere 
la fiesta religiosa actúa como una verdadera “memoria de 
apariencias” que consagra en su celebración a los pintores 
como “maestros de invenciones”, bajo el mecenazgo del 
poder de turno.

Considero que hay un uso de estas imágenes que tras-
ciende la mera representación de tan augusta fiesta. En 
esta función siguen transmitiendo a su entorno un mensa-
je cifrado que transformaría la imagen en sonido. 

En el cuadro del Corregidor, los donantes, una mujer 
nativa con dos niños8 están en actitud de orantes ante el 
paso del Corregidor Alonso Pérez de Guzmán. Con este 

7 Quien lleva las varas del palio, quien acompaña al cortejo del obispo, quien porta el estandarte real, quien entra primero, quien precede a quien, 
quien está identificado como alférez real de su majestad, quien lleva la cruz de Santiago, quien ostenta una marca de condición, quien viste mangas 
de encaje, etc.

8 Presumiblemente se trataría de una mujer perteneciente a alguna etnia, que denota jerarquía por llevar un prendedor tupu, y está acompañada por 
dos niños pequeños, que podrían ser sus nietos. Cfr. Wuffarden, Ibíd.

Parroquia de San Cristóbal. Cuadro perteneciente a la serie del Corpus de Santa 
Ana, Anónimo, ca. 1675-1685, Museo Arzobispal de Cuzco.



87VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

De esta forma vemos que los personajes y demás ele-
mentos compositivos del campo visual, se entregan a los 
juegos permutativos de la semejanza11, por lo cual pode-
mos identificar la fiesta y la reconocemos como la máxima 
celebración de la cristiandad, pero esta semejanza no es la 
original, no sólo por no corresponderse con los sucesos 
tal y como ocurrían en la época de datación de la serie 
(ca.1675), sino también, porque los documentos, nos re-
velan las rivalidades entre los actores principales de las 
escenas12. 

El artista unifica los distintos momentos de la narra-
ción pictórica recurriendo a la división de la serie por re-
tratos de grupo. Cada cuadro se comportaría como si fue-
ra el retrato de un grupo autónomo que acompaña, al co-
rregidor, al Obispo, a un alférez real, etc.   

Es cierto que la visible devoción al Santísimo da una 
cierta coherencia a la composición, pero la actitud de los 
grupos, el lenguaje corporal, gestual, las modalidades de 
sus apariencias, sus atributos, etc., fracciona la mirada 
del espectador en tantas partes como intereses encubra 
la pintura. 

Tenemos que ver la producción de estas dos imágenes 
dentro de la trama social en que se arraiga y que las ali-
menta, por ello el género de retrato de grupo es el que se 
adecua a la estructuración mental del periodo colonial, 
en donde el tema de la presunción y de la exhibición de 
las personas, era tan importante como la ostentación del 
cargo mismo. En una época en que los juicios demora-
ban años en resolver cuestiones de filiación y derechos de 
continuidad, el simbolismo ritual pesaba ante la falta de 
legitimación de derecho.

Un problema a mediados del siglo XVII fue dirimir la 
elección del alférez real entre los 24 electores. El alferazgo 
fue un cargo de honor ambicionado por quienes se decían 
descendientes de Guayna Capac, como por los que no po-
dían esgrimir tal filiación de origen. Esta situación dio 
lugar a numerosos recursos judiciales lo que hizo que la 
institución se “privatizara” pasando de padre a hijo.

Varios protocolos notariales dan cuenta de esto en 
el Archivo Departamental de Cusco y recogen estas re-
yertas que quedaron zanjadas recién con el virrey duque 
de la Palata que hizo lugar a una petición de los incas 

proceder ambivalente, sus retratos “orantes” emitirían se-
ñales a su entorno, a su Dios, al espectador y por supues-
to, al “venerado” corregidor, retrato central del cuadro.

Así parecieran reconocerle obediencia pero a la vez, 
demuestran con el poder de su encargo (el pagar por el 
cuadro), que no se sujetan a un orden superior, sino que 
el poder temporal de la realidad del Cusco colonial es una 
forma abierta en la que se yuxtapone la política con la 
religión.

Creo distinguir en los cuadros el concepto que los 
nuclea y que permitió que la serie tuviera sustento. Cada 
lienzo es legítimamente semejante con la realidad y fue-
ron hechos para un público que responde al alfabetismo 
visual9 de una manera cuasi natural.

Pero es ese el punto. Cuánto más verosímil menos real. 
La excesiva y minuciosa performance nos hace sospechar 
en un “montaje sobre injertado que transgrede los límites de la 
ley de semejanza: se asemejaba a todo, luego no se asemejaba a 
nada”10. 

La esencia o motivo principal quedaría sublimado en 
la representación oficial de la celebración, espacio recrea-
do para la estructuración de una compleja trama de ne-
gociaciones que debieron articularse de manera que en 
la composición no quedaran develados los antagonismos, 
sino más bien, que cada personaje se comportara de un 
todo de acuerdo a los postulados y protocolos establecidos 
por las distintas ordenanzas y costumbres existentes para 
este tipo de ceremonia religiosa.

Recordemos la división en tres registros del campo 
pictórico; el inferior donde se agrupa el grueso de los ha-
bitantes, indígenas, mestizos, negros, criollos, etc.; el se-
gundo registro conformado por el grupo que acompaña 
la figura de la autoridad; y el tercer registro, integrado por 
personajes y decorado en un juego de mimetización, ac-
tuando de “fondo” no de figura.

La coexistencia de tantos personajes y otros elementos 
que interactúan con el espectador, hace que la composi-
ción se balancee, neutralizando la actitud protagónica de 
cada una de las autoridades y la devoción displicente de 
los donantes, ubicados en el primer plano; pero también 
evidencia la relevancia de ambos agentes sociales dentro 
de su entorno.

9 Cummings, T. y Rappaport, J. Between Images and Writing: The Ritual of the King’s Quillca. En Colonial Latin Review, Vol. 7, nº 1, 1998.
10 Didi-Huberman, G., Ante el tiempo, Adriana Hidalgo editora, Bs. As, 2008, pág. 125. 
11 Didi-Huberman, op. cit., pág. 124.
12 Millones, L. Las ropas del Inca: desfiles y disfraces indígenas coloniales. En Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, Año XXI, nº 41. Lima-

Berkeley, 1995, pp.51-66. Este autor señala que los privilegios de la nobleza sometida debieron ser refrendados judicialmente a través de procesos 
que examinaban la sucesión y derechos reclamados por quienes decían ser descendientes de las panacas reales, frente a casos de una generación 
de caciques designados por la corona basados en genealogías imaginarias y dinero. En el mismo sentido puede consultarse, O’Phelan Godoy, S. 
Kuracas sin sucesión. Centro Bartolomé de Las Casas, Cusco, 1997.



88 MEMORIAS DE APARIENCIAS

nobles para que el derecho de elector pudiera trasladarse 
sucesoriamente.

No sorprendería que los artistas eligieran como una mo-
dalidad de trabajo encarar una serie en la que se unifica-
ran los distintos intereses, recurriendo a retratos de grupo, 
coincidentes con las franjas horizontales, de suerte tal que 
cada uno de ellos pudiera recortarse del resto y adquiriera 
importancia propia para el representado o comitente.

Las pinturas son imágenes “auditivas” que se manifies-
tan a través de los elementos que las construyen y son estos 
los que nos dan las pautas para presumir los pactos entre 
bambalinas que se están dirimiendo a través de la plástica. 

El alfabetismo visual en que fueron “educados” los 
nativos, ha dado sus frutos. El discípulo mestizo superó 
al maestro europeo o criollo, de tal forma que el arte se 
convierte en un ardid funcional al clientelismo de la socie-
dad del periodo colonial medio. Dentro de este espectro, 
tanto podía ser un criollo, un mestizo o un miembro de 
una jerarquía inca quien podía pagar por un cuadro.

Estos dos cuadros sobre la procesión de Corpus Chris-
ti son más un desfile triunfal alrededor de las autoridades 
civiles y eclesiásticas, que una ceremonia de devoción al 
principal dogma de la Iglesia Católica.

Estos lienzos son la contribución al más alto valor 
conferido a la pintura: el de dar cuenta. El pueblo debía 
“creer” en la visión representada, según la ejecución del 
rango de las figuras presentes en cada uno. 

Destinados a ser un vehículo de comunicación de las 
estrategias que se llevaban a cabo entre pintores y comi-

tentes, mientras se sustanciaban los juicios por presuntos 
derechos sucesorios de ser declarados descendientes de las 
panacas reales. 

Dentro de esta concepción política, pero sin perder de 
vista la lectura religiosa de la serie, los comitentes  utilizan 
esta fusión de modalidades y le encomiendan a artistas un 
tema religioso en donde a pesar de la inclusión de su pro-
pia persona como donante/orante, sus retratos estarían 
destinados a posicionarse dentro de sus comunidades en 
los roles que pretendían legitimar o alcanzar, y encontra-
ron en el retrato pintado, el marco sagrado que la fiesta 
religiosa les permitió sobre injertarse uniendo su imagen 
en un retrato autónomo dentro de un enfoque serial que 
le dio apariencia histórica a un hecho ficticio o por lo me-
nos no resuelto.     

Concluyendo, las autoridades del corregidor y del obis-
po que desfilan junto a sus séquitos, con su presencia en 
cuadros autónomos también, se convierten en garantes de 
los pactos entre bambalinas que se estarían dirimiendo a 
través de las pinturas.  

Articulada la serie como si fueran piezas de un rompe-
cabezas, donde hay algunos elementos que fueron cambia-
dos ex profeso, los retratados no constituyen una totalidad 
hermética, sino que van mudando constantemente según 
el devenir de las reglas del coloniaje. Pero juntos dan la 
apariencia de un “microcosmos compacto y organizado”. 
Sin embargo, las figuras no parecen moldearse en la obe-
diencia al culto, ni a un orden de prelación preexistente.

 



89VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Esta Ponencia pretende explorar la imagen del poder, 
en este caso político, desde una perspectiva diferen-
te a la acostumbrada. Para ello nos detendremos a 

analizar las prácticas iconoclastas que se produjeron en 
las primeras décadas del siglo XIX cuando se destruyeron 
los retratos del rey Fernando VII y todos los símbolos 
del poder monárquico en Venezuela. Esto nos permitirá 
evidenciar la continuidad en el imaginario colectivo de 
unas prácticas y símbolos que nos hablan del reconoci-
miento del poder de la imagen, elemento clave de la cultu-
ra barroca.     

EL RETRATO DEL REY 
COMO IMAGEN DEL PODER EN CARACAS

Durante el período de dominación hispánica era fre-
cuente hallar la constante presencia de retratos de miem-
bros de la monarquía española, especialmente del rey, en 
las instituciones oficiales y en la intimidad de los hogares 
caraqueños. La distancia que separaba al monarca de sus 
posesiones americanas era salvada simbólicamente por 
el envío de su efigie, en pintura y escultura, además de 
los innumerables grabados e ilustraciones de libros que 
servían a los artistas locales para conocer y copiar su fi-
gura. Así no resulta extraño encontrar en los inventarios 
de bienes, sin importar la posición social y económica 
del testador, frecuentes menciones a la posesión de estos 

EL REY EN LA HOGUERA: 
LA DESTRUCCIÓN 

DE LOS RETRATOS DE LA MONARQUÍA EN VENEZUELA

JANETH RODRÍGUEZ NÓBREGA / VENEZUELA

retratos, los cuales se convertían en una prueba de fide-
lidad a la institución monárquica, más que a un rey en 
sí mismo. Podríamos citar tan sólo a modo de ejemplos 
las testamentarías de don Manuel Felipe de Tovar, quien 
llegó a poseer veinticinco retratos de diferentes miem-
bros de la Casa de Austria en 1678; o la de don Antonio 
Pacheco, conde de San Javier, quien contaba con “unos 
retratos de Ntro Rey Felipe V, doña María Luisa de Saboya, 
Isabel Farnesio y el príncipe don Luis” en 17431. 

A su vez, los retratos solían reemplazar la presencia fí-
sica del rey en diversos acontecimientos sociales: como las 
juras, natalicios, onomásticos, matrimonios y exequias rea-
les. En estas festividades públicas se acostumbraba colocar 
un retrato del soberano, a veces acompañado de uno de su 
consorte, en un entarimado en la plaza mayor de cada po-
blado, desde el cual presidía las fiestas que se efectuaban 
en esos espacios. De igual manera, en las sedes de los cabil-
dos civiles de las ciudades americanas, un retrato del rey 
presidía desde un dosel todas las actividades cotidianas.

Por lo general, estos retratos no eran de gran calidad 
artística, en ocasiones se limitaban a ser grabados de papel 
coloreados, mientras en otras circunstancias encontramos 
referencias a lienzos de más de una vara de alto, con sus 
molduras doradas. En ambos casos se trataba habitual-
mente de retratos imaginarios, con rostros estilizados, 
producto de la fantasía del artista, que no respetaba del 
todo las semejanzas fisonómicas al estar inspirados a su 
vez en imágenes tomadas de libros y estampas. 

1 Carlos Duarte, Patrimonio hispánico venezolano perdido, con un apéndice sobre el arte de la sastrería, Biblioteca de la Academia Nacional de la Historia, 
Caracas, 2002, págs. 20 y 30.



90 EL REY EN LA HOGUERA

Así estos retratos se limitaban a ser vehículos de pro-
paganda del poder al representar al rey portando insignias 
convencionales como la corona, la banda celeste y blanca, 
el cetro o bastón de mando, la espada y el collar de la 
orden del Toisón de oro. De vez en cuando lo mostra-
ban de cuerpo entero, otras veces de busto, posando en 
un espacio interior que rememoraba al palacio o al tro-
no, con algún cortinaje rojo enmarcando la composición.

DEL DOSEL A LA HOGUERA

Como bien acota Landavazo, “justo en los años en 
que se produjo el proceso que habría de desembocar en 
la independencia americana, el monarca español recibió 
las expresiones de adhesión, amor y lealtad más profusas 
y exaltadas jamás vistas en América, hasta el punto en que 
se llegó a la casi sacralización de su persona”2. Efectiva-
mente, la decadencia política, económica y militar que 
afrontaba la monarquía española durante el reinado de 
Carlos IV (1788-1808), produjo unos intensos anhelos de 
renovación que se encarnaron como era natural en la figu-
ra de su hijo, Fernando (1784-1833), Príncipe de Asturias. 
Pero en esta oportunidad el proceso de cambio dinástico 
se realizó de manera inusitada. Las noticias que llegaron 
al continente americano explicaban que Carlos IV había 
abdicado a favor de Fernando a raíz del motín de Aranjuez 
en marzo de 1808, pero unos meses más tarde Napoleón 
Bonaparte había obligado al joven príncipe a devolver la 
corona a Carlos IV, y éste abdicó esta vez a favor del empe-
rador de los franceses, quien cedió la corona a su hermano 
José Bonaparte; mientras tanto el ejército francés había in-
vadido España y el Príncipe de Asturias, junto a su familia, 
eran prisioneros de Bonaparte en Bayona. Para agosto de 
1808 en Madrid se declararía a Fernando, rey en ausencia.

Tales noticias contribuyeron a que en muy poco tiem-
po se lograra la idealización y mitificación de Fernando 
VII. Como nos explica Mínguez, “se trata de un proceso 
de construcción de un rey imaginado, al que se hace de-

positario de todas las virtudes y cualidades posibles, sin 
que su cautividad en Bayona merme en absoluto su pres-
tigio. No deja de ser sorprendente porque se trata de un 
rey –a juzgar por sus contemporáneos y por los aconteci-
mientos que protagonizó– de carácter débil y de perso-
nalidad mezquina y cobarde”3. Sin embargo, todo parece 
contribuir a idealizar su figura, al punto de convertirlo 
en El deseado, El escondido o El traicionado, epítetos que se 
emplearon para referirse a Fernando VII. Al tiempo que 
se produce una intensa campaña propagandística que uti-
lizó la estampa como una forma de popularizar la ima-
gen del monarca. Por ello cientos de grabados se difun-
dieron con rapidez, con el objetivo de cohesionar a los 
reinos de España e Indias en la defensa de la monarquía.

Cuando el 15 de julio de 1808 se conocieron en Ca-
racas las noticias sobre las abdicaciones en Bayona, se 
produjeron violentas reacciones populares en contra de la 
usurpación francesa. “El pueblo conmovido, se presentó a las 
casas capitulares proclamando al señor Don Fernando VII, y pi-
diendo al momento se levantase el Real Pendón, como se verificó 
a las ocho y cuarto de la noche”4. Así ese mismo día se proce-
dió a efectuar la ceremonia de jura colocándose un retrato 
del rey en el dosel de la sala capitular, con la presencia de 
los miembros del cabildo civil y las autoridades provincia-
les. Resulta de particular interés que la jura caraqueña, 
“lejos de ocurrir por mandato de las autoridades reales, 
se produjo a instancias de las demandas surgidas entre los 
súbitos del rey en la provincia de Caracas”5. La jura era 
un acto de proclamación simbólico y solemne durante el 
cual se ratificaba la fidelidad al nuevo monarca. Este se 
regía por un ceremonial instaurado por los habsburgos 
hispanos desde 1516. En el acto se reverenciaba y acla-
maba el pendón o estandarte6, símbolo de la institución 
monárquica, y bajo un dosel de terciopelo se exhibía un 
retrato en lienzo del nuevo rey, que era descubierto ante el 
pueblo congregado en la plaza mayor. Este retrato solía ir 
acompañado de variadas alegorías, epigramas y jeroglíficos 
que contribuían a reforzar la idea de poder y majestad. 

2 Marco Antonio Landavazo, “La sacralización del rey Fernando VII, la insurgencia novohispana y el derecho divino de los reyes” en Revista de Indias, 
núm. 221, vol. LXI, 2001, pág. 68.

3 Víctor Mínguez, “La ceremonia de jura en la Nueva España, proclamaciones fernandinas en 1747 y 1808” en Varia Historia, vol. 23, Núm. 38, Belo 
Horizonte, 2007, pág. 286.

4 Pedro de Urquinaona y Pardo, Relación documentada del origen y progresos del trastorno de las provincias de Venezuela hasta la exoneración del capitán Don 
Domingo de Monteverde, hecha en el mes de diciembre de 1813 por la guarnición de la plaza de Puerto Cabello. Imprenta Nueva, Madrid, 1820, pág. 10.

5 Ángel Almarza, 19 de abril de 1810. Último acto de fidelidad al rey de España. Editorial Libros Marcados, Caracas, 2010, pág. 65.
6 Para Tomás Straka (2000) “el poder simbólico de los pendones era tal, que cuando Sucre derrota a los españoles en Ayacucho, le manda a Caracas, 

cuna de la revolución, el pendón con el que Pizarro derrotó a los Incas, como prueba de la liquidación del poder español en América del Sur (y 
aún hoy el Ayuntamiento caraqueño conserva el pendón, por lo que hay que ver cómo una bandera podía materializar, sacramentalizar una idea 
de poder)”, pág. 192.



91VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

En el caso de la proclamación de Fernando VII en Ca-
racas, la jura se produjo “bajo la angustia de una ciudad 
muy convulsionada, llena de rumores ante la posibilidad 
de una invasión”7, en la cual la reacción popular de fi-
delidad al rey cautivo sobrepasó la capacidad de reacción 
de las autoridades, que estaban sumidas en la confusión. 
Por lo que no pudo organizarse el acto con las pompas 
acostumbradas, como los banquetes, conciertos musica-
les, fuegos de artificio, corridas de toros, oficios litúrgi-
cos, etc. A partir de esta ceremonia apresurada se encar-
garon numerosas imágenes de Fernando VII. Todas las 
sedes de cabildos y otras instituciones públicas requirie-
ron contar con la imagen del rey, como fue el caso de 
la Universidad de Caracas que recurrió al pintor Marcos 
Martínez para efectuar un retrato a todo costo, que debía 
ubicarse en el dosel de la sala de la universidad en junio 
de 18098. Y no serán pocas las familias que encomenda-
ron retratos de El deseado, ante los cuales oraban por su 
bienestar y liberación; como fue el caso del mercero don 
Ramón Pérez de la Portilla, quien poseía entre sus perte-
nencias un retrato de Fernando VII traído desde Cádiz9. 

A medida que transcurrieron los meses se incrementa-
ron las muestras de lealtad y devoción en torno a las imá-
genes del monarca y se recogieron cuantiosos donativos 
para financiar la guerra en la península. “Hubo entonces 
en Caracas demostraciones de alegría y las gentes ostentaban 
escarapelas rojas y negras con las iniciales del rey legítimo”10.

Diversos actos se efectuaron para celebrar las noticias de 
cada victoria de las armas españolas, tal como se narra en 
la Gazeta de Caracas, del 30 diciembre de 1808: 

“El 25 del corriente se ha abierto de nuevo el Teatro Público 
de esta ciudad, con general satisfacción de la numerosa concu-
rrencia; y se dio principio a la función con el drama alegórico, 
La España restaurada,11 muy propio de las actuales circuns-
tancias de la nación, y terminado con una canción patriótica. 
A la vista de los personajes que representaban las provincias 
de España con trajes correspondientes, y sobre todo a la del 

Retrato de nuestro amado Soberano Fernando VII, presentado 
repentinamente con una bella iluminación, el entusiasmo de los 
concurrentes se manifestó del modo más expresivo, y las alegres 
vivas y fervorosos votos de muchos centenares de almas subieron 
al cielo, implorando las bendiciones de la Divina Providencia, 
vengadora de los derechos de los Reyes, sobre la persona del 
mejor y más querido de los soberanos […] la alegría pública no 
se ha manifestado nunca de una manera menos equivocada; y 
los sentimientos de fidelidad, de que se hallaban poseídos los 
corazones, brillaron en todos los semblantes”12.  

Otro tanto sucedió en enero de 1809 cuando se conoció 
la noticia de la instalación de la Junta Suprema en España, el 
cabildo civil de Caracas manifestó su regocijo exponiendo 
“el real retrato en el balcón exterior del muy ilustre ayuntamiento 
que estaba adornado”,13 mientras el cabildo eclesiástico “ex-
puso también a la vista del público y en el balcón exterior de la 
sala de sus acuerdos, otro real retrato con su decente iluminación.” 

Nuevamente el 15 de julio de 1809, cuando se cum-
plió el primer aniversario de la jura a Fernando VII, un 
grupo de vecinos solicitó al Capitán General, Vicente 
Emparan (1809-1810), permiso para celebrar la fecha, 
a lo cual el funcionario respondió facilitando un “re-
trato de nuestro amado monarca, que se colocó en la portada 
del cuartel del batallón veterano, y fue obsequiado con ilu-
minación, salvas, sonatas militares y danzas”14. 

Coincidimos con Almarza cuando afirma que “en 
todos los casos, las manifestaciones de lealtad se inscri-
ben dentro de la tradición y recurrieron al sistema de 
representaciones del imaginario político del Antiguo 
Régimen”15. En efecto, se escribieron sermones, poemas, 
cartas pastorales, comedias y panfletos que mostraban a 
Fernando VII como una víctima. Al tiempo que se rea-
lizaron procesiones con su imagen, se cantaron tedeums 
con cada victoria y se celebraron los onomásticos del rey, 
todos estos eventos “heredados del pasado colonial, pero 
replanteados en función de la guerra”16. Es preciso reco-
nocer que “el rey fue objeto de amor, lealtad y exaltada 

7 Ángel Almarza, 19 de abril de 1810. Último acto de fidelidad al rey de España. Editorial Libros Marcados, Caracas, 2010, pág. 66.
8 Carlos Duarte, Diccionario biográfico documental. Pintores, escultores y doradores en Venezuela. Período hispánico y comienzos del período republicano. Funda-

ción Polar, Fundación Galería de Arte Nacional, Caracas, 2000, pág. 198.
9 Carlos Duarte, Patrimonio hispánico venezolano perdido, con un apéndice sobre el arte de la sastrería, Biblioteca de la Academia Nacional de la Historia, 

Caracas, 2002, pág. 39.
10 Caracciolo Parra-Pérez, Historia de la primera república de Venezuela. Fundación Biblioteca Ayacucho, Caracas, 1992, pág. 158.
11 Obra escrita por el filósofo, educador y poeta venezolano Andrés Bello (1781-1865).
12 Gazeta de Caracas, Núm. 17, Caracas, 30 de diciembre de 1808, pág. 4.
13 Gazeta de Caracas, Núm. 24, Caracas, 3 de febrero de 1809, pág. 1.
14 Gazeta de Caracas, Núm. 51, Caracas, 21 de julio de 1809, pág. 4.
15 Ángel Almarza, Op. cit., pág. 55.
16 Tomás Straka, La voz de los vencidos. Ideas del partido realista de Caracas 1810-1821. Comisión de Estudios de Postgrado, Facultad de Humanidades y 

Educación, Universidad Central de Venezuela, Caracas, 2000, pág. 89.



92 EL REY EN LA HOGUERA

manifestación de cariño. Pero este exceso de amor, a par-
tir de las formas que fue asumido el conflicto político, 
sufrió una mutación que, en pocos años, transformó al 
soberano en una figura lejana, despreciada y frágil”17. 

Poco a poco algunos caraqueños comenzaron a creer 
que España estaba irremediablemente perdida, que no 
existía gobierno legítimo, y por lo tanto la soberanía debía 
regresar al pueblo. En respuesta a esta orfandad política el 
19 de abril de 1810 se instaló en Caracas la Junta Suprema 
Conservadora de los Derechos de Fernando VII, que mar-
có el inicio del proceso de independencia. Un año des-
pués, en el primer aniversario de la conformación de esta 
junta, los miembros de la Sociedad Patriótica consideraron 
oportuno manifestar públicamente su júbilo: “los socios des-
pués de un servicio divino, recorrieron las calles de la capital con 
banderas y estandartes, seguidos de gran golpe de pueblo, y aún 
de personajes considerables ostentando en el sombrero escarapelas 
tricolores. […] Destruyéronse los retratos de Fernando VII y otros 
símbolos de la dominación española, en medio de mueras a la Me-
trópoli y a la tiranía.” 18 Uno de sus miembros, el padre José 
Joaquín Liendo y Larrea, “condujo una manifestación hasta 
las orillas del Guaire, portando un retrato de Fernando VII. Al 
llegar al río lo sumergió tres veces en el agua para ‘ahogar’ el 
infame Rey. Luego con peculiares ceremonias, enterró la efigie en 
la ribera para simbolizar con ello el cese del dominio español”19.

Esta práctica de castigar a un ausente a través de su 
imagen contaba con una larga tradición en la cultura oc-
cidental, precisamente para condenar a los culpables de 
delitos políticos y financieros. Incluso se llegaron a elabo-
rar efigies para ejecutarlas públicamente: “La imagen se 
sometía al ritual completo de ejecución, no sólo ahorcán-
dola, sino también condenándola a la picota, a la hogue-
ra, descuartizándola o decapitándola”20. Esta profanación 
de la imagen pretendía despojar al culpable de su repu-
tación, además de encauzar la ira colectiva, y se basaba 
según Freedberg en una lógica bastante simple: “si uno 
puede ser honrado a través de una imagen, también pue-
de ser deshonrado a través de ella”21. Esta misma práctica 
la verificamos en Caracas, unos años antes, un 4 de agosto 

de 1806, cuando el verdugo de la ciudad quemó en la pla-
za mayor, los papeles, banderas y el retrato del prócer in-
dependentista Francisco de Miranda (1750-1816), que se 
habían hallado a bordo de uno de los barcos desde el cual 
había invadido el pueblo de Coro. “El verdugo lo mostró 
primero al pueblo; luego lo pisó y lo echó al fuego”22. No es for-
tuito entonces que años después se repitan escenas seme-
jantes, pero esta vez para enjuiciar al rey lejano y odiado23.

Como podemos apreciar en muy corto tiempo la situa-
ción política dio un vuelco vertiginoso. El 5 de julio de 1811 
los diputados del Congreso general de Venezuela repudia-
ron a la monarquía y asumieron el modelo de república 
como forma de gobierno. La población se polarizó entonces 
entre quienes apoyaron la causa independentista, los que 
se mantuvieron fieles a los valores monárquicos y quienes 
intentaron no inmiscuirse. En este ambiente crispado, las 
imágenes del rey cobraron un renovado protagonismo. Tal 
como revelan las palabras del médico caraqueño José Do-
mingo Díaz (1772-1834) en sus Recuerdos sobre la rebelión de 
Caracas, quien describió los sucesos del 5 de julio de 1811:  

 
“Este día funesto fue uno de los más crueles de mi vida. Aque-
llos jóvenes en el delirio de su triunfo corrieron por las calles: 
reunieron las tropas en la plaza de la Catedral: despedazaron 
y arrastraron las banderas y escarapelas españolas: sustituyeron 
las que tenían preparadas, e hicieron correr igualmente con una 
bandera de sedición á la Sociedad Patriótica, club numeroso 
establecido por Miranda, y compuesto de hombres de todas 
castas y condiciones, cuyas violentas decisiones llegaron á ser 
la norma de las del Gobierno. En todo el día y la noche las 
atroces, pero indecentes furias de la revolución agitaron violen-
tamente los espíritus de los sediciosos. Yo los vi correr por las 
calles en mangas de camisa y llenos de vino, dando alaridos 
y arrastrando los retratos de S. M., que habían arrancado de 
todos los lugares en donde se encontraban. Aquellos pelotones 
de hombres de la revolución, negros, mulatos, blancos, espa-
ñoles y americanos, corrían, de una plaza á otra, en donde 
oradores energúmenos incitaban al populacho al desenfreno y 
á la licencia. Mientras tanto todos los hombres honrados, ocul-
tos en sus casas, apenas osaban ver desde sus ventanas entre-
abiertas á los que pasaban por sus calles”24. 

17 Esteban de Gori y Marina Gutiérrez de Angelis, “Lenguajes e iconografías de desmesura y amor por Fernando VII en los avatares de la crisis dinás-
tica” en Temas americanistas, Núm. 22, 2009, pág. 39.

18 Caracciolo Parra-Pérez, Historia de la primera república de Venezuela. Fundación Biblioteca Ayacucho, Caracas, 1992, pág. 285.
19 Citado por Carole Leal Curiel, “Tensiones republicanas: de patriotas, aristócratas y demócratas: la Sociedad Patriótica de Caracas” en Guillermo 

Palacios (coord.), Ensayos sobre la nueva historia política de América latina, siglo XIX. El Colegio de México, México, 2007, pág. 245.
20 David Freedberg, El poder de las imágenes. Estudios sobre la historia y la teoría de la respuesta. Cátedra, Madrid, 1992, pág. 297.
21 David Freedberg, Op. cit., pág. 299.
22 Carlos Duarte, La vida cotidiana en Venezuela durante el período hispánico. Fundación Cisneros, Caracas, 2001, vol. 2, pág. 126.
23 Agradecemos a la investigadora Olga Acosta el dato de que en el pueblo de Honda (Colombia) el 20 de noviembre de 1819 un grupo de vecinos 

envió una solicitud al gobernador a fin de que los retratos de Carlos IV y Fernando VII que se hallan en la Secretaría sean puestos en la horca por 
9 horas y luego quemados a la vista del pueblo. Lo que demuestra la práctica de la executio in effigie en fechas bastante tardías. Archivo General de la 
Nación, Colombia, sección Archivo Anexo, Fondo Historia, legajo 27, folio 197.

24 José Domingo Díaz, Recuerdos sobre la rebelión de Caracas. Imprenta de D. León Amarita, Madrid, 1829, pág. 33.



93VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Esta conducta iconoclasta no parece ser un acto es-
pontáneo y casual movido por las emociones desborda-
das del momento, sino que se convirtió en una práctica 
recurrente entre algunos ciudadanos, como nos advierten 
los expedientes de las causas de infidencia, que se inicia-
ron cuando las autoridades realistas retomaron el control 
del territorio después de la caída de la primera república 
en 1813. En estos juicios se destaca el seguido contra el 
abogado Francisco Espejo (1758-1814) por su actuación en 
Caracas y Barcelona. A éste se lo acusó de: “haber salido por 
las calles públicas de Caracas luego que se declaró la independen-
cia acompañado de Miranda y otros satélites con una bandera, 
infamando el carácter y sagrada persona de nuestro soberano el 
Señor Don Fernando Séptimo, diciendo a voces que muriese y 
viviese la independencia de Venezuela. De haber concurrido en-
tre una chusma de pueblo a la plaza mayor, donde tuvieron la 
insolencia de quitar las banderas españolas de un tablado que 
estaba preparado para cierta música, y arrojándolas en el suelo 
con el mayor desacato y menosprecio las patearon y despedazaron 
entre aclamaciones y gritos de alegría.[…] Y en otra noche que 
tuvieron iluminación en el cuartel veterano, hallándose presente 
el confesante, tomó un retrato del mismo rey y después de escar-
necerle llamándole cara de gato, con otros muchos vituperios lo 
arrojó al suelo y dio patadas a presencia de los circunstantes”25. 

Otro personaje de conducta similar fue el médico fran-
cés Juan Buscat, a quien se acusó de quemar los bustos de 
los reyes que se hallaban en la Sala Capitular, en la plaza 
mayor de Barcelona el 10 de noviembre de 1811. Además de 
ello, uno de los testigos declaró, que ese día “sacó don Juan 
Buscat, que se hallaba presente, el estoque del bastón que traía 
y rompió el retrato del rey Fernando Séptimo, nuestro monarca, 
antes que lo llevasen a la hoguera donde lo incendiaron, cuyo re-
trato traían en la mano don Pedro Carvajal y el doctor Espejo”26. 

También al capitán Matías Alzuru se le acusó de pre-
tender quemar el retrato de Carlos IV en el pueblo de 
Guanare, tal como lo relata uno de los testigos: “que don 
Matías Alzuru fue uno de los que pretendió se quemase el retrato 
del señor Don Carlos Cuarto, pues el testigo le oyó varias veces 
tratar con los demás compañeros sobre el particular”27. En su 
defensa el padre capuchino fray Ángel de la Rioja presentó 
una certificación en la que señaló que “se me confió en la 
ciudad de Guanare pocos días ha, una representación hecha a 
efecto de quemar los retratos de los reyes Don Carlos IV y Doña 
María Luisa, su esposa, para que no quedara memoria de ellos 

hecha por varios individuos de dicha ciudad, en cuyo número no 
estaba el citado capitán don Matías Alzuru, antes bien oí decir 
que habiéndosele propuesto a éste se uniese con los citados expo-
nentes, respondió: No se quería meter en semejantes asuntos”28.

Igualmente el doctor Miguel Peña, gobernador del 
puerto de La Guaira en julio de 1812, “tuvo el atrevimiento 
de desatar su furia contra la Real Efigie”29, cuando entró a 
las oficinas de la Real Hacienda “y a un retrato del Señor 
Don Fernando Séptimo que estaba encima de una mesa, vuel-
to al revés, le levantó y con una duela de barril le dio golpes 
y rompió el retrato, acompañando en la acción las expresiones 
de que si todavía había reliquias de Fernando”30.  

La violencia de los casos citados nos permite confir-
mar en primera instancia un reconocimiento del poder 
que la imagen del rey ejercía sobre la sociedad venezolana, 
incluyendo a sus detractores; y en segunda instancia una 
inversión de los códigos culturales, fenómeno en el cual 
lo que antes era apreciado como expresión de la majes-
tad, de la patria y hasta de lo sagrado, se convirtió rápi-
damente en símbolo de opresión y tiranía. 

EL PODER DE LA IMAGEN

Como podemos concluir aún subsistían viejas fórmu-
las y tradiciones, por lo que se procuró la destrucción de 
los símbolos como una estrategia de propaganda política, 
pero también de guerra simbólica. Esto es aún más evi-
dente en la decisión del cabildo civil del pueblo de Nir-
gua, que en septiembre de 1811, organizó la quema pú-
blica del retrato de Fernando VII y el pendón real en la 
plaza mayor, como acto de adhesión a la independencia. 
El abogado y político Juan Germán Roscio (1763-1821) 
narró brevemente el hecho en un ensayo titulado Patrio-
tismo de Nirgua y abuso de los reyes escrito el 18 de septiem-
bre de 1811. En éste Roscio, más interesado en combatir 
el alegato del derecho divino de los reyes, le responde al 
ayuntamiento del pueblo lo siguiente: “Por ella se califica 
la prudencia con la que Usted evadió el peligro y la sublimidad 
de sentimientos que manifestó, arrojando en una hoguera en esa 
plaza pública el retrato y armas de Fernando, el hijo de María 
Luisa, y el pendón que, como monumentos de ignomia y servi-
dumbre, permanecían en la sala de ese cuerpo capitular, depo-
sitados por transmisión de nuestros progenitores fascinados con 

25 Mario Briceño Perozo (ed.), Causas de infidencia. vol. 2, Biblioteca de la Academia Nacional de la Historia, 1960, pág. 279.
26 Mario Briceño Perozo (ed.), Op. cit., vol. 1, pág. 492.
27 Mario Briceño Perozo (ed.), Op. cit.,  vol. 1, pág. 506.
28 Mario Briceño Perozo (ed.), Op.cit., vol. 1, pág. 521.
29 Citado por Elías Pino Iturrieta, La mentalidad venezolana de la emancipación (1810-1812). Eldorado Ediciones, Caracas, 1991, pág. 184.
30 Mario Briceño Perozo (ed.), Op. cit., vol. 1, pág. 352.



94 EL REY EN LA HOGUERA

la idolatría que se tributa a los reyes, apoyada y propagada de 
generación en generación”31. Llama poderosamente la aten-
ción que se califiquen a estos objetos como símbolos de 
“idolatría” y “monumentos de ignomia y servidumbre.”   

En una carta de Roscio escrita unos días antes del acto, 
el 7 de septiembre de 1811, explicaba que: “Un gran inconve-
niente lo constituyó el fanatismo del pueblo con respecto a la au-
toridad de los monarcas. Se trató insistentemente de combatir ese 
concepto de origen tan remoto como arraigado en el medio, mas 
la vacilación siempre estuvo presente por su prestigio: “…y nada 
influían los clamores de cierto número de patriotas en el ánimo 
de los que así opinaban, pues este número era muy corto en com-
paración de los que todavía creían que los reyes son dioses sobre la 
tierra y tan invulnerables como Júpiter; que su autoridad y poder 
provienen inmediata y exclusivamente de los dioses; y otra mu-
chedumbre de delirios nacidos del gentilismo y de la idolatría”32. 

Según se desprende de estos hechos y discursos la estra-
tegia consistía en crear un tránsito simbólico entre el anti-
guo régimen a un régimen republicano, pero en el cual no 
bastaba con el retiro de los retratos y otros símbolos mo-
nárquicos a la oscuridad de algún depósito, éstos debían 
ser destruidos en actos públicos como una forma de alte-
rar violentamente la memoria histórica; su conservación 
era incompatible con la independencia.   

En este ambiente de guerra civil y radicalización políti-
ca en el cual muchas familias sufrían la persecución, el exi-

lio o la muerte, es natural que algunas decidieran esconder 
e incluso destruir los retratos de los monarcas que poseían 
en sus hogares. Su sola presencia podría evidenciar su leal-
tad a la causa realista y con ello hasta la pérdida de la vida, 
tras el recrudecimiento de la guerra. Esto explicaría la 
desaparición casi total de los retratos mencionados en tan-
tos documentos. Sin embargo, nuevos estudios han revela-
do que algunos pintores reutilizaron los retratos reales y los 
de sus funcionarios locales, como soportes para represen-
tar a las nuevas autoridades políticas. Es el caso del retrato 
del virrey Abascal que poseía el cabildo limeño, el cual fue 
reutilizado para retratar a José de San Martín (1778-1850) 
por el pintor Mariano Carrillo en 182233. Otro tanto se 
descubrió recientemente al efectuarse exámenes de radio-
grafía al retrato del patriota chileno Francisco Calderón, 
pintado en 1823 por José Gil de Castro, sobre una tela del 
mismo artista que representaba a Fernando VII, fechada en 
181634. Según los estudios la imagen subyacente encontra-
da era muy semejante a otro retrato elaborado por Gil de 
Castro en 1815 y conservado en Lima. Es evidente que la 
carencia de materiales y los costos de producción obligaron 
a reutilizar telas viejas, al tiempo que esto contribuyó sin 
duda a la guerra ideológica que se estaba librando. Es muy 
probable entonces que tras algunos retratos de nuestros 
héroes independentistas se oculten aún, en las sombras, 
las imágenes de Fernando VII y otros monarcas anteriores.

31 Pedro Grases, Pensamiento político de la emancipación venezolana. Fundación Biblioteca Ayacucho, Caracas, 1988, pág. 66.
32 Citado por Elías Pino Iturrieta, La mentalidad venezolana de la emancipación (1810-1812). Eldorado Ediciones, Caracas, 1991, pág. 191.
33 Luis Eduardo Wuffarden, “Avatares del bello ideal. Modernismo clasista versus tradiciones barrocas en Lima, 1750-1825” en Visiones y símbolos. Del 

virreinato criollo a la república peruana, Banco de Crédito, Lima, 2006, pág. 149.
34  En nota de prensa el Museo de Arte de Lima (MALI) notificó este descubrimiento en julio de 2009, en el marco del proyecto internacional de in-

vestigación “José Gil de Castro: Cultura visual y representación del antiguo régimen a las repúblicas sudamericanas”, financiado por la Fundación 
Getty de Los Ángeles.



95VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFÍA

Almarza, Ángel, 19 de abril de 1810. Último acto de fidelidad al rey de Espa-
ña, Caracas, Editorial Libro Marcados, 2010. 

Briceño Perozo, Mario (ed.), Causas de Infidencia, Caracas, Biblioteca de 
la Academia Nacional de la Historia, 1960, 2 vols.

Díaz, José Domingo, Recuerdos sobre la rebelión de Caracas, Madrid, Im-
prenta de D. León Amarita, 1829.

Duarte, Carlos, Diccionario biográfico documental. Pintores, escultores y do-
radores en Venezuela. Período hispánico y comienzos del período repu-
blicano, Caracas, Fundación Polar, Fundación Galería de Arte 
Nacional, 2000.

Duarte, Carlos, La vida cotidiana en Venezuela durante el período hispánico, 
Caracas, Fundación Cisneros, 2001, 2 vols.

Duarte, Carlos, Patrimonio hispánico venezolano perdido, con un apéndice 
sobre el arte de la sastrería, Caracas, Biblioteca de la Academia 
Nacional de la Historia, 2002.

Freedberg, David, El poder de las imágenes, Estudios sobre la historia y la 
teoría de la respuesta, Madrid, Cátedra, 1992.

Gazeta de Caracas, Núm. 17, Caracas, 30 de diciembre de 1808, tomo 1.

______, Núm 24, Caracas, 3 de febrero de 1809, tomo 1.

______, Núm 51, Caracas, 21 de julio de 1809, tomo 1.

Gori, Esteban de y Mariana Gutiérrez de Angelis, “Lenguajes e icono-
grafías de desmesura y amor por Fernando VII en los avatares 
de la crisis dinástica”, en Temas americanistas, núm. 22, 2009, 
pp. 38-53. 

Grases, Pedro (comp.), Pensamiento político de la emancipación venezolana, 
Caracas, Fundación Biblioteca Ayacucho, 1988.

Landavazo, Marco Antonio, “La sacralización del rey Fernando VII, la 
insurgencia novohispana y el derecho divino de los reyes” en 
Revista de Indias, núm. 221, vol. LXI, 2001, pp. 68-90.

Leal Curiel, Carole, “Tensiones republicanas: de patriotas, aristócratas 
y demócratas: la Sociedad Patriótica de Caracas” en G. Palacios 
(coord.), Ensayos sobre la nueva historia política de América Latina, 
siglo XIX, México, El Colegio de México, 2007, pp. 231-264.

Mali, “El rey oculto. Revelador descubrimiento en el marco de los estu-
dios realizados por el proyecto de investigación sobre José Gil 
de Castro revelan aspectos desconocidos acerca del período de 
la independencia”, Nota de prensa, Lima, 10 de julio de 2009. 
http//www.museodearte.org.pe

Mínguez, Víctor, “La ceremonia de Jura en la Nueva España, procla-
maciones fernandinas en 1747 y 1808” en Varia Historia, Belo 
Horizonte, vol. 23, núm. 38, 2007, pp. 273-292.

Parra-Pérez, Caracciolo, Historia de la primera república de Venezuela, Ca-
racas, Fundación Biblioteca Ayacucho, 1992.

Pino Iturrieta, Elías, La mentalidad venezolana de la emancipación (1810-
1812), Caracas, Eldorado Ediciones, 1991.

Straka, Tomás, La voz de los vencidos. Ideas del partido realista de Caracas 
1810-1821, Caracas, Comisión de Estudios de Postgrado, Fa-
cultad de Humanidades y Educación, Universidad Central de 
Venezuela, 2000.

Urquinaona y Pardo, Pedro de, Relación documentada del origen y progresos 
del trastorno de las provincias de Venezuela hasta la exoneración del 
capitán Don Domingo Monteverde, hecha en el mes de diciembre de 
1813 por la guarnición de la plaza de Puerto Cabello, Madrid, Im-
prenta Nueva, 1820.

Wuffarden, Luis Eduardo, “Avatares del bello ideal. Modernismo cla-
sista versus tradiciones barrocas en Lima, 1750-1825” en Visión 
y símbolos. Del virreinato criollo a la república peruana, Lima, Ban-
co de Crédito, 2006, pp. 113-198.



97VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L as palabras y melodías del cantautor catalán Joan 
Manuel Serrat en su canción Fiesta nos iluminan 
y sugieren tópicos y características que la conso-

lidan como una manifestación soberana de la cultura. 
Efectivamente, repasando y cantando los párrafos de Se-
rrat podemos decir que la fiesta es: despliegue del ser sa-
grado y profano, un corte en la temporalidad cotidiana 
o hito en el tiempo ordinario, espacio temporal cualita-
tivamente valioso donde todos logran ser y parecer otra 
cosa en una convivencia acompañada de una estética espe-
cífica, para finalmente poder concluir cantando “Se aca-
bó, el sol nos dice que llegó el final”.  

Con esta música de fondo, podemos ir presentando 
nuestra celebración navideña en el Santiago del siglo 
XIX, al tiempo que iremos intentando demostrar que, 
a pesar del proceso de secularización1 y modernización 
que comenzará a experimentar la sociedad chilena, la Na-
vidad se mantendrá hasta mediados del siglo XIX como 
una fiesta heterodoxa y con tintes barrocos. A partir de 
entonces, por modificaciones urbanas, influencias exter-

nas y cambios en la forma de concebir la piedad, la na-
vidad se irá transformando en una fiesta más privada y 
familiar, con tintes extranjeros y menos chilenos.  

Por la amplitud de los temas que aquí estamos sugi-
riendo, nos abocaremos a ver la transformación de la 
fiesta navideña desde mediados de siglo, a la luz de los 
cambios propuestos por las autoridades frente a un nuevo 
concepto de orden y como corolario de una nueva forma 
de ver la piedad desde Roma. En este proceso veremos que 
las preocupaciones por el orden son compartidas por las 
autoridades civiles y eclesiásticas e incorporan a la pren-
sa como un nuevo protagonista en la discusión pública2.

LA CELEBRACIÓN DE LA NAVIDAD EN CHILE

Las navidades coloniales fueron una instancia festiva 
que, al igual que muchas otras, compartían una naturaleza 
sensitiva y exteriorizante que podría denominarse barro-
ca3. Si a esto le agregamos que la Navidad en Chile se daba 

TENSIONES NAVIDEÑAS. 
PERMANENCIA DE ELEMENTOS BARROCOS Y SURGIMIENTO 

DE ASPECTOS MODERNIZADORES 
EN LA PASCUA SANTIAGUINA DEL SIGLO XIX

OLAYA SANFUENTES / CHILE

1 La idea de secularización que utilizamos se aleja de la de la sociología clásica que parte de la base de que la diferenciación de las esferas secular y 
religiosa llevaban necesariamente no solo la privatización sino la declinación de la religión. La evidencia ha mostrado que la religión siguió pre-
sente también en la dimensión pública. Esta idea la he tomado de Serrano, Sol, Qué hacer con Dios en la República? Política y secularización en Chile 
(1845-1885), Fondo de Cultura Económica, México, 2008, pág 20.

2 “Los periódicos se convirtieron en el soporte material de participación”, Bernedo, Patricio, Prensa e Iglesia en el Chile del siglo XIX. Usando las 
armas del adversario, Cuaderno de Información 19, 2006, pág 103.

3 Nos inclinamos por las ideas de José Antonio Maravall en La cultura del barroco. Análisis de una estructura histórica; Editorial Ariel, Barcelona, respec-
to al barroco, que para referirse a este fenómeno tanto en Europa como en América, lo trata como un concepto de época, en que hay una relación 
indisoluble entre poder político y religioso y en que toda la sociedad se ve afectada. El barroco lo entenderemos como una herramienta al servicio 
de la conservación de una visión de mundo y de una sociedad en tensión. Mediante recursos persuasivos se trata, al mismo tiempo, de persuadir 
y de acallar a la masa para mantener el orden.



98 TENSIONES NAVIDEÑAS

en la época estival, en que la naturaleza pródiga desplega-
ba toda su fertilidad y bonanzas, la sensualidad, el gozo y 
las muestras de amor ponían el tono y permitían que las 
navidades fueran bastante carnavalescas. Muchos desórde-
nes y desbandes hubo en las navidades coloniales, lo que 
llevó a las autoridades religiosas a pronunciarse. 

Las características barrocas y religiosas4 de la navidad 
capitalina se mantuvieron casi intactas durante gran parte 
del siglo XIX. Tanto la prensa, como los viajeros que se 
acercaron y avecindaron en nuestro país, así como foto-
grafías de época nos muestran esta abigarrada celebración 
llena de estímulos y bastantes desórdenes. Durante mu-
chos años la fiesta tenía su centro en la Plaza de Abastos, 
hasta que la magnitud que alcanzó obligó al intendente 
a trasladarla a la Alameda. Desde todos los lugares ale-
daños de Santiago llegaban los tenderos y venteros con 
sus frutas, flores, fritangas, horchatas, helados y dulces a 
instalarse a los costados de la Alameda para vender sus 
productos. El pueblo se paseaba y disfrutaba de la cele-
bración, donde convivían, transversalmente, ricos y po-
bres, grandes y chicos, hombres y mujeres.  

Todo este despliegue y derroche de recursos no era 
otra cosa que una demostración explícita de lo vivida y 
genuina que la celebración del nacimiento del Hijo de 
Dios era para los fieles decimonónicos. Cada vez que 
se celebraba navidad, se participaba activamente en la 
conmemoración, en la vuelta a vivir el gozo que produ-
cía este evento fundante del cristianismo. La encarna-
ción de Dios se entendía como un evento que afectaba 
inmediatamente la existencia de los hombres. Se la veía 
como una realidad histórica propiamente tal5. 

Por esta razón es que la visualidad de la celebración 
navideña siempre incluía elementos sacados de un tiem-
po y espacio contemporáneo y chileno. Las ofrendas 
navideñas eran aquellas que proporcionaban el campo 
chileno con sus cosechas estivales. Flores y frutas cons-
tituían las ofrendas al Niño Jesús en fanales y pesebres, 
así como eran el regalo preferido entre aquellos que se 
estimaban. Los hombres regalaban albahaca a las niñas re-
tacas y los duraznitos de la virgen y las brevas de la esta-
ción se regalaban a grandes y niños.  

Es la importancia absoluta de la fiesta navideña en el 
sistema de valores de esta sociedad tradicional la que ex-
plica todo el derroche pero, al mismo tiempo, los desórde-
nes aparejados a la celebración. El acontecimiento es tan 
magno y su conmemoración tan genuina, que no hay zona 
de la vida que no se afecte, ya sea mundana o religiosa6. 
Frente a todo esto, la Iglesia hubo de reaccionar. Heredera 
de un reformismo eclesiástico del siglo XVIII con tenden-
cias regalistas, la Iglesia chilena decimonónica reaccionó 
con distancia frente al culto tan exteriorizado que podía 
caer en supersticiones, emotividades, irracionalidades y 
suntuosidades7. Hubo también reformismo dentro de la 
Iglesia que, en un primer momento ilustrado y luego ul-
tramontano, defendió algunos elementos secularizadores 
para depurar expresiones consideradas profanas8. La auto-
ridad civil también se pronunciaba frente a los desbandes 
de las fiestas navideñas. En sus intentos de conseguir el or-
den y la vida civilizada, los desórdenes callejeros eran una 
preocupación. La siguiente cita, muy temprana en el siglo 
XIX, resume los tópicos que preocupan tanto a las autori-
dades eclesiásticas como a las civiles y contiene las caracte-
rísticas que se mantendrán intactas en el tiempo, constitu-
yéndose en temas de preocupación compartida por las dos 
esferas en el contexto de la secularización y modernización.

“La construcción de ramadas en las festividades de Pas-
cuas y de los patronos de los pueblos, sirve para atraer 
multitud de gentes de ambos sexos que se entregan a la 
embriaguez, al juego y a los demás excesos consiguien-
tes a un concurso permanente a todas las horas del día 
y de la noche. Para evitar estos males se ha decretado 
su prohibición por la Sinodal del Obispado y por los 
bandos del Gobierno. Pero en el transcurso del tiempo 
se han visto renovadas por un reprensible disimulo de 
los jueces territoriales o por ignorancia de tales prohibi-
ciones. A fin de que no continúe este abuso, mando a 
todos los jueces del Estado tengan especial cuidado en 
observar dicha prohibición, haciendo que se publique 
por bando en sus respectivos territorios este decreto, 
que para el efecto se insertará en la Gaceta Ministerial”9.

4 Entendiendo la fiesta religiosa como aquella con raíz sagrada, de carácter trascendente, que afirma la vida y la confraternidad entre los hombres. 
Cruz, Isabel “Una instancia de sociabilidad pública: el legado de la fiesta religiosa barroca en Chile a principios del siglo XIX”, en Agulhon, Mauri-
ce (et. Al), Formas de Sociabilidad en Chile, 1840-1940, Santiago de Chile, 1992, pág. 73. Más adelante, Cruz señala que para ella, las fiestas religiosas 
de origen colonial, mestizas, son las fiestas en el pleno sentido de la palabra.

5 Pieper, Josef, Una teoría de la fiesta. Madrid, 1974, Ediciones Rialp, pág. 34.
6 Pieper, Op.Cit, pág. 44.
7 Serrano, Sol, “La privatización del culto y la piedad católicas”, en Sagredo, Rafael y Cristián Gazmuri (eds), Historia de la Vida Privada en Chile, Tomo 

II. El Chile moderno. De 1840-1925, Editorial Taurus, 2006, pág. 140.
8 Serrano, Sol, Qué hacer con Dios en la República, pág. 24.
9 Valdez, Cristóbal, Colección de las leyes y decretos del gobierno desde 1810 hasta 1823. Santiago, Imprenta Chilena, 1920, pág. 166.



99VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Tanto para los ojos de la autoridad civil como para 
los eclesiásticos, los desórdenes de las navidades deci-
monónicas eran muchos y de variada índole. 

Uno de los excesos más importantes es el que se rela-
ciona con el consumo de alcohol. En las fiestas navideñas, 
fondas y chinganas constituían los espacios predilectos del 
pueblo para celebrar después de los oficios religiosos y hasta 
altas horas de la noche. Era ahí donde los desórdenes y abu-
sos morales suscitaban la preocupación de las autoridades. 

Algunos extranjeros quedaron impresionados con cier-
tas escenas navideñas comentando que el pueblo permane-
cía toda la noche en las ramadas de la Alameda cantando, 
bailando, comiendo, jugando y bebiendo “de forma real-
mente salvaje”10 Algunos aristócratas sentían también re-
pulsión por las formas populares de celebrar, considerando 
que las celebraciones navideñas en las calles santiaguinas 
eran repugnantes por los excesos de la bebida en el pueblo11.

Las autoridades y la opinión pública a través de la pren-
sa manifestarían su compartida preocupación. El año 1851 
estalló una controversia entre el periódico El Progreso y la 
Revista Católica12, ya que el primero acusaba a la Iglesia por 
no velar ni fiscalizar la embriaguez acaecida durante la na-
vidad de 1850. La prensa católica se quejaba también de la 
negligencia civil para hacerse cargo de este problema, en que 
el “libertinaje del pueblo que ha bebido sin tasa hace caso 
omiso de la decencia que exigen las buenas costumbres”13.

Variadas disposiciones municipales intentaban con-
trolar las ventas de alcoholes y los desbandes que su 
consumo exagerado producían. Había una especial pre-
ocupación por la decencia pública de parte de las auto-
ridades, pero los venteros intentaban burlar las disposi-
ciones e improvisaban toda clase de refrescos con malicia 
para satisfacer a los sedientos consumidores. 

Hacia 1892 se promulgó la Ordenanza general de 
Policía para los establecimientos y lugares en que se ex-
pendían bebidas fermentadas o destiladas, según la cual 
los locales que vendían alcohol quedaban bajo con-
trol policial, prohibiéndose la venta a menores de 16 

años y el comercio de alcohol en los espacios públicos. 
Los excesos continuaron y en 1899 se lanzó una nueva 
y más estricta ordenanza que prohibía la venta de cual-
quier tipo de alcohol en los espacios públicos urbanos.

Los ruidos navideños constituían, asimismo, un factor 
de desorden para las autoridades.   

Para la eclesiástica, el canto en lengua vulgar en la misa de 
aguinaldo implicaba algo intolerable. Hacia 1838, las auto-
ridades eclesiásticas de Santiago decían que no era posible 
que en las misas navideñas se escucharan las mismas ento-
naciones de los estrados, teatros y aún las de otros lugares 
de inmoralidad y corrupción. Mandaba, entonces al pro-
visor y vicario general que pusiera orden y que se cantaran 
solamente canciones aprobadas para las misas solemnes14.

Diez años más tarde, el Arzobispo Rafael Valentín Val-
divieso vuelve a insistir en este camino, preocupado por 
el tenor profano y popular que la celebración navideña 
seguía desplegando. Utiliza las categorías de inmodera-
ción e impropiedad para describir lo que ocurre en estas 
fiestas e insiste en la importancia de velar por los ritos 
establecidos por la iglesia para evitar escuchar “cantares 
con entonaciones profanas, pífanos y otros instrumen-
tos que imitan cantos de aves o gritos de cuadrúpedos15. 
Hay, asimismo, testimonios de viajeros que se impresio-
nan con esta algarabía y ruidos animales en los templos. 
C.E Bladh describe las fiestas navideñas de Chile como 
“extrañas y exóticas” y cuenta que hasta las iglesias llegan 
las personas con gallinas y cerdos vivos que son golpea-
dos para hacerlos cloquear y chillar16. Otros tocaban pi-
tos y cuernos o metían bulla con matracas produciendo 
un terrible ruido que duraba toda la noche. 

Hay también una preocupación respecto a controlar 
los excesos que tengan que ver con el cuerpo.  

En las calles santiaguinas la gente pululaba y paseaba 
sin rumbo, armando un torbellino de confusión con gritos 
y chillidos. La gente se empujaba y se perdía en calles y ca-
llejuelas, armando una masa unida y compacta17. Se daban 
restregones, pellizcones y “otras impertinencias”18. Esto 
llevaba, muchas veces a riñas y pleitos callejeros. 

10 Treutler, Paul, Andanzas de un alemán en Chile, 1851-1863, Editorial del Pacífico, 1958, pág. 502.
11 Errázuriz, Amalia, Mis días de peregrinación en Oriente, Santiago, s/f, pág. 338.
12 La Revista Católica aparece el 1 de abril de 1843 publicándose en forma interrumpida hasta 1874, cuando fue reemplazada por El Estandarte 

Católico, diario político dirigido por el clero, que a su vez fue reemplazado por El porvenir. La revista Católica fue reestablecida en 1892 con publi-
caciones quincenales.

13 El Chileno, 27 de diciembre de 1885, número 644, Santiago.
14 Manuel Arzobispo Electo-Pedro Reyes en Boletín eclesiástico o sea colección de edictos, estatutos i decretos de los prelados del Arzobispado de Santiago de Chile, 

Santiago, Imprenta de la Opinión, 1861, Tomo I, pág. 53.
15 Arzobispo Rafael Valentín Valdivieso en Boletín eclesiástico o sea colección de edictos, estatutos i decretos de los prelados del Arzobispado de Santiago de Chile, 

Santiago, Imprenta de la Opinión, 1861, Tomo I, pág. 223-224.
16 Bladh, C-E, La República de Chile, 1821-1828, Imprenta Universitaria, Santiago, 1951, pág. 55.
17 Corresponsal en Santiago para El Diario, 26 de diciembre de 1854, número 1104, Valparaíso.
18 Corresponsal en Santiago para El Diario, 20 e diciembre de 1855, número 1408, Valparaíso.



100 TENSIONES NAVIDEÑAS

Pero nuevamente, la prensa de opinión mostraba su 
preocupación y decía que el intendente estaba preocupado 
y que ya vendrían tiempos sin inconvenientes y desórde-
nes y que la Pascua sería celebrada de un “modo digno”19.
Pasada la navidad, el mismo diario hacía una apología al 
intendente Tocornal, quien habría trasladado las ventas a 
la Alameda desde la Plaza de Abastos. Se adoptaba así el 
modelo europeo del paseo ordenado por una calle ancha 
y señorial, con las ventas al costado dispuestas con todo 
orden y simetría. Alguna prensa destacó, entonces, el com-
portamiento del pueblo en la fiesta, argumentando que 
entraba lentamente un espíritu de orden y moderación. 
En 1869 El Ferrocarril comentaba que, a pesar de que la 
Alameda se hizo estrecha para contener a tanta gente, el 
ambiente era de alegría y no ocurrió ningún desorden y 
solo hubo algunos ebrios que fueron llevados a la policía.20 

Se ve que la prensa es el lugar para discutir el modelo 
de celebración y la idea de orden que los diferentes gru-
pos defienden. Para esos mismos años, el conservador 
diario El Mensajero del Pueblo se quejaba, en cambio, 
de los excesos, acciones inmodestas, riñas, pendencias y 
embriagueces que se llevaban a cabo en la Alameda para 
el 24 de diciembre21. Para esta prensa, las fondas y chin-
ganas y las correrías por la Alameda constituían el “mun-
dos inversus” del catolicismo postridentino22. 

LA NUEVA PIEDAD

Frente a todos los excesos heredados de una socie-
dad tradicional y de una piedad barroca, la jerarquía de 
la Iglesia irá tratando de imponer, a través de variadas 
herramientas, pero sobre todo apoyada en las posibilida-
des del impreso, un nuevo tipo de piedad. Una piedad 
más íntima, individual, menos exteriorizable23, una pie-
dad más familiar y menos colectiva24.  

Un libro clave en este escenario lo constituía la Imita-
ción de Cristo de Kempis, lectura obligatoria en el Semina-
rio de Santiago y recomendado por la prensa como libro 
clave para ser un buen cristiano25. Aquí y en otras lectu-
ras piadosas se hablaba de la importancia de la oración 
individual como arma frente a los males del siglo. Más 
que dotar de herramientas doctrinarias, la nueva piedad 
quería llegar al corazón y al intelecto del fiel para lograr 
su verdadero convencimiento. A diferencia de la experien-
cia barroca festiva comunitaria, en la experiencia piadosa 
de lectura y de devoción, el único testigo era el libro26.

Las novenas, junto con los devocionarios, fueron el 
género más frecuentemente adoptado por los impresos 
piadosos destinados a devociones particulares. Esta era 
una forma textual surgida a principios de la Edad Me-
dia en Francia y España que, como lo dice su nombre, 
consistía en el rezo durante nueve días seguidos de una 
determinada devoción con el propósito de conseguir al-
gún favor o gracia o para prepararse para la celebración 
de un acontecimiento especial. Estaban asociados a una 
práctica de lectura intensiva. Suponían una lectura perso-
nal, de forma colectiva o individual, en la casa o en una 
iglesia. Eran baratas de conseguir27.  

Hemos encontrado un cuerpo importante de nove-
nas de Navidad para el siglo XIX. Impresas en el extran-
jero o bien en Chile, estos documentos permitían una 
preparación espiritual para el esperado acontecimiento 
del nacimiento de Cristo.    

 
“Los impresos piadosos dedicados a devociones particu-
lares dan cuenta de una piedad romántica con grandes 
dosis de emotividad, tal y como lo había sido la piedad 
barroca, pero que a diferencia de ésta, ponía su acento en 
la oración interior, personal e individual a través del mé-
todo de oración mental. Esto era en parte expresión de 
la fuerte influencia recibida de la espiritualidad francesa 

19 Corresponsal en Santiago para El Diario, 20 de diciembre de 1856, número 1716, Valparaíso.
20 El Ferrocarril, 25 de diciembre de 1869, Santiago.
21 El Mensajero del Pueblo, 24 de diciembre de 1870, número 29, Santiago.
22 Salinas, Maximiliano, Historia del pueblo de Dios en Chile. La evolución del cristianismo desde la perspectiva de los pobres, ediciones Rehue, Santiago, 1987, 

pág. 122.
23 Hay que decir, no obstante, que frente a una Iglesia conservadora y temerosa de los resultados de la Independencia, va surgiendo lentamente otra 

iglesia más liberal que sabrá dialogar con los cambios sociales y culturales que van apareciendo. Sin embargo, para Maximiliano Salinas, desde 1850 
a 1880 el espíritu conservador se adueña de la Iglesia. Salinas, Op.Cit, pág. 148.

24 “Celebra el nacimiento del Niño Dios, yendo al templo, a tomar parte en esas hermosas fiestas de la noche y de la mañana. Júntate con buenos cris-
tianos, pasa un día tranquilo con tu esposa y tu familia.” El Mensajero del Pueblo, 24 de diciembre de 1870, Año I, número 29, Santiago, pag. 413.

25 Salinas, Op.Cit, pág. 128.
26 Cherniavsky, Carolina, La religión en letra de molde: Iglesia y lectura en la arquidiócesis de Santiago, 1843-1899, tesis para optar al título de doctor en 

Historia, Pontificia Universidad Católica de Chile. Profesor guía Sol Serrano, Santiago, 2008.
27 Cherniavsky, Carolina, La religión en letra de molde: Iglesia y lectura en la arquidiócesis de Santiago, 1843-1899, tesis para optar al título de doctor en 

Historia, Pontificia Universidad Católica de Chile. Profesor guía Sol Serrano, Santiago, 2008, pág. 214.



101VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

contrarreformista a través de las congregaciones religio-
sas que se habían instalado en el país a partir de la década 
del cuarenta. Pero también esta piedad afectiva, íntima y 
sentimental, opuesta al racionalismo y al intelectualismo 
que caracterizará a la piedad católica chilena de media-
dos de siglo, fue fomentada y propagada desde Roma”28.

Van surgiendo a finales del siglo XIX nuevas formas 
de celebrar la navidad que también hablan de un cam-
bio de foco y de aspectos tendientes a la privatización de 
las prácticas votivas.     

Hacia 1870 una revista católica conservadora habla 
de la celebración de la navidad de algunas familias “ver-
daderamente cristianas”, donde el padre, la madre y los 
hijos arrodillados delante de una imagen del niño, reci-
tan oraciones y cantan villancicos. El contraste con la otra 
forma de celebrar, la profana y popular queda explícita: 
“La Plaza de Abastos, la Alameda, ¿no son testigos de ac-
ciones inmodestas, de riñas, pendencias, embriagueces y 
otros cien actos tan punibles como estos?29, argumentaba 
la publicación de tinte conservador.  

Grupos de particulares proponen hacer fiestas en 
sus casas, prometiendo orden y moderación30. Hacia 
1879 se anuncia en los periódicos la lista de fiestas par-
ticulares que habrá en Santiago31, así como la organiza-
ción de kermesses navideñas.   

La celebración en la intimidad de los hogares se-
guía siendo alrededor de un nacimiento o pesebre. Si 
bien antes éstos tenían un carácter más bien público, 
donde una comunidad extendida se acercaba a ofren-
dar, la preparación y las prácticas votivas asociadas a 
los nacimientos también participan de la tendencia a 
la privatización. A finales de siglo asistimos a citas que 
hablan de una preparación más familiar de los pese-
bres. Tenemos, asimismo, un precioso cuadro de Artu-
ro Gordon donde se respira un ambiente de devoción 
y recogimiento en el rezo de la novena ante un pesebre.

Paralelas a estas fiestas particulares y privadas, segui-
rán organizándose las fiestas públicas y populares en la 
Alameda32 y en otros barrios, como de San Isidro y San 

Diego. En esos lugares los cantos y bailes populares se 
prolongaban toda la noche hasta el amanecer a través de 
puestos de frutas, flores y dulces. Se bailaban zamacuecas 
al son de arpa y guitarra33. Las cantoras lucían vistosos tra-
jes llenos de cintas y blondas y entonaban sus villancicos, 
aguinaldos y tonadas a María y al Niño Jesús34.   

Se ve claramente en estas iniciativas el deseo y el es-
fuerzo de parte de la jerarquía eclesiástica por discipli-
nar las prácticas religiosas. Este esfuerzo se intensifica a 
mediados del siglo XIX, con la gestión del arzobispo de 
Santiago –Rafael Valentín Valdivieso– desde 1847 y con 
la ayuda de la Revista Católica. Sin embargo, la autori-
dad civil también compartía esta preocupación. El inten-
dente José Miguel de la Barra decía que las costumbres 
de la ciudad eran un deber tanto del Estado como de la 
Iglesia, lo cual es elocuente de la presión del estado por 
quitar la exclusividad de la Iglesia en la esfera pública. 

Diversas corrientes irán produciendo una privatización 
de la piedad en el siglo XIX.  Sol Serrano explica este pro-
ceso enriqueciendo y complejizando el término. Para ella, 
la religión se privatizó en el sentido de que progresivamen-
te fue expulsada del estado y redefinió su lugar en el reor-
denamiento del espacio público tradicional y moderno, 
de las calles, de la política, de la opinión y del debate.  Sin 
embargo, continuó teniendo presencia pública en el culto 
colectivo. En la segunda vertiente, la religión se privatizó 
en el sentido de que se hizo más interior, íntima, familiar35.

Creemos que con las fuentes hemos podido mostrar 
estas dos tendencias. Por un lado la forma de celebrar la 
Navidad fue acomodándose a las nuevos escenarios políti-
cos y urbanos del Santiago de finales del siglo XIX, lo que 
terminó por generar una segregación en la forma tradicio-
nal de celebrar la navidad. Ya no fue más una celebración 
masiva y transversal, en un espacio urbano compartido 
sino que para la mayoría quedó confinada a ciertos lugares 
públicos autorizados y tildada desde entonces como reli-
giosidad popular. Son resabios vivos de ese catolicismo ba-
rroco colonial. Por otra parte, las autoridades favorecieron 
las prácticas más privadas e individuales frente a las públi-
cas y colectivas en lo que a devoción se refiere.  

28 Cherniavsky, Op.Cit, pág. 217.
29 El Mensajero del Pueblo, 24 de diciembre de 1870, Año I, número 29, pág. 412.
30 Las Novedades, 19 de diciembre de 1878, número 367, Santiago.
31 Los Tiempos, 25 de diciembre de 1879, número 608, Santiago.
32 El paseo de las Delicias fue anoche visitado por un concurrencia inmensa de gente, en su mayoría del pueblo”, en El Chileno, 25 de diciembre de 

1888, número 1590, Santiago.
33 Los Tiempos, 26 de diciembre de 1878, número 305, Santiago.
34 Salinas, Maximiliano, Canto a lo divino y la religión popular en Chile hacia 1900, Lom ediciones, pág. 172.
35  Serrano, Sol, “La privatización del culto y la piedad católicas”, en Sagredo, Rafael y Cristián Gazmuri (eds), Historia de la Vida Privada en Chile, Tomo 

II. El Chile moderno. De 1840-1925, Editorial Taurus, 2006, pág. 153.



103VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

A mediados de los 90 empecé a advertir la magni-
tud del fenómeno de exportación de arte qui-
teño barroco para el culto fuera de la Audien-

cia de Quito, fenómeno que más adelante situé en el 
último cuarto del siglo XVII, con un claro dominio de 
los talleres de la capital, que inicialmente se dieron a 
conocer alrededor de la destacada figura de Miguel de 
Santiago y cuyo taller recibió encomiendas artísticas tan-
to desde el sur como desde el norte.  

A través de la revisión de la documentación primaria 
y la constante visita y análisis de colecciones públicas y 
privadas fuera de Ecuador, fui tomando conciencia no 
solo de la enorme cantidad de piezas de arte religioso 
que habían sido demandadas desde distintos puntos de 
la América Latina, sobre todo hacia la costa pacífica, sino 
que esta exigió cambios o adaptaciones en el proceso 
mismo de elaboración, en el uso de nuevos materiales, el 
embalaje que asegurase la conservación en traslados por 
tierra y mar, en la cadena de comerciantes no especiali-
zados, en la utilización de ciertas iconografías predomi-
nantes, entre otros. El primer rastreo más sistemático lo 
hice en Chile, quizás la región que más obra quiteña de-
mandó a lo largo de los siglos XVIII y primera mitad del 
XIX, sobre todo desde los sectores religiosos.   

Sin embargo, conforme pude estudiar el fenómeno 
desde casa y ampliar el tipo de objetos solicitados, el nú-
mero de lugares y sujetos que encomendaban obra, este 
resultó más complejo de lo que había pensado. Mucho 
dependió de quien y por qué razones se solicitó una obra.  
Por citar un ejemplo: esculturas de devoción requeridas 

desde la rica población payanesa del siglo XVIII, tanto por 
las órdenes religiosas como por los grandes comercian-
tes, podían “darse el lujo” de costear y transportar piezas 
completas de tamaño natural y “enriquecerlas” con adi-
tamentos realizados por los orfebres locales; en cambio, 
por los mismos años, buena parte de la escultura devo-
cional que iba a Santiago o Rancagua era a candelabro, 
cabezas y manos salían de Quito para ser vestidas en su 
lugar de destino, es decir “naturalizarlas”. La continuidad 
de este fue posible gracias a la demanda de sectores po-
pulares quienes ligados aún a la religiosidad barroca, les 
interesaba el valor religioso (e inamovible) del objeto más 
que su valor estético, en un momento en que las elites 
ilustradas americanas promovían la sistematización de las 
artes y el uso de recursos visuales “clasicistas”. 

Así, la fama de un arte quiteño de contenido religio-
so, realizado por buenos artífices y a bajos costos, permi-
tió su supervivencia hasta mediados del siglo XIX. En 
este proceso, no solo viajaron las obras sino que incluso 
muchos de los artistas quiteños tras la luchas indepen-
dentistas se instalaron en pueblos y ciudades en Vene-
zuela, Colombia, Perú y Chile, por citar los lugares más 
frecuentados. Lo hicieron como artistas, educadores de 
arte, fotógrafos y contribuyeron efectivamente a la forma-
ción de liceos y academias de arte en sus nuevos lugares 
de residencia. Se adaptaron como los camaleones, a ve-
ces produciendo y ofreciendo obra de corte barroco, en 
otras, aquella que estaba de moda: retratos neoclásicos, 
pintura de historia de corte romántico y así otros. 

IMAGEN EXPORTADA: 
EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCIÓN

EL CASO DE QUITO

ALEXANDRA KENNEDY-TROYA / ECUADOR



104 IMAGEN EXPORTADA: EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCIÓN. El CASO DE QUITO

Quito, conjuntamente con otros centros como Cuzco, 
Lima o Potosí, se convirtieron en lugares destacados de 
producción y exportación de herramientas visuales para 
el culto religioso, y posteriormente, en el caso de Quito, 
para instrumentar la construcción de las nuevas nacio-
nes. Si bien algunas imágenes supusieron la extensión 
de cultos arraigados en Quito –i.e.Virgen Peregrina de la 
Merced o la Apocalíptica de Quito– la mayor parte de las 
veces se trató de obra genérica revestida del consiguien-
te poder en el sitio de destino, por quienes solicitaban 
las obras completas o en partes y las adaptaban a la reali-
dad social y económica del lugar, y finalmente por quie-
nes hacían uso de las mismas. Resumiendo, el poder de 
la imagen iniciaba su reacción el momento de aterrizar 
en el lugar en particular y en un momento concreto, sin 
embargo, la emisión de la misma estaba fuertemente li-
gada con el tipo de culto generado en el lugar de origen. 

Por fortuna, estas investigaciones tuvieron eco en Qui-
to y en el 2007 se realizó un Seminario Internacional ti-
tulado “Arte quiteño más allá de Quito”, auspiciado por 
el municipio capitalino y coordinado por Alfonso Ortiz 
Crespo. Algunos de los colegas que participan de este 
Encuentro en Santa Cruz aportaron sustancialmente a la 
comprensión del fenómeno desde los lugares de recepción 
de obra y artistas quiteños. Las memorias de dicho Se-
minario fueron lanzadas hace pocos meses en Quito, mi 
aporte consistió en el planteo general de la problemática 
al abrir dicho Encuentro y en cerrar el libro incorporan-
do las ricas y variadas contribuciones de los colegas de 
manera comparativa. (Véase: “A modo de epílogo”, en: 
VVAA, Arte quiteño más allá de Quito. Memorias del semina-
rio internacional, agosto del 2007, Quito, Biblioteca Básica 
de Quito 27, Quito, FONSAL, 2010, pp.378-385). Este 
aporte se reproduce a continuación.  

IMAGEN EXPORTADA: 
EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCIÓN

Me siento parcialmente responsable de haber provoca-
do la realización del seminario “Arte quiteño más allá de 
Quito” y el libro correspondiente. Desde principios de los 
noventa había empezado a trabajar el tema de la exporta-
ción masiva de objetos artísticos y artesanales desde Quito. 
En 1994 fui invitada a Santiago de Chile por la Universi-
dad Católica, la Fundación Andes y la Galería Carroza en 
Santiago de Chile, con el objeto de observar fondos públi-
cos y privados en varios lugares donde se encontraban un 
sinnúmero de piezas de arte quiteño arribadas a Chile des-
de el siglo XVIII. Entonces, registramos y fotografiamos 
las piezas que suponíamos –a través de un análisis eminen-
temente visual– formaban parte del gran corpus del arte 

de Quito y que por diversas circunstancias habían sido 
exportadas durante el período colonial a esta Capitanía. 
Posteriormente, completé una investigación que fue publi-
cada en 1998 en la Revista Historia de la Universidad Cató-
lica de Chile denominada “Circuitos artísticos interregio-
nales: de Quito a Chile, siglos XVIII y XIX”.  

El tema me siguió preocupando y se abrieron varios 
interrogantes. Me interesaba conocer desde donde se ex-
portaban las piezas, hacia donde (una especie de carto-
grafía del problema), qué tipo de piezas viajaban, quiénes 
y con qué objeto las solicitaban, cómo repercutió esta 
exportación en la realización técnica de las piezas (in-
dustrialización y lo que en su momento denominé como 
“atajos” en la producción) y en su conservación, las redes 
familiares de comercio informal que se establecían en la 
exportación de estos y muchos otros bienes del más va-
riado tenor, la exportación simbólica de ideas y formas 
de religiosidad, su modificación no sólo material sino 
en las formas de uso y consumo de las mismas en los lu-
gares de destino, así como la itinerancia tardía de artis-
tas, cosa que fui descubriendo en el camino sobre todo 
para los casos chileno, peruano y colombiano. 

En el año 2000 publiqué un artículo general sobre el 
tema con respecto a las relaciones entre Ecuador y Perú: 
“Notas sobre las relaciones artísticas entre el Ecuador y 
Perú, siglos XVI al XIX”. Amplié el radio de acción de 
mi investigación y realicé una nueva incursión sobre el 
tema, capítulo que incluí en un libro coordinado y edita-
do por mi: Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVII-
XIX. Patronos, corporaciones y comunidades (Editorial Ne-
rea, 2002) y que denominé “Arte y artistas quiteños de 
exportación”. Este trabajo, con pequeñas modificaciones, 
ha sido reproducido en este libro.  

No cabe duda de que por aquellos años nadaba en 
aguas fangosas debido a que “lo quiteño” aún no había 
sido desbrozado, no contábamos con trabajos monográ-
ficos serios sobre la obra de artistas en particular, téc-
nicas y materiales utilizados, una buena cronología en 
la producción y las transformaciones estilísticas e icono-
gráficas que iba sufriendo el arte quiteño, el funciona-
miento de talleres, amén de muchos otros trabajos de 
los cuales partir. El problema sigue en pie y la preocu-
pación latente en determinar la procedencia quiteña, 
peruana o novohispana se evidencia en muchos de los 
ensayos presentados en el simposio. Se vive aún de las 
falsas atribuciones dictaminadas por anticuarios o mar-
chantes con fines meramente lucrativos, o de atribucio-
nes que en su momento realizaron los padres de la histo-
ria del arte latinoamericano en las primeras décadas del 
siglo XX, y que aún no han sido revisadas.  

Por fortuna, en la actualidad la fotógrafa Judy Busta-
mante conjuntamente con la historiadora del arte esta-



105VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

dounidense Susanne Stratton, también coautora en este 
libro –con el apoyo del Fondo de Salvamento (FONSAL), 
la Municipalidad, el Museo de la Ciudad y el Instituto 
Nacional de Patrimonio Cultural, en Quito– coordinan 
un proyecto sobre pintura colonial quiteña que apunta a 
suplir, al menos inicialmente, este gran vacío. 

Así, estos valiosos aportes producto del simposio, 
contribuyen a ‘mapear’ el fenómeno de mejor manera y 
a echar una mirada desde los mismos lugares de recep-
ción, tanto a través de las obras que aún permanecen en 
pie como de los documentos primarios que atestiguan la 
adquisición de una serie de obras que por múltiples razo-
nes han desaparecido. Lo que a continuación sigue, y por 
supuesto la lectura detenida de los ensayos del libro cita-
do, corrige, amplía, redimensiona o profundiza en buena 
parte los puntos que fueran observados o estudiados en 
los trabajos antedichos. A modo de acápites voy destacan-
do y comentando aquellos puntos que en el transcurso 
de la presentación de ponencias, en el panel de conclu-
siones y sugerencias que se realizó a modo de cierre del 
simposio y de una nueva lectura crítica de cada uno de los 
capítulos en su versión final, fueron surgiendo. 

CRONOLOGÍA

Conocemos de una que otra obra de arte quiteño ex-
portada durante los siglos XVI hasta el primer cuarto de 
la segunda mitad de la centuria siguiente. Durante este 
período se trata más bien de encargos puntuales oficiales 
o extraoficiales: un presente al rey Felipe III por el oidor 
Juan del Barrio Sepúlveda de la obra “Los mulatos de Es-
meraldas” con el fin mostrar los éxitos de la colonización 
en tierras americanas; otras que se envían de convento a 
convento; regalos que los indianos –civiles o religiosos–
que deseaban obsequiar a sus lugares de origen en Espa-
ña o a los santuarios de su devoción, platería donada por 
obispos y particulares, pequeñas piezas de belén para los 
conventos y particulares que se llevaban en sus petacas los 
viajeros intra-continentalmente o hacia Europa. 

Al parecer, durante el último cuarto del siglo XVII se 
establece un mercado más fluido y abundante de obra soli-
citada desde la Nueva Granada, que arranca con las series 
comisionadas al pintor Miguel de Santiago y su taller, por la 
catedral y el convento de San Francisco, ambas en Bogotá. 
Durante los siguientes 100 años, la exportación de pintu-
ras, esculturas completas o por piezas, platería y aditamen-
tos de plata como aureolas o coronas, estampas impresas en 
Quito, vestimenta litúrgica, rosarios y marcos, mobiliario, 
entre otros, se va incrementando sustancialmente. Es tal 
la producción y los ingresos que resultan de su venta fuera 
de la Audiencia de Quito –antes de la debacle económica 

debida en buena parte al libre comercio– que en un infor-
me del presidente Carondelet de 1800, este lamentaba la 
imposibilidad de suplir lo que antes fuera una “floreciente 
industria y aplicación de las artes”. Tan destacada había 
sido su producción, añade, que a los quiteños se les había 
conocido en su momento como los “chinos de América”.

A pesar de lo anterior, este suplido de arte –y la itine-
rancia de artistas quiteños, un nuevo fenómeno que ocu-
rrió a partir de las guerras de independencia– continuó 
dándose en lugares como Chile hasta mediados del siglo 
XIX. Si bien en buena medida se mantuvo la estética colo-
nial barroca, se incorporaron elementos relativos al nuevo 
concepto de “nación”, es decir, una transferencia de pa-
trones y relectura de contenidos o una modificación en la 
temática que los artistas debían realizar para una sociedad 
más secularizada en donde se les comisionaba, además 
de obra de uso religioso, retratos, paisajes, obra histórica.

Cabe destacar que, si bien la mayoría de los trabajos 
abordan el tema de la exportación y recepción de obra 
religiosa durante el período colonial y los primeros dece-
nios del siglo XIX, queda aún por investigar la deman-
da de parte de coleccionistas privados que se da sobre 
todo a los largo del siglo XX, tema esbozado únicamen-
te por Suzanne Stratton-Pruit para el caso de los Estados 
Unidos y la formación de estas a partir de la “Exposi-
ción del Centenario” de Filadelfia en 1876. 

LUGARES DE DESTINO

Al parecer el grueso de encargos es solicitado desde 
Sudamérica, en su gran mayoría desde el Virreinato de la 
Nueva Granada y la Capitanía General de Chile y por su-
puesto al interior de la misma Audiencia de Quito. En el 
primer caso cabe destacar los corredores de la exportación 
hacía la región de Antioquia y el valle del Cauca, lugares 
donde se desarrolla una minería sobresaliente durante el 
siglo XVIII, y el área alrededor de Bogotá. En Chile, se 
tiene noticias de su ingreso por Valparaíso y su redistribu-
ción a Santiago y Rancagua. Los receptores suelen trans-
formar físicamente la obra o rearmarla en el lugar de des-
tino, cosa que le reviste de nuevos significantes. 

Para el caso de Lima, Jaime Mariazza,  propone que este 
centro cosmopolita por excelencia fue un lugar destacado 
de recepción tanto de obra cuzqueña durante el siglo XVII, 
como de obra quiteña a lo largo de la centuria siguiente, 
aunque ésta aún no ha sido debidamente documentada. 
Insiste en que las fuentes grabadas usadas durante el siglo 
XVII siguen vigentes cien años más tarde y corresponden 
a los modelos que los artistas comisionados desde los di-
versos lugares usarán dando respuestas distintas. 

Las regiones periféricas de recepción serían Mérida 
en Venezuela, vía las rutas andinas de comercio esta-



106 IMAGEN EXPORTADA: EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCIÓN. El CASO DE QUITO

blecidas desde Quito y Bogotá, y desde aquella hacia la 
región de Maracaibo. Sin embargo, señala Janeth Rodrí-
guez, el paso de piezas a Mérida parece haber sido dis-
creto, al igual que para el caso de Río de la Plata. A esta 
región –a Buenos Aires, Santafé y Córdoba– se registra 
el arribo de piezas pero ni tan frecuente, ni de tan buena 
calidad ya que si bien las de Quito, al igual que las pie-
zas peruanas, son un símbolo de prestigio, resultan más 
onerosas y difíciles de trasladar, según Darco Sustercic.

La Audiencia de Charcas (actual Bolivia), al parecer, 
también fue un lugar de destino periférico a lo largo 
del siglo XVIII, aunque existen, como en los otros luga-
res, ciertos pedidos preferenciales como la Virgen de la 
Merced de Quito, llamada “La Peregrina”, o las tallas de 
pesebre que gozan, en general de gran aceptación. Los 
encargos continúan desde Bolivia después de la inde-
pendencia ya que se solicita a Quito retratos de Bolívar 
o Sucre de pintores tan conocidos como Juan Manosal-
vas, o encargos especiales a Joaquín Pinto para que rea-

lice el retrato de pie de uno de sus prohombres “Pedro 
Domingo Murillo” de 1894, citado por Pedro Querejazu.

Aunque en su ensayo Alfonso Ortiz, citando docu-
mentos de la época, insiste en que durante las últimas dé-
cadas del siglo XVIII, existió mucha “estimación” desde 
Europa de “toda especie de juguetes y 'hechuras de ma-
dera’”, sobre todo desde Cádiz desde donde se hicieron 
continuos encargos de urnas, molduras o marcos y rosas 
secas, Ángel Justo y Jesús Paniagua creen que la presencia 
de arte quiteño en España fue más bien moderada y que 
seguramente no habrá influenciado las producción artísti-
ca de este país. Paniagua insiste, sin embargo, en la impor-
tancia de capitales quiteños destinados a la construcción 
de la arquitectura religiosa española y pone de ejemplo 
el convento concepcionista de Segura y el seminario de 
San Mateo de Valderas de los carmelitas descalzos. En mi 
ensayo, recojo noticias sobre pedidos especiales en lugares 
como Panamá o México, que si bien puntuales, parecen 
corroborar la buena fama y estimación del arte quiteño.

Mujer semidesnuda. Luis Toro Moreno. 1918. Colección Romero-Pinto. 
La Paz, Bolivia. Foto: Pedro Querejazu.

Glorificación de Pedro Domingo Murillo. Joaquín Pinto. Quito. 1894. 
Museo de la “Casa de Pedro Domingo Murillo” en La Paz. Foto: Pedro Querejazu.



107VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

‘ESTIMACIÓN’ DE LAS ARTES DE QUITO

Es interesante advertir que quienes nos hemos visto 
involucrados en el tema, no hemos explicitado ni pro-
fundizado en las razones por las cuales este arte habrá 
sido ‘estimado’ o habrá supuesto un símbolo de estatus 
para sus compradores y usuarios. Rodolfo Vallín, en su 
calidad de conservador, advierte sobre la bondad de los 
materiales y el dominio de las técnicas artísticas y en la 
versatilidad con la que los talleres quiteños se adaptaron 
a las demandas del mercado, sobre todo los de escultu-
ra, que resolvieron el problema de peso y espacio me-
diante la elaboración de partes que se armaban o monta-
ban en el lugar de destino o mediante el uso de madera 
balsa, cosa que he observado en mi ensayo.  

Es evidente que un mejor conocimiento de los gustos 
y expectativas de los comitentes podría ayudar a esclare-
cer mejor el problema. Sin embargo, según Jaime Maria-
zza, los encargos son tan variados que los pintores tales 
como los peruanos Cristóbal Lozano, Cristóbal de Agui-
lar, Pedro Díaz, o el quiteño Xavier Cortés de Alcocer, 
se mueven entre ser más ‘modernos’ (i.e. neoclásicos) o 

volver a un acusado arcaísmo barroco. De todas formas, 
continúa el citado autor en el caso de Lima, “se condi-
cionó y reafirmó el gusto por lo quiteño y se difundió el 
uso de la estampa germana como antecedente formal, fe-
nómeno que alcanzó también a la ciudad de Cuzco”. Y 
si bien Marta Fajardo despliega en su ensayo un conoci-
miento erudito en base a la revisión de fuentes primarias 
invalorables, descubre el sinnúmero de pedidos, procedi-
mientos y artistas involucrados en el comercio de platería 
de Quito a Popayán y Santafé de Bogotá, en ningún mo-
mento se mencionan las razones de tal o cual pedido. Es 
probable que los precios –bajos costes– unidos al precio-
sismo técnico de las obras hayan influido decisivamente 
en su demanda. Un informe de 1780 del administrador 
de alcabalas de Quito, Carlos Pesenti, citado por Alfon-
so Ortiz, habla de que en Quito se producían pinturas 
“finas” en calidad y cantidad, que salían a las provincias 
vecinas y “cuyo valor no es correspondiente a la obra”.

Es interesante el análisis que hace Fernando Guzmán 
de la serie de “Santa Rosa de Lima”, del pintor quiteño 
Laureano Dávila, para el monasterio de las dominicas de 
Santa Rosa en Santiago de Chile a inicios del XVIII debi-

Reyes Magos, talla de madera policromada. Museo Julio Marc. 
Rosario. Argentina. Foto: Darko Sustersic.

Cristo Rey, anónimo, siglo XVIII, madera policromada y encarnada, 
imagen de vestir. Museo de América. Madrid. Foto: Alfonso Ortiz Crespo.



108 IMAGEN EXPORTADA: EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCIÓN. El CASO DE QUITO

do a la prosperidad económica de la Capitanía y los textos 
escritos que pudieron haber inspirado la misma, relatos 
hagiográficos y repertorios iconográficos, textos teatrales 
para un público iletrado. Interesante sería poder estudiar 
la intermediación con el monasterio quiteño de Santa Ca-
talina a través de su archivo. Guzmán destaca los aportes 
del pintor Dávila en el costumbrismo y detalles arquitec-
tónicos y de interiores para ‘criollizar’ a la santa ameri-
cana y crear los modelos visuales de una santa propia.

Mas la ‘estimación’ no es sólo del mercado colonial, 
sino cómo la misma historiografía del arte actual incor-
pora su estudio, advierte y valora su presencia. Destaco 
el trabajo de Janeth Rodríguez quien hace una pesquisa 
muy concienzuda, sobre cómo en Venezuela se había 
favorecido más bien el estudio de arte europeo y cómo 
tomó tiempo para que los estudiosos locales pusieran 
atención al arte americano que se encontraba desperdi-
gado y desconocido en diversas colecciones públicas y 
privadas del país. El tema del prestigio, calidad y precios 
convenientes es relevado en su trabajo y distingue entre 
los caraqueños quienes, por ejemplo, tenían más apre-
cio de la obra que venía de la Nueva España (México), 
en tanto que los santafereños y payaneses tenían sus ojos 
puestos en las piezas provenientes de Quito. DE LACAS DE PASTO A RETRATOS DE HÉROES

Se ha generalizado la idea de que la exportación de 
las artes quiteñas estaba centrada básicamente en lienzos 
y tallas de madera para el culto. Sin embargo, los diver-
sos aportes en el libro señalan un universo muy amplio 
de objetos que salían de los talleres, desde materia pri-
ma para la elaboración de óleos, rosarios, hasta obras 
de talla religiosa de grandes dimensiones con sus adita-
mentos de plata como las que hallamos en el Museo Ar-
quidiocesiano de Arte Religioso de Popayán.  

Quizás uno de los productos más interesantes que 
revela una historia compleja de acomodos, despliegues y 
repliegues, es el arte del barniz de Pasto. Estudiado por 
María del Pilar López, ella propone que lo que fuera una 
técnica prehispánica que tuvo su origen en la región co-
lombiana de Nariño, se extendió por los Andes hasta Cuz-
co y finalmente sufrió un repliegue a la región de origen, 
pasando por Quito hasta Pasto, lugar de origen de la mate-
ria prima, la resina del árbol denominado “mopa mopa”. 
Los incas se habían apropiado de la técnica integrándola a 
la producción de objetos como los queros y sería el sistema 
mitimae el que probablemente posibilitó su difusión. Ya 
en contacto con Europa, nos dice López, entre Pasto y 
Quito se reanudó o sobrevivió la producción del barniz, 
una técnica de impermeabilización y decorado en madera 
semejante a las lacas chinas y los barnices europeos, con 
patrones decorativos distintos a los prehispánicos y que en 
este nuevo contexto tuvieron gran aceptación. 

Alegoría del triunfo de la Inmaculada, autor anónimo, siglo XVIII, talla en madera 
estofada y policromada, base y arco de plata repujada. Colección Banco de la 
República. Bogotá. Foto: Marta Fajardo de Rueda.

Santa Rosa frente a los Inquisidores. Laureano Dávila, segundo cuarto del siglo 
XVIII. Monasterio de Santa Rosa. Santiago de Chile. Foto: Fernando Guzmán.



109VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

SIGNIFICACIONES, RESIGNIFICACIONES 
Y USO DE LAS IMÁGENES EXPORTADAS

Los lienzos enviados desde Quito, en particular las se-
ries de la “Doctrina Cristiana” y la serie de “El Alabado” 
en San Francisco de Bogotá –el primero de Miguel de San-
tiago, el segundo seguramente del círculo de este artista–, 
materializan la influencia que habría ejercido la experien-
cia evangelizadora en México sobre otras regiones y parti-
cularmente en Quito, puesto que a través de la exportación 
de lienzos desde este centro y otras ciudades se aseguraba 
la circulación de ideales franciscanos de evangelización. 
Carmen Fernández-Salvador hace un análisis muy ilumi-
nador de la primera serie destinada a una audiencia más 
letrada, entrenamiento de sacerdotes, perfeccionamiento 

pastoral en el Nuevo Mundo, con el fin de que los fieles 
se identifiquen con los miembros de la orden; la segunda, 
destinada a un uso público en la iglesia operando en estre-
cha relación con la palabra de los predicadores, no como 
ilustradores de la palabra oral o escrita y la arquitectura 
como el “palacio de la memoria”. Por la misma línea apun-
ta Adriana Pacheco con el locus orandi de las carmelitas del 
Carmen de Santafé de Bogotá en el que se emplean imáge-
nes quiteñas y el papel que juegan en la oración. 

La colección de Niños de fanal de Quito en el Museo 
de la Merced de Santiago de Chile, resulta un pretexto 
para Olaya Sanfuentes, para indagar en la vida cotidiana 
y la diversidad de prácticas; cuerpo e infancia, el uso de 
las imágenes y sus contextos: espacio simbólico coherente 
entre el rezo, la práctica espiritual y la ofrenda material.

Últimos momentos del General José Miguel Carrera en el sótano de Mendo-
za. Juan Manuel Blanes. 1873. Óleo/cartón. Museo Nacional de Artes Visuales. 
Montevideo. Uruguay. Foto: Gloria Cortés Aliaga y Francisca del Valle Tabatt.



110 IMAGEN EXPORTADA: EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCIÓN. El CASO DE QUITO

Un aporte relevante es el trabajo de Gloria Cortés y 
Francisca del Valle, al intentar establecer los nuevos mó-
viles que motivan la exportación de series religiosas quite-
ñas en el Chile decimonónico, ya que si bien –anotan– se 
mantiene una estética colonial, se incorporan elemen-
tos relacionados con el concepto de “nación”, retratos y 
paisajismo, una transferencia de patrones y relectura de 
contenidos. Los hacen con el “Santoral dominico” de la 
recoleta del Belén de 1841, encargada a Antonio Palacios 
y pintada por Nicolás, Tadeo y Ascencio Cabrera con el 
apoyo de grabados. Un proceso de modernización y trans-
formación del imaginario latinoamericano, los sistemas 
de interpretación de textos y modelos de interpretación 
en el cual estas representaciones fueron apropiadas y re-
significadas a través de la organización del contenido y la 
originalidad del mensaje. Trabajan otras dos series domi-
nicanas, “La Vida de Santo Domingo” de 1837 del templo 
de Santo Domingo y “Las Postrimerías” en el convento de 
San Vicente Ferrer (48 cuadros de un total de 70) de 1841 
y 1847, del taller de los Cabrera, pero que cuenta con 
la participación de Antonio Palacios y su hijo Manuel.

Poco a poco el imaginario local y el rechazo a la tra-
dición del barroco quiteño cobraron fuerza entre los jó-
venes chilenos cuando surgieron talleres independientes 

de artistas que vinieron de Europa con planteamientos 
antiacadémicos; tal es el caso de Antonio Smith quien ins-
tauró la pintura del paisaje entre los chilenos. Por 1875, 
año de la “Exposición Internacional de las Artes y las In-
dustrias” en Santiago, se difundió la modernidad y empe-
zó la circulación de litografías de maestros como Blanes, 
de hechos históricos, sobre todo pintura de historia, tal 
como vimos en imágenes anteriores.  

El simposio y el libro que difunde las participaciones 
resultan un laboratorio de investigación y propuestas muy 
rico en torno a temas, casi todos tratados por vez primera 
y que descubren a través del caso Quito, cuánta riqueza 
podría haber en el análisis cruzado de miradas y lugares, 
que como Quito, también fueron emisores o receptores 
de obra colonial hasta bien entrado el siglo XIX. Sólo me 
queda, entonces, agradecer a Alfonso Ortiz Crespo como 
coordinador académico del evento y quien tan acertada-
mente organizó un equipo de investigadores dispuestos a 
escuchar, reflexionar y transformar los textos a la luz de los 
descubrimientos o los planteamientos de los mismos cole-
gas, a modo de obra abierta. Es esto lo que deseamos que 
sea, una obra abierta que invite a otros o nosotros mismos a 
reformular los planteamientos sobre este proceso de inter-
cambios entre la América Latina, anglo América y Europa.



111VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

INTRODUCCIÓN

La historia del arte occidental ha delimitado un perio-
do histórico a partir de formas y contenidos produ-
cidos en Europa, desde la mitad del siglo XVI hasta 

el final del siglo XVII y algunas décadas del siglo XVIII, 
definiéndolo como “época barroca” y aunque en términos 
estilísticos esta definición, a menudo con una caracteriza-
ción negativa, ha asumido autonomía propia, desbordan-
do la cronología específica, por rigor metodológico es útil 
aclarar que asumimos esta definición de manera estricta, 
es decir, hubo un “barroco histórico”, correspondiente a 
una manera de pensar, obrar y soñar. Desde esta perspecti-
va antropológica, las claves de interpretación del arte “ba-
rroco” han de ser buscadas en la sociedad que lo produjo, 
en las relaciones sociales, en las respuestas cotidianas da-
das por distintas poblaciones a los problemas vitales de su 
existencia, unificadas más o menos profundamente por el 
intento homogeneizador de la predica cristiana, renova-
da durante el siglo XVI por el Concilio de Trento, como 
respuesta contrarreformista a los movimientos cismáticos 
del norte europeo. Sin embargo, ya que se trataba de una 
sociedad poco homogénea, con estamentos contrapues-
tos, la imposición de discursos y prácticas, tanto religiosos 
como laicos, implicaba una pugna social que daba cabi-
da a la actuación de aparatos ideológicos y represivos, a 
fin de moldear las conciencias y disciplinar los cuerpos.

Aunque las producciones artísticas de la época ba-
rroca reflejan esos conflictos sociales, sobre todo para 
estigmatizar los desvíos de la fe cristiana y las penas que 
acarreaban en la ultratumba, la atención de los produc-
tores de imágenes era pilotada con fuerza hacia la repre-
sentación de un recorrido salvífico que llevara al devoto a 
proyectarse hacia un mundo feliz post mortem a través de 
la superación de etapas de perfeccionamiento, definidas 
bipolarmente como tensión entre el cuerpo y el espíri-
tu, el pecado y la gracia y, finalmente, la tierra y el cielo. 
Un recorrido individual que soslayaba completamente la 
definición grupal y cultural de cada conciencia: el peca-
do es individual y así también la salvación.  

En ese recorrido salvífico terrenal interviene el Tribu-
nal del Santo Oficio de la Inquisición, tanto en España 
como en América, con el explícito mandato de conducir 
por la senda cristiana a quienes se habían, real o presunta-
mente, desviado. Así, mientras el arte pictórico mostraba 
en imágenes la alternativa entre el paraíso y el infierno, 
redundada y connotada por los sermones dominicales y 
festivos, la Inquisición diocesana y del Santo Oficio po-
nía en práctica, en la vida cotidiana de las poblaciones 
bajo escrutinio perpetuo, la alternativa terrenal: la vida 
cristiana dentro de las normas o las mazamorras y la muer-
te. Para los inquiridos, fueran o no culpables, se abría así 
un abismo de sufrimiento que nos obliga a contemplar 
el espectáculo de un dolor ajeno a nuestra experiencia 

Más aun, es inútil argumentar que cualquier resultado de la brujería puede 
ser fantasioso e irreal, porque tal fantasía no puede lograrse sin acudir a 
los poderes del demonio, y es preciso que se haya establecido un contrato 
con éste, por medio del cual la bruja, real y verdaderamente, se obligue a 
ser la sierva del diablo y se consagre a éste por entero, y ello no se hace en 
sueños, ni bajo la influencia de ilusión alguna, sino que colabora real y 
físicamente con el demonio y se consagra a él. Pues en verdad, este es el 
fin de toda brujería; se trate de efectuar encantamientos por medio de la 
mirada o por una fórmula do palabras, o por cualquier otro hechizo, todo 
ello pertenece al diablo…

Heinrich Kramer y Jacob Sprenger,

Malleus Maleficarum, 1486.

EL AQUELARRE CRIOLLO
MUJERES E INQUISICIÓN EN VENEZUELA DURANTE LA ÉPOCA BARROCA

EMANUELE AMODIO / VENEZUELA



112 EL AQUELARRE CRIOLLO

contemporánea o, mejor, negado a nuestra conciencia, 
que el simulacro discursivo de los documentos solamente 
en partes nos permite imaginar. Es, pidiendo venia por la 
metáfora, el lado oscuro del mundo barroco que aparece 
así en todo su terrible despliegue; ese otro mundo que, 
seducidos por la belleza del arte, a menudo olvidamos.

1. EL TRIBUNAL DE LA INQUISICIÓN:   
 MANDATO Y ACTUACIÓN

El primer Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición 
fue creado en los primeros siglos del segundo milenio de 
la era cristiana con el propósito de coadyuvar y finalmente 
dirigir la represión de las herejías religiosas, es decir, de 
aquellos grupos de creyentes que se alejaban de la orto-
doxia romana. No se trataba de una simple admonición 
fraternal sino de una verdadera persecución, auxiliada por 

los ejércitos de los diferentes poderes temporales aliados 
de la iglesia católica, para que “toda depravación herética sea 
alejada de los límites y las fronteras de los fieles”, como indica-
ba la bula de Inocencio VIII Summis desiderantes affectibus, 
de 1448. La inquisición perseguía también individuos ais-
lados que interpretaban de manera diferente la doctrina, 
condenándolos con facilidad a la hoguera. A estos se aña-
dían cualquier otro que trasgrediera las normas, fuera un 
disconforme sexual o simplemente alguien con un saber 
médico heterodoxo. Precisamente en el campo médico, 
por toda Europa perduraban saberes populares, directa o 
indirectamente relacionados con los cultos agrarios pre-
cristianos, es decir, a menudo la curación implicaba algún 
tipo de ritual, lo que avivaba ferozmente la atención de 
los inquisidores, dispuestos a ver la acción del demonio 
en casi todas las prácticas no canónicas. De esta mane-
ra, comenzó la persecución de la “brujería”, considerada 
por teólogos e inquisidores como la expresión máxima del 
pacto con el diablo, siguiendo el Levítico en su capítulo 
20 (Levítico, 20: 6 y 27), texto ampliamente utilizado por 
Heinrich Kramer y Jacob Sprenger en su Malleus Malefica-
rum (1486): “Y la persona que atendiere a encantadores o adivi-
nos, para prostituirse tras de ellos, yo pondré mi rostro contra la 
tal persona, y la cortaré de entre su pueblo… Y el hombre o la mu-
jer que evocare espíritus de muertos o se entregare a la adivina-
ción, ha de morir; serán apedreados; su sangre será sobre ellos”.

En 1492, tres eventos marcan la historia española y 
mundial: Castilla y Aragón completan la reconquista ocu-
pando Granada; se produce la expulsión de los judíos; 
y Colón, intentando llegar a las indias por Occidente, 
desembarca en el continente americano, comenzando su 
conquista y colonización. De esta manera, el impulso uni-
ficador, social y cultural, de los Reyes Católicos necesitaba 
una institución que emprendiera la purificación y acultu-
ración forzada de los judíos (marranos), de los islámicos 
(moriscos), recién convertidos al cristianismo, y de los in-
dígenas americanos. Para esto, se dieron amplios poderes 
al recién recuperado Tribunal del Santo Oficio de la In-
quisición medieval, instituido nuevamente en 1478 por los 
Reyes Católicos, quienes le dieron nuevas tareas y poderes 
con la Pragmática de 1492. Su primer Gran Inquisidor fue 
el tristemente célebre Torquemada. Inicia así en España 
una fuerte campaña de represión de los diferentes cultura-
les, a menudo con finalidades más económicas que religio-
sas, que desembarca en el continente americano ya desde 
las primeras décadas de la conquista. Fueron tres las sedes 
principales del Santo Oficio en la América Española: Lima 
y México en 1569 y Cartagena de Indias en 1610, esta úl-
tima con jurisdicción sobre las provincias de Tierra Firme 
(actuales Venezuela y Colombia) y las islas del mar Caribe.

Brujería, sodomía y bigamia fueron las acusaciones 
más frecuentes para condenar y llevar a la hoguera a los 
acusados, seguidas de pactos con el diablo, judaísmo, lu-
teranismo, herejía, blasfemia y hasta posesión de libros 

Brujas preparando hechizos, Ulrich Molitor, 
De Lamiis et Pythonicis Mulieribus (1489).



113VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

heréticos o pinturas “deshonestas”. Los indígenas fue-
ron excluidos de la jurisdicción del Tribunal del Santo 
Oficio, cayendo su vigilancia bajo la competencia de los 
misioneros o, en el caso del Perú, bajo el examen del Tri-
bunal para la extirpación de las idolatrías. De esta ma-
nera, españoles y criollos, esclavos y libertos, hombres 
y mujeres, sobre todo en ámbito urbano, terminaron 
bajo sospecha de la máquina inquisitorial. 

2. LA PERSECUCIÓN DE LAS BRUJAS 
 EN VENEZUELA

La definición clásica de la “bruja” que el medioevo 
cristiano elaboró, indicaba el pacto con el diablo como 
condición implícita o explícita. Esto implicaba que, aun 
cuando no se apreciaran los signos de la obra del ángel 
de las tinieblas, como marcas rojas en el cuerpo de la acu-
sada u olor de azufre, eran las prácticas las que se juzga-
ban en base a una categorización previa que los manua-
les inquisitoriales indicaban, dejando a los jueces amplia 
discrecionalidad en su definición maligna. Se trataba, en 
fondo, de una casuística cuyos eslabones eran definidos 
por la mayor o menor gravedad, en relación a los dogmas 
de la fe cristiana y, evidentemente, a la mayor o menor 
pretendida adhesión a los designios del maligno. Prácticas 
supersticiosas, hechizos amorosos o de invulnerabilidad, 
curaciones con yerbas, adivinación, rituales cristianos in-
vertidos, declaraciones contrarias a los dogmas cristianos, 
sueños con íncubos, evocaciones de un demonio y hasta 
reuniones nocturnas con participación del diablo, entre 
otras, fueron prácticas consideradas anticristianas y, por 
esto, diabólicas. En la mayoría de estos casos, producidos 
por la afiebrada fantasía de los inquisidores, las prácti-
cas reales pertenecían más a la medicina popular que a 
la influencia de algún espíritu diabólico, aunque hay que 
tener presente que esa medicina popular colonial era el 
resultado de múltiples aportes culturales derivados de 
la cultura popular española, la indígena americana y la 
traída por los esclavos africanos, en cuyo contexto exis-
tían rituales que evocaban espíritus tutelares propios. Esa 
medicina natural y ritual se había mezclado también con 
los contenidos de la doctrina cristiana, donde se admi-
tía la existencia de ángeles, tronos y dominaciones, lo que 
implicaba el uso de signos cristianos, terminando esto 
por condicionar la percepción inquisitorial que transfor-
maba a los espíritus indígenas o africanos en demonios.

Sobre este universo de creencias y prácticas se concen-
tró la mirada de los inquisidores de la red que el Tribunal 
del Santo Oficio de Cartagena había tejido en todo el te-
rritorio de Tierra Firme: comisarios, abogados, familiares 
y los mismos vecinos, fueron impulsados a observar, es-
piar y delatar a quienes se comportaban de manera rara o 
los que realizaban prácticas que los Edictos inquisitoriales Brujas, Martin Le Franc, Le Champion des Dames (1451). 



114 EL AQUELARRE CRIOLLO

habían descrito como demoníacas. Véase el primer edic-
to que el inquisidor Lic. don Juan Sáenz de Mañozca y 
Zamora hizo pregonar en 1610 en todas las parroquias 
del extenso territorio bajo su jurisdicción, al momen-
to de posesionarse de su cargo en Cartagena de Indias:

Ítem, que muchas personas, especialmente mujeres, fáciles y da-
das a la superstición, con más grave ofença a Nuestro Señor, no 
dudan de dar cierta adoración al demonio, para fin de saber de 
las cosas que desean, ofreciéndole cierta manera de sacrificio, en-
cendiéndole candelas y quemando incienso y otros olores y perfu-
mes y usando de ciertas unciones en sus cuerpos, le invocan y ado-
ran con el nombre de Ángel de Luz y esperan de él las respuestas 
o imágenes o representaciones aparentes de lo que pretenden1.

Los comisarios recibían las denuncias de los vecinos o 
de los familiares, las registraban y, según el caso, avisaban a 
la autoridad civil para que aprendieran al delatado, sospe-
chado de prácticas diabólicas. De estas denuncias, queda 
registro en un Cuadernillo de final del siglo XVIII, resguar-
dado en el Archivo Arquidiocesano de Caracas: se trata de 
89 denuncias a 124 individuos, recopiladas entre los años 
1787 hasta 1810, de los cuales 23 eran mujeres (AAC, Santo 
Oficio, Carpeta 1). Las denuncias de brujería se refieren a: 

•	 Oraciones	para	escaparse	de	la	cárcel;
•	 Unturas	para	fines	torpes;
•	 Recitar	los	rezos	cristianos	al	revés	para	conseguir	
 lo que se quisiera;
•	 Polvos	para	alcanzar	lo	deseado	o	conseguir	el	favor	
 de los hombres;
•	 Negar	la	Trinidad	e	invocar	el	demonio	para	escaparse	
 de los deudores;
•	 Echar	suerte	para	encontrar	las	cosas	perdidas;
•	 Brebajes	para	conseguir	el	favor	de	las	mujeres;
•	 Rituales	contra	la	mala	suerte	o	para	adivinar	
 el origen de un mal;
•	 Rituales	anticristianos	para	volar;
•	 Uso	de	yerbas	y	tabaco	para	curar.

Nos interesan aquí las 23 mujeres denunciadas: siete 
eran blancas, una negra, una morena, una mestiza, tres 
mulatas, una indígena y nueve sin categorizar. De estas 
mujeres, diez fueron acusadas de hechicería, dos de bru-
jería, seis de blasfemia y proposición herética y cinco de 
posesión de libros prohibidos, probablemente blancas 
acaudaladas. Para tener una idea del tipo de prácticas que 
se denunciaban y que el comisario de la inquisición consi-
deraba fidedignas, citamos dos de ellas:  

Francisco Polo pardo libre vecino de esta ciudad que vive en 
la calle de San Juan, denuncio contra una mulata llamada 

Dorotea que vive en la misma calle de San Juan, alta pica-
razada de viruelas, que esta engaña a muchos valiéndose de 
la superstición de echar suertes para hallar las cosas perdidas: 
el mismo denuncio que de un peon que vive en los Llanos 
llamado Salvador en el ato de Don Pedro Caravallo de las 
Mercedes en el calvario, que el tal se valia tambien de suer-
tes para lo mismo, se recivio este denuncio el dia 11 de sep-
tiembre/19/ del año de 94 por la mañana.  

Candelaria Delgado parda libre que vive en las casas Nue-
vas de San Jacinto denuncio haverle oido decir a Maria To-
masa Muños negra esclava de Chepita Muños que vive junto 
de Magallane Pinzon que Incolaza Ascanio negrita libre que 
vive en la calle de San Lazaro usaba una matica que regaba 
con aguardiente y tabaco para sus bruxeria o embustes dixo 
que era testigo de esto un negro que llaman el sargento Be-
llo que vive en la misma calle de Thomasa Muños se recibo 
este denuncio dia 11 de Agosto del año 97 por la mañana.

Los denunciantes son aquí vecinos y vecinas, impul-
sados a menudo para desquitarse de alguien que daba 
fastidio o tenían como enemigo, pero también por haber 
observado directamente los presuntos hechos que denun-
cian o, más frecuentemente, haber escuchado de alguien 
que fulana o mengana realizaba esas prácticas, estrategia 
para no terminar involucrados en la misma denuncia 
como cómplice o cliente. Véase, por ejemplo, la denuncia 
que María Ramona del Carmen, una mulata negra, hace 
contra una mujer llamada Magdalena: “havia oido decir a 
una muchacha de la calle que ella no conoce que una muger lla-
mada Magdalena que tampoco conoce ensoñaba o daba no se que 
brebage a los hombres para que estos quisiesen y solicitasen a mu-
geres” (ídem). Es este el resultado de la acción permanente 
de curas e inquisidores: constituir una sociedad de delato-
res para mantener el control sobre la población, haciéndo-
los cómplices de la acción represiva. De esta manera, na-
die se salva de la mirada delatora, pero al mismo tiempo, 
para salvarse, todos pueden transformarse en delatores. 

No todas las denuncias terminaban en procesos y éstos 
a menudo se resolvían en el mismo lugar de la aprensión 
de los reos, mientras que los casos más graves eran deri-
vados a Cartagena de Indias, sede principal del Tribunal. 
En este sentido, hay que tener en cuenta que también la 
iglesia diocesana, celosa de su poder local, perseguía por 
su cuenta a los transgresivos y transgresivas de la moral y 
de la religión. Así, es posible hablar de dos inquisiciones: 
una local, en el ámbito de las diócesis, donde era el obis-
po el principal responsable de la entrega al poder civil; 
y otra regional, dependiente de la sede del Tribunal del 
Santo Oficio de la Inquisición de Cartagena. Así, la red 
de comisarios y familiares del Santo Oficio se superpone 
a la red de las parroquias y solamente en algunos casos 

1 En Toribio Medina, José, Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición de Cartagena. Ed. Imprenta Alzeviriana, Santiago de Chile 1899, pág. 137.



115VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

El sabbat de las brujas, Hans Baldung Grien,1510.



116 EL AQUELARRE CRIOLLO

coinciden en las figuras de párroco/comisario. En el me-
dio de estos dos aparatos represivos estaba la población, 
sobre todo la de bajos recursos, intentando llevar una 
doble vida: la pública, según las normas oficiales, y la pri-
vada, escondida, según los deseos y las propias creencias. 

Entre los individuos reprimidos durante la época colo-
nial en el territorio de la actual Venezuela y de los cuales 
hemos conseguido registro documental, encontramos tan-
to mujeres como hombres, incluyendo los casos de matri-
monios que trasgredían y así eran aprendidos y procesados. 
Es el caso, por ejemplo, de la familia Rumbos, Francisco 
y Ana María, de Quibor, el primero, mulato esclavo y la 
segunda, zamba libre. Los dos tenían una doble actividad: 
curaban con yerbas a blancos, negros y mulatos; pero, con 
los indígenas, escenificaban una sagrada representación 
asumiendo Francisco el papel de Cristo en la cruz y Ana 
María, la de una figura femenina, María o Magdalena, que 
le besaba los pies, terminando estas escenificaciones con 
rituales curativos. Los dos fueron aprendidos, él como 
hechicero y ella como bruja, cuando se corrió la voz que 
algunos enfermos curados por los dos se habían muerto2.

Sin embargo, generalmente, más que grupos o familias 
enteras, los acusados o delatados eran individuos específi-
cos que no raramente vivían solos y con actividades que co-
lindaban con las que presuntamente se referían al campo 
mágico. Es el caso de las comadronas o de los yerbateros, 
ambas actividades asociadas al curanderismo del cual se in-
teresará en el siglo XVIII el protomedicato acusándolos de 
intrusismo en la profesión médica3. De cualquier manera, 
gente que traficaba con “polvos” más o menos milagrosos 
había por doquier en Caracas como en el resto de las ciu-
dades coloniales, donde el saber mágico popular español 
se había mezclado con el indígena y el africano traído por 
los esclavos. Véase el caso de la caraqueña María Basilia 
Sequeda, blanca y dueña de esclavos, denunciada en 1792 
por la parda libre María Lucrecia Peynado por tener “unos 
polvos para conseguir todo lo que uno queria, y que por estos 
polvos varios esclavos se habian libertado y que la declarante 
se lo comunico a una comadre suia llamada Petronila Nolasco 
Garcia, esclava que vive en su casa y que la tal como creio en 
ello por que le dixo a la declarante que viera como los solicitava 
para libertar una hija suia” (AAC, Santo Oficio, Carpeta 1).

Del conjunto de los procesos que hemos identifica-
do, sobresale una perspectiva de género que es impor-
tante subrayar: son sobre todo las mujeres a ser acusadas 
de hechicería y brujería, mientras que los hombres lo 
son de herejía y blasfemia. Priva aquí una representa-
ción de género, con los hombres definidos por el “in-
telecto”, mientras las mujeres lo son por la “carne”, así 
como indicaba el Malleus Maleficarum:  

Porque en lo que respecta al intelecto, o a la comprensión de 
las cosas espirituales, parecen ser de distinta naturaleza que 
los hombres, hecho respaldado por la lógica de las autoridades, 
y apoyado por diversos ejemplos de las Escrituras. Pero la ra-
zón natural es que es más carnal que el hombre, como resulta 
claro de sus muchas abominaciones carnales. 

Así, los hombres, por la característica indicada, lle-
gan a la herejía porque se aplicaban a reflexionar, por 
su cuenta y sin la guía sacerdotal, sobre los misterios de 
la fe, errando en sus conclusiones; mientras las mujeres, 
por su relación más estrecha con la naturaleza, llegarían 
con más facilidad a conocer sus secretos, como las yerbas 
curativas y la partería, pero siendo más débiles correrían 
mayores riesgos de caer en las garras del demonio. Esta 
relación entre mujeres y naturaleza, sobre todo en lo que 
refiere a la reproducción, es ampliamente explícita en 
la Bula de Inocencio VIII emitida en 1448: 

2  Cf. Amodio, Emanuele, “Disciplinar los cuerpos y vigilar las conciencias. La represión inquisitorial de brujos y curanderos en la Provincia de 
Venezuela durante el siglo XVIII”. En Procesos históricos, 18: 1-23, Mérida 2010.

3  Cf. Amodio, Emanuele, “Curanderos y médicos ilustrados. La creación del Protomedicato en Venezuela a finales del siglo XVIII”. Asclepio, 
XLIX, 1: 95-130, Madrid 1997.

Juicio Final (detalle), Anónimo, Venezuela comienzo siglo XIX. 
(Colección Beclá Venturini, Caracas).



117VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Muchas personas de uno y otro sexo, despreocupadas de su sal-
vación y apartadas de la Fe Católica, se abandonaron a demo-
nios, íncubos y súcubos, y con sus encantamientos, hechizos, 
conjuraciones y otros execrables embrujos y artificios, enormida-
des y horrendas ofensas, han matado niños que estaban aún en 
el útero materno, lo cual también hicieron con las crías de los 
ganados; que arruinaron los productos de la tierra, las uvas de 
la vid, los frutos de los árboles; más aun, a hombres Y mujeres, 
animales de carga, rebaños y animales de otras clases, viñedos, 
huertos, praderas, campos de pastoreo, trigo, cebada Y todo 
otro cereal; estos desdichados, además, acosan y atormentan a 
hombres Y mujeres, animales de carga, rebaños y animales de 
otras clases, con terribles dolores Y penosas enfermedades, tanto 
internas como exteriores; impiden a los hombres realizar el acto 
sexual y a las mujeres concebir, por lo cual los esposos no pue-
den conocer a sus mujeres, ni éstas recibir a aquéllos. 

El texto papal enuncia los efectos perniciosos de la in-
fluencia del demonio, apuntando fundamentalmente a 
los procesos vitales de cada comunidad: la reproducción 
de la naturaleza y de los hombres, además del manteni-
miento de la salud, siendo la matanza de los niños la ima-
gen que resume su acción maléfica. Así, sobre todo en 
los momentos de crisis, el discurso del poder se centra 
sobre la mujer que de esa función reproductiva es ima-
gen y sujeto y, en particular, en aquellas mujeres que se 
dedican a cuidar del parto y de la salud: las comadronas y 
las curadoras4. De allí que a ellas son dedicadas las mayo-
res acusaciones de brujería y relaciones con el demonio, 
las que ejercitarían en grupo, así como normalmente se 
reunían en las cocinas para charlar de sus cosas, mun-
do del cual los hombres eran en gran parte excluidos5.

3. EL PACTO CON EL DEMONIO 
 Y EL AQUELARRE NOCTURNO

La literatura sobre el mundo mágico medieval y ba-
rroco generalmente asume una de las dos posturas do-
minantes: sobre la existencia del “Pacto con el diablo” 
se trata de representaciones imaginarias de los sujetos o 
de sus perseguidores; o de hechos reales rituales, donde 
el demonio desempeña su papel como ser imaginario o 

como ser espiritual real. Dejando para más adelante la 
discusión sobre la realidad ritual del pacto, desde una 
perspectiva antropológica lo que nos interesa es recons-
truir los acontecimientos históricos de la persecución y 
asumir por ahora como coherentes también los relatos 
de los “hechos” que generaron la acusación de pacto con 
el demonio, producidos por los inquisidores y las vícti-
mas, a menudo bajo tortura. En este sentido, prácticas y 
discursos se justifican los unos con los otros, aunque hay 
que tener en cuenta que en una sociedad estratificada y 
multiétnica a menudo hay discursos dominantes de los 
cuales los subalternos a menudo se apropian, transfor-
mándolos y mezclándolos con los propios.  

Entre Bulas papales y Tratados de superstición, que guia-
ron a los inquisidores en su cacería, el texto seminal con-
tinúa siendo el Malleus Maleficarum y a él recurrimos para 
aproximarnos a la “manera en que se establece el pacto for-
mal con el demonio”, como reza uno de  los títulos del texto:

El primer método es cuando las brujas se reúnen en cónclave, 
en un día prefijado, y el demonio se les aparece en el cuer-
po de un hombre, y las insta a tener fe en él, y les promete 
prosperidad mundana y larga vida; y ellas recomiendan a una 
novicia a su aceptación. Y el demonio pregunta si abjurará 
de la Fe, y abandonará la santa religión cristiana y la adora-
ción de la Mujer Anómala (pues así llaman a la Santísima 
Virgen MARIA), y jamás venerará los Sacramentos; y si ve 
que la novicia o el discípulo se muestran dispuestos, el demo-
nio extiende la mano, lo mismo que la novicia, y ésta jura, 
con la mano levantada, cumplir con el pacto. Y hecho esto, 
el diablo agrega en seguida que no es suficiente; y cuando el 
discípulo pregunta qué más debe hacerse, el diablo exige el 
siguiente juramento de homenaje: que ella se le entregue en 
cuerpo y alma, para siempre, y que haga lo posible por atraer 
a otras de su sexo a su poder. Y por último añade que debe 
preparar ciertos ungüentos con los huesos y miembros de niños, 
en especial de los que han sido bautizados; por todos cuyos 
medios podrá cumplir con todos sus deseos, con la ayuda de él.

Una buena parte de los casos de persecución identi-
ficados para las provincias de Tierra Firme que integran 
la actual Venezuela, cerca de un centenar, fueron resuel-
tos localmente por el aparato eclesial diocesano auxiliado 

4  Cf. Mannarelli, María Emma, Hechiceras, beatas y expósitas. Ediciones del Congreso del Perú, Lima 1999.
5  El hecho de interesarnos principalmente de las mujeres no debe hacernos olvidar que el otro grupo perseguido con saña fue el de los esclavos y 

negros manumisos o de segunda generación, amén que una parte de nuestras perseguidas pertenecían a este mismo grupo. En este sentido, al 
miedo ancestral de los hombres europeos hacia las mujeres, lo que en última instancia desata la segregación marital, la exclusión y la represión, 
hay que añadir el miedo a los esclavos. Escribe Jaime Humberto Borja Gómez: “Las relaciones de poder se basaban en las imágenes creadas y en la 
estigmatización y represión de la instituciones primarias del indígena y del negro. Las imágenes se reforzaron con muchos de los comportamientos 
de los dominados. Los esclavos, por ejemplo, les enseñaron a los blancos a temerles: los españoles tenían miedo de los poderes sobrenaturales de 
los negros, como lo demostró la proliferación de acusados por ejercer la brujería, herbolaría o hechicería con fines amatorios en el siglo XVII” 
(Borja Gómez, Jaime Humbert, “El control de la sexualidad: negros e indios (1550-1650)”. En Jaime Humberto Borja Gómez (ed.), Inquisición, 
muerte y sexualidad en el Nuevo Reino de Granada. Editorial Ariel, Santa Fe de Bogotá 1996, pág. 182).



118 EL AQUELARRE CRIOLLO

por el poder civil. Algunos otros, los percibidos como más 
graves, fueron derivados directamente al Tribunal de la 
Inquisición de Cartagena. De estos casos, citamos algunos 
que involucran mujeres acusadas de pacto con el demonio. 

Laureana del Basto, una mujer de Mérida, “morena de 
rostro, pelinegra, con un lunar al lado siniestro y otro entre la 
ceja y el ojo”, fue acusada en 1653 por nueve testigos, de 
los cuales siete eran “hombres principales”, por haber uti-
lizado yerbas y lavatorios para atraer a los hombres, prac-
ticar la adivinación leyendo las rayas de las manos y, sobre 
todo, que “hablaba con un espejo y se reía con él y lo mismo 
hacía estando sola en la cama a deshora de la noche” (AHNM, 
Inquisición, libro 1021). Trasladada a Cartagena, fue re-
cluida en el convento de Santo Domingo, desde donde 
intentó defenderse asegurando que no sabía que curar 
con yerbas fuera pecado. Sin embargo, los inquisidores 
estaban convencidos que se trataba de un clásico pacto 
con el demonio, aunque “implícito”, lo que le valió, junto 
al hecho que el fiscal la consideraba “con poco juicio”, 
una condena relativamente leve: el destierro por dos años 
de la villa de Mérida y de la de Madrid. Sin embargo, el 
periodo de reclusión y los interrogatorios, a menudo vio-
lentos, habían mellado la resistencia de la mujer, tanto 

que el mismo fiscal terminó por declarar en 1654 que 
“salió sin juicio de la cárcel de tal manera que anda en 
cuerpo y en cueros por las calles dando carreras” (ídem). 

Igualmente dramáticos los otros dos casos que siguen: 
dos mujeres, una de Cumaná y otra de Barquisimeto, acu-
sadas de brujería y pacto con el demonio. Ana Rodríguez 
de Villena era de la isla de Margarita, pero vivía en Cuma-
ná donde estaba casada con un canario de nombre Alon-
so Martín del Cerro (AHNM, Inquisición, libro 1021). 
Fue acusada en enero de 1638 de “echar la suerte con las 
habas”, facilitar yerbas para ser queridos, hablar con los 
difuntos y, sobre todo, que “volaba como bruja”, aunque 
ella negaba estas dos últimas acusaciones. Hay en este, 
como en otros casos, un contrapunteo entre admisiones 
bajo tortura y retractación sucesiva que termina por recaer 
encima de la acusada, pero también obliga a los jueces 
a dudar, de alguna manera, de las admisiones bajo coac-
ción, lo que influye positivamente en la determinación de 
las penas. Así, la acusada, a pocos días del encierro, cuenta 
los detalles de su aprendizaje, explícitamente arrepentida: 

Declaró que siendo doncella había topado a un indio piache, 
mohán, en un aposento, el cual le dijo que estaba llamando a 
su curador, que luego entendió era el diablo y esta rea le dijo 
que le llamase que quería verle para que le curase un dolor 
que tenía en la espalda y el indio le ofreció que si lo decía de 
veras lo llamara. Y habiéndole dicho que si, vino el demonio 
la noche siguiente en figura de un pájaro que llaman “pan-
jinegro” y había dado un silvo, pero no había querido entrar 
dentro porque esta rea tenía u rosario al cuello y habiéndoselo 
quitado volvió el demonio en figura de sapo y viéndolo la rea 
rezó el Credo entre sí, con lo cual se había ido el sapo (ídem). 

En otras ocasiones, cuenta a los inquisidores cómo se 
había encontrado nuevamente con el diablo y cómo le ha-
bía pedido favores, pero había sido defendida por los rezos 
del marido, tanto que había exclamado: “¿Qué hacen los 
diablos que no llegan y me llevan?”. Hay una evidente lucha 
entre el diablo, el marido y el deseo de la rea de escaparse 
de su vida cotidiana, no sabemos cuán dura, aunque ella 
termina por declarar que son los diablos que la persiguen 
y no ella quien los busca. De hecho, durante el traslado 
en barco a Cartagena, el diablo vuelve a parecérsele como 
un indio desnudo quien le pide de sacarse un crucifijo 
que llevaba en el cuello. Sin embargo, al momento de la 
sentencia, vuelve a retractarse negando todo. No sabemos 
cuánto le sirvió hacerlo, aunque no terminó en la hoguera 
sino que se la condenó a salir en el auto de fe con las insig-
nias de hechicera y una vela de cera en las manos, además 
de ser desterrada por dos años de la ciudad de Cumaná.

El otro caso trata de la acusación en 1772 a Lucía Negra, 
una partera del Tocuyo, de quien se rumoreaba que en de-
terminadas noches se quedaba como muerta, con gran es-
truendo de las gallinas que se encontraban en el techo del 

El aquelarre, Francisco de Goya (1797-98). 
Fundación Lázaro Galdiano, Madrid.



119VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Vuelo de brujas, Francisco de Goya (1797-98). 
Museo Nacional del Prado, Madrid.

No hubo remedio, Francisco de Goya (1799). 
Museo Nacional del Prado, Madrid.

cuarto de dormir. Eran estos signos inconfundibles de que 
se trataba de una bruja que en espíritu volaba, espantando 
las gallinas, para participar de las reuniones con otras bru-
jas y el demonio, el llamado sabbat o aquelarre, con palabra 
basca. Ni la defensa del cura, quien declaraba que la mujer 
era cristiana y que iba a misa con regularidad, sirvieron a 
contrastar la fama de bruja de Lucía, tanto que hasta su 
novio, el negro Agustín, había desistido de sus intencio-
nes matrimoniales. Una vez más, se trata del “rumor” que 
corre entre los diferentes estamentos, prestándose tanto 
hombres como mujeres, del mismo grupo social o de otro, 
a su difusión (lo que expresa un claro sistema de con-
trol social implícito). No sabemos como terminó el caso 
(AICT, Sección Brujerías y Herejías, Tomo 1, Legajo 41).

Un poco más complejo es el caso de Bárbola de Albor-
noz, una mulata libre de Barquisimeto, quien fue acusada 
en 1633 por diez mujeres, sus cómplices, de “ser bruja y 
acudir a las juntas de tales, donde hacía el reniego ordinario y los 
demás ritos y ceremonias, como son besar el cabrón en el trasero, 
cenar de las cenas de las brujas y juntarse con el diablo, co-
nociéndola carnalmente” (AHNM, Inquisición, libro 1020). 
Fue presa y trasladada a Cartagena, donde a lo largo de 

dos audiencias negó todas las acusaciones, pero a la ter-
cera admitió todo, relatando cómo se había involucrado 
en esas ceremonias para liberarse del duro trabajo en los 
campos cuando, un viernes, otra mujer la había convenci-
do a participar en la junta con el demonio. Allí habría ne-
gado al dios cristiano, con la promesa de bienes terrenos 
en abundancia, siéndole asignado un diablo de nombre 
Tumaque como compañero, quien le dio algunas órdenes:

La mandó a hacer una cruz en el suelo con el pie izquierdo 
y la borrase con el trasero… y luego bailaron alrededor de un 
cabrón y al dar la vuelta le besaban en el trasero y ésta hizo 
lo mismo y al besarle le despidió una ventosidad hediendo a 
piedra de azufre y luego habían cenado una comida desabrida 
y guisada sin sal, que no había podido saber de qué era y apa-
gadas las candelillas que traían en las manos, se juntaron las 
brujas a sus diablos y la dicha Bárbola de Albornoz con el suyo, 
el cual la conoció por el vaso trasero (ídem).  

Las varias confirmaciones de los hechos llevaron Bár-
bola de Albornoz a ser declarada culpable de herejía y 
pacto con el demonio pero, ya que había mostrado arre-



120 EL AQUELARRE CRIOLLO

pentimiento, fue admitida a “reconciliación” con la igle-
sia, aunque obligada a desfilar en un auto de fe público, 
con las insignias de bruja y la coroza (sombrero alto y de 
punta), vestida con un sambenito con dos aspas (cruces 
de San Andrés), lo que indicaba la gravedad del delito, y a 
declarar públicamente su abjura. Además, fue condenada 
a un año de “hábito y cárcel” y al sucesivo destierro de 
todo el obispado una vez cumplida la pena.  

La historia de Bárbola tiene una coletilla dramática: 
casi un año después, en noviembre de 1635, cuando toda-
vía estaba cumpliendo su condena, fue llamada a testificar 
en contra de una de sus compañeras de Barquisimeto, pero 
esta vez opuso resistencia a confirmar las acusaciones, ne-
gando de haber sido bruja y de haberse encontrado con el 
demonio. El juez la mandó a despojar del hábito religioso y 
fue nuevamente encerrada en la prisión de la inquisición. 
Aquí fue sometida al “tormento de la rueda”, esta vez doble: 
in caput propium, para confesar sus propias faltas, y en caput 
alienum, para confesar la de las demás. Intentó resistirse y 
negar todo, pero, a la segunda sesión de “tormento”, ce-
dió al dolor “a la primera vuelta”, confesando nuevamen-
te tanto sus acciones brujeriles como las de las demás acu-
sadas. Fue así condenada nuevamente en enero de 1636 
al destierro y además a cien azotes por haberse retractado. 

4. LA CENA DE LAS BRUJAS:
 REALIDAD E IMAGINACIÓN

A comienzo del apartado anterior dejamos de lado el 
problema de la realidad del aquelarre a fin de tener una 
base etnográfica sobre las cual basar nuestro examen de 
la cuestión. Lo que hay que añadir a lo ya dicho, am-
pliando la problemática al mundo europeo, es que el 
fenómeno brujeril medieval descrito y perseguido por la 
inquisición no incluye el cónclave diabólico por lo me-
nos hasta la segunda mitad del siglo XIV, según los datos 
y reconstrucción aportados por Carlo Ginzburg (1989), 
salvo en forma larvada, la que se “desarrollará” durante 
el siglo sucesivo asumiendo las formas que encontramos 
en época barroca. Caro Baroja, en su fundamental obra 
de 1961, Las brujas y su mundo, la cual extrañamente no 
aparece citada en el texto de Ginzburg, propone fijar las 
fecha hacia los años 30 de ese mismo siglo, refiriéndose 
particularmente a los procesos de Carcassonne (Francia), 
donde la representación del sabbat aparece ya estructural-
mente constituida. Veamos la referencia a algunas declara-
ciones de mujeres perseguidas en Toulouse: 

6  En Caro Baroja, Julio, Las brujas y su mundo. Alianza, Madrid 1986, pág. 115-116.
7  Caro Baroja, Julio, Las brujas y su mundo, cit., pág. 119.
8  Cf. Tejado Fernández, Manuel, Aspectos de la vida social en Cartagena de Indias durante el seiscientos. 
 Escuela de Estudios Hispano-americanos, Sevilla 1954, pág. 202.
9  Caro Baroja, Julio, Las brujas y su mundo, cit., pág. 300.

Ana María de Georgel y Catalina, mujer de Delort, ambas de 
Toulouse y de edad madura, han dicho en sus confesiones jurídi-
cas que desde hace unos veinte años se hallan afiliadas al innu-
merable ejército de Satanás, dándose a él, tanto en esta como 
en la otra vida. Que muy a menudo, y siempre en la noche del 
viernes al sábado, han asistido al Sabbat, que se celebraba ora 
en un lugar, ora en otro. Que allí, en compañía de hombres y 
mujeres sacrílegos, se libraban a toda clase de excesos, cuyos 
detalles causan horror… Allí se encontró con un macho cabrío 
gigantesco, al que saludó y al que se abandonó. El macho 
cabrío, a cambio, le enseñó toda clase de secretos maléficos6.

Mas allá de los posibles orígenes de la figura del cabrío, 
desde los cultos populares centroeuropeos hasta la refe-
rencia bíblica al sacrificio mosaico que ligaría el aquelarre 
al sábado judío (el nombre Sabbat es una derivación obvia 
del sacrificio hebreo), lo que nos interesa es que su figura 
entra en los manuales inquisitoriales y, como el mismo 
Caro Baroja escribe, “con una velocidad vertiginosa, de 
mediado del siglo XIV en adelante, se van recogiendo no-
ticias acerca de él aquí y allá”7. Que después haya pasado a 
América, como creencia o como ritual, con los migrantes 
populares y con los mismos inquisidores y sus Tratados, es 
cosa no sólo obvia sino también demostrada, por ejemplo, 
en nuestro caso, por la presencia de mujeres blancas españo-
las acusadas de brujería y de pacto con el demonio en Car-
tagena de Indias. Véase las declaraciones del mulato Juan 
Lorenzo en el proceso contra Lorenza de Azevedo, cuando 
declara que esta le dijo que conocía “una muger que avía 
venido de España, sin nombrarla, que avía hecho por ella gran-
des cosas” (AHNM, Inquisición, Leg. 1620, cuaderno 1)8.

Así, dando por demostrada la existencia de prácticas 
individuales curativas y mágicas compartidas por gran par-
te de las poblaciones de bajo recurso en Europa como en 
América, la cuestión se centra en la existencia o no de la 
reunión sabática, lo que implicaría la existencia de redes 
de connivencias y hasta organizaciones específicas. Antes 
que nada, retomando a Caro Baroja, parece evidente “que 
hay que convenir en que lo que se dice es siempre más fácil 
de averiguar que lo que en realidad ocurre, o sea lo que 
ha servido de base a aquello que se dice precisamente. La 
bruja de los relatos puede ocultarnos, así, a un personaje 
real difícil de retratar con rasgos realistas”9. Aun con esta 
dificultad, este autor parece convencido de la existencia 
real de la reunión de las brujas, dejando para los teólo-
gos el problema del diablo y su realidad, pero metodo-
lógicamente advirtiendo que existen más informaciones 
sobre los que creían en las brujas de lo que las mismas 



121VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

brujas y brujos creían. Sin embargo, la lección de Carlo 
Ginzburg estriba precisamente en la posibilidad de divi-
sar las ideas subalternas de una determinada época aun 
cuando “las ideas, creencias y esperanzas de los campe-
sinos y artesanos del pasado nos llegan (cuando nos lle-
gan) a través de filtros intermedios y deformantes”10.

Para esta tarea, es posible hoy echar mano de recur-
sos bastantes sofisticados, como el “análisis del discurso” 
o la semiótica, para identificar las formas y los conteni-
dos que pueden atribuirse unas veces a los inquisidores y 
otras a los inquiridos. Como el mismo Ginzburg propo-
ne en el caso de El queso y los gusanos, “la irreductibilidad 
a esquemas conocidos de parte de los razonamientos de 
Menocchio nos hace entrever un caudal no explorado de 
creencias populares, de oscuras mitologías campesinas”11.

Precisamente la referencia a la mitología, a partir de 
una lectura de Levi-Strauss, permite a Ginzburg avanzar su 
hipótesis en relación a las reuniones de los Beneandanti friu-
lanos: aunque no excluyendo la existencia de cultos ligados 
a la agricultura y la cacería, sobre todo aquellos que hacían 

referencia en Europa a la Diana de los griegos y romanos, 
“la realidad física de las juntas brujeriles no recibe ninguna 
confirmación, ni por vía analógica, de los procesos contra 
los bienandantes. Ellos declaraban concordemente que de 
salir de noche “invisiblemente con el espíritu”, dejando el 
cuerpo inconsciente… Expresiones como “existencia de la 
brujería” y “culto brujeril documentado” (poco acertadas 
ya que asumen el punto de vista deformante de los inqui-
sidores) delatan… la confusión entre mitos y ritos, entre 
conjunto coherente y difuso de creencias y grupo organi-
zado de personas que las habría practicado”12. 

De esta “mitología” participarían evidentemente tam-
bién los inquisidores quienes, por su parte, habían cons-
truido su representación a partir de textos escritos, es 
decir, de la “historia de las ideas” occidental, sobre todo 
cristiana. Intentaremos demostrar la validez de esta con-
clusión volviendo al relato de Bárbola de Albornoz, la 
mulata de Barquisimeto de la cual hemos arriba descrito 
los sufrimientos. Como se recordará, Bárbola terminó por 
“confesar” bajo tortura cómo en la reunión con el diablo 

Auto de fe de la Inquisición, Francisco de Goya (1814-16). Museo Nacional del Prado, Madrid.

10  Ginzburg, Carlo, El queso y los gusanos. Ed. Muchnik Editores, Barcelona 2000, pág. 11.
11  Ginzburg, Carlo, El queso y los gusanos, cit., pág. 17.
12  Ginzburg, Carlo, Storia notturna. Una decifrazione del sabba. Ed. Einaudi, Torino 1989, pág. XXIII.



122 EL AQUELARRE CRIOLLO

había marcado una cruz en el suelo con el pie izquierdo, 
haberla borrado con el trasero, haber bailado y besado el 
cabrío, etc. Esta descripción del encuentro con el diablo 
resulta demasiado coherente con los manuales de la in-
quisición y hasta con otro proceso que veinte años antes 
se había realizado en Logroño, en el País Vasco, contra las 
mujeres de Zugarramurdi, para no producir la sospecha 
que quien metía las palabras en la boca de la rea, después 
de haberla torturada, era el mismo fiscal de la inquisición. 
Pero tenemos datos más cercanos: en 1628 fue procesa-
do en Cuba por la inquisición cartaginense un esclavo 
carabalí de nombre Antón, quien terminó declarando que 
Isabel, la mujer que le había iniciado en la brujería, lo 
llevó “a un campo adonde a poco rato vio que vinieran muchos 
hombres y que en un trono alto, en figura de cabrón grande, se 
sentó el demonio y luego, de dos en dos, fueron a darle obedien-
cia, besándole el trasero, que llevo a éste consigo a ofrecérsele y 
el demonio a largó los brazos para acariciarlo como suyo… Dijo 
y hizo el reniego de la fe y ley evangélica de Nuestro Señor Jesús 
Cristo y pisó la cruz…” (AHNM, Inquisición, Libro 1020, f. 
298).13 Otro ejemplo, referente a perseguidos por el Tribu-
nal del Santo Oficio de Cartagena, se refiere a un grupo 
de mujeres de Tolú, del Nuevo Reino de Granada, donde 
Lucía Biáfara había confesado en 1633 que “luego bailaron 
alrededor de un cabrón y como iban dando la vuelta lo besaban 
en el trasero y dicho cabrón estaba muy contento de ello, saltando 
hacia arriba y descubriendo el trasero y esta rea confesaba lo besó 
en él y al besarlo le despidió una ventosidad hediendo a piedra de 
azufre y luego cenaron un ajiaco de carne humana guisado sin sal, 
con sólo agua…” (AHNM, Inquisición, Libro 1020, f. 326). 

13   De Mello y Souza, Laura, “Bruxaria en três tiempos: o sabá entre Europa, a África e a América”. En O’Phelan Godoy, Scarlette y Carmen Salazar-
Soler (eds.), Passeurs, mediadores culturales y agentes de la primera globalización en el Mundo Ibérico, siglos XVI-XIX. Ed. Instituto Riva-Agüero, Pontificia 
Universidad Católica del Perú, Lima 2005, pp. 181-196.

14   En Henningsen, Gustav,  El abogado de las brujas. Ed. Alianza, Madrid 1983.

Bárbola y Lucía fueron procesadas en el mismo año en 
Cartagena, lo que podría llevarnos a pensar en la posibi-
lidad de una comunicación entre las dos mujeres dentro 
de la cárcel inquisitorial, ya que una comunicación previa 
es bien difícil considerando las grandes distancias que hay 
entre Barquisimeto en la Provincia de Venezuela y Tolú en 
el Nuevo Reino de Granada; de cualquier manera, Antón 
lo fue en 1628 en Cuba, lo que implica la imposibilidad 
de comunicarse con las mujeres citadas. Cabe evidente-
mente otra hipótesis con más visos de realidad: lo que 
unificaba a los tres perseguidos, y los otros y otras que por 
falta de espacio no citamos, son los inquisidores, comen-
zando con el mismo Juan Sáenz de Mañozca y Mendoza, 
presidente del tribunal de Cartagena, quien después de 
graduarse de bachiller en artes en México, había cursado 
en Salamanca derecho y cánones, lo que es una demostra-
ción de su saber literario e inquisitorial, siendo esta ciu-
dad uno de los centros de producción de tratados morales 
y manuales inquisitoriales. Como declaraba en 1612 en un 
momento de lucidez uno de los tres inquisidores de Logro-
ño, Alonso de Salazar, “no hubo brujos ni embrujados en 
el lugar hasta que se comenzó a tratar y escribir de ellos”14.

Nuestra primera conclusión es que la construcción 
del relato del aquelarre americano aquí reportada perte-
nece al imaginario de los inquisidores, aunque es posible 
indicar algunos contenidos de origen popular más o me-
nos entremezclados con el dominante de la inquisición: 
el diablo como indio, el tipo de comida consumida, la 
invocación a los espíritus, etc. En este sentido, es inne-
gable, sobre todo después del aporte de Bajtin sobre la 

Aquelarre (El gran Cabrón), Francisco de Goya (1819-23). Museo Nacional del Prado, Madrid.



123VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

obra de Rabelais, Gargantúa y Pantagruel15, que entre cul-
tura popular y cultura elitista o literaria medieval había 
intercambios, apropiaciones y mediaciones de abajo hacia 
arriba y viceversa. De allí que, cuando los inquisidores em-
pujan los reos hacia la construcción del relato “oficial” del 
aquelarre, encuentran también terreno ya abonado por 
las vivencias y creencias de los perseguidos. Esta conclu-
sión depone evidentemente más a favor de la existencia 
discursiva del relato y no necesariamente de la ritual, así 
como lo ha sugerido Carlo Ginzburg.   

Sin embargo, en la medida en que ese discurso, ideo-
lógico e intelectual para gran parte de los inquisidores, 
se hace mito para los estratos populares de esas socie-
dades, también recuperando fragmentos de las culturas 
populares y cultas del pasado, en el sentido de Gramsci, 
se constituye como marco cultural de referencia más o 
menos inconsciente para las prácticas cotidianas y las 
extraordinarias de las fiestas y carnavales. De hecho, es 
verdad que el relato mitológico adquiere a menudo au-
tonomía propia, pero lo es también que su existencia no 
prosigue solamente en el “mundo de las ideas” sino que 
corresponde siempre a prácticas concretas, la mayoría de 
las veces de tipo ritual. Lo que nos llevaría a avanzar la 

15   Bajtin, Mijaíl, La cultura popular en la Edad Media y el Renacimiento. El contexto de François Rabelais. Ed. Alianza, Madrid 1987.
16   Lisón Tolosana, Carmelo, La España mental: el problema del mal. Ed. Akal, Madrid 2004, pág. 66.

hipótesis de la existencia de grupos de vecinos y vecinas 
que, por necesidades sociales y hasta sexuales, pudieran 
haberse “organizado” alrededor de figuras carismáticas, 
sobre todo mujeres de saberes y prácticas curativas y má-
gicas, y realizado “cenas” donde encontraban la posibi-
lidad de expresar más libremente su sentir intelectual y 
corporal, pescando en esto en la memoria de las culturas 
tradicionales indígenas o africanas donde, no hay que 
olvidarlo, existían juntas rituales que incluían prácticas 
culinarias y sexuales más o menos transgresivas y hasta 
la presencia de individuos simbólicamente mascarados 
o la incorporación de espíritus de la naturaleza. Como 
escribe Lisón Tolosana a propósito de las Beatas, “Todos 
aquellos que por razones personales, temperamentales 
y/o estructurales militan en ese campo intersticial pisan 
una superficie inclinada que insensiblemente les desliza 
hacia formas socio-mentales contra”16. Si asumimos esta 
hipótesis como guía, tal vez se nos abriría un mundo se-
creto de resistencias y alegrías compartidas, un país al 
revés donde son las mujeres a tener la batuta, acompa-
ñadas por hombres reacios a asumir la identidad mas-
culina que se le imponía, al fin, el sueño de un mundo 
más libre.  



124 EL AQUELARRE CRIOLLO

BIBLIOGRAFÍA

Amodio, Emanuele, “Curanderos y médicos ilustrados. La creación del 
Protomedicato en Venezuela a finales del siglo XVIII”. Asclepio, 
XLIX, 1: 95-130, Madrid 1997.

Amodio, Emanuele, “Disciplinar los cuerpos y vigilar las conciencias. 
La represión inquisitorial de brujos y curanderos en la Provin-
cia de Venezuela durante el siglo XVIII”. Procesos históricos, 18: 
1-23, Mérida 2010.

Bajtin, Mijaíl, La cultura popular en la Edad Media y el Renacimiento. El 
contexto de François Rabelais. Ed. Alianza, Madrid 1987.

Borja Gómez, Jaime Humbert, “El control de la sexualidad: negros e 
indios (1550-1650)”. En Jaime Humberto Borja Gómez (ed.), 
Inquisición, muerte y sexualidad en el Nuevo Reino de Granada. Edi-
torial Ariel, Santa Fe de Bogotá 1996.

Caro Baroja, Julio, Las brujas y su mundo. Alianza, Madrid 1986.

De Mello y Souza, Laura, “Bruxaria en três tiempos: o sabá entre Eu-
ropa, a África e a América”. En O’Phelan Godoy, Scarlette y 
Carmen Salazar-Soler (eds.), Passeurs, mediadores culturales y agen-
tes de la primera globalización en el Mundo Ibérico, siglos XVI-XIX. 
Ed. Instituto Riva-Agüero, Pontificia Universidad Católica del 
Perú, Lima 2005, pp. 181-196.

Ginzburg, Carlo, El queso y los gusanos. Ed. Muchnik Editores, Barce-, Barce-
lona 2000.

Ginzburg, Carlo, Storia notturna. Una decifrazione del sabba. Ed. Einaudi, 
Torino 1989.

Henningsen, Gustav, El abogado de las brujas. Ed. Alianza, Madrid 1983. 

Lisón Tolosana, Carmelo, La España mental: el problema del mal. Ed. 
Akal, Madrid 2004. 

Mannarelli, María Emma, Hechiceras, beatas y expósitas. Ediciones del 
Congreso del Perú, Lima 1999.

Tejado Fernández, Manuel, Aspectos de la vida social en Cartagena de 
Indias durante el seiscientos. Escuela de Estudios Hispano-ameri-
canos, Sevilla 1954.

Toribio Medina, José, Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisi-
ción de Cartagena. Ed. Imprenta Alzeviriana, Santiago de Chile 
1899.

Leyenda:

AGN: Archivo General de la Nación Caracas.

AHNM: Archivo Histórico Nacional, Madrid.

AICT: Archivo de la Iglesia de la Concepción del Tocuyo, Venezuela.

AAC: Archivo Arquidiocesano de Caracas.



125VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E n el mundo andino, el cuerpo, tanto en vida 
como post-mortem, ha sido depositario de una 
fuerte carga simbólica respecto de la organización 

socio-política fundada en las relaciones de parentesco. 
Desde el nivel del ayllu hasta el del imperio, las figuras 
de los fundadores del linaje son el fundamento y sostén 
de la vida andina. El presente trabajo examina el papel 
de las momias reales como agentes activos en la configu-
ración de la organización incaica, y los deslizamientos de 
sentido operados entre la época prehispánica y el perio-
do colonial respecto de la presencia del poder encarnada 
en los cuerpos de los antepasados y su representación en 
imágenes.      

Partimos del supuesto de que en el pensamiento andi-
no prehispánico nada puede existir sin materialidad y que 
todo lo que existe aúna en su ser el objeto y la idea en un todo 
indivisible, lo que implica que no habría representaciones 

en el sentido que éstas tienen en la cultura occidental sino 
presencias. La noción de pacha, propia del quechua y el ay-
mara, alude en términos generales a la dimensión integra-
da de espacio-tiempo1 de modo que no es posible pensar un 
ser que transcurre en el tiempo sin un estar en el espacio2.

Las fuentes coloniales, en especial las vinculadas a los 
procesos de extirpación de idolatrías y los diccionarios y 
vocabularios, así como la información que provee el regis-
tro arqueológico permiten aproximarnos al sentido de la 
momia real en relación con tres nociones: la de cuerpo 
humano, cuerpo humano muerto, y antepasado3. Uccu 
o uku en quechua y hanchi en aymara se traducen como 
“cuerpo del hombre y de todos los animales”, es decir que 
el cuerpo humano se inscribe en la misma dimensión que 
el cuerpo animal. Sin embargo, si atendemos a otros con-
ceptos se evidencia que la continuidad del hombre con la 
naturaleza no implica la negación de su identidad parti-

LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: 
LA MOMIA Y EL RETRATO

MARÍA ALBA BOVISIO Y MARTA PENHOS / ARGENTINA

1 En el Vocabulario de la lengua quechua de González Holguín, pacha se traduce como “tiempo, suelo, lugar”, González Holguín, 1989 [1608], pág. 268. 
Bertonio traduce del aymará pacha como “tiempo” y como “en lugar”, pero además despliega varias entradas donde da cuenta de la inclusión de la 
espacialidad en el campo semántico del término, por ejemplo: “pacha: si se le pospone alak o aca o manca, significa el cielo, la tierra y el infierno [se 
trata del inframundo, interior de la tierra], según le precede”, Bertonio, 1984 [1608], pp. 242-3.  Taylor establece que en el Vocabulario de González 
Holguín pacha tiene dos acepciones, una asociada con “el tiempo y el espacio en general” y otra con la noción de “integridad o identidad absoluta”, 
y en los relatos de Huarochirí un conjunto de frases se refieren a un aspecto del espacio-tiempo relacionado con la suerte, el destino, Taylor, 1987, 
pág. 32. En Bertonio también aparece la noción de totalidad identificada con pacha: “pospuesto significa todo o todos”, Bertonio, op. cit., pág. 243. 

2 Refiriéndose al Vocabulario de González Holquín, Porras Barrenechea señala que “Es posible deslindar […] lo importado y lo autóctono tanto 
desde el punto de vista filológico como conceptual […]”, Porras Barrenechea, 1989, XXVII. Bertonio anota: alma = “alma, porque ya sauen y usan 
deste vocablo”.

3 Tal como ha señalado Surrallés (2010), no existe en quechua ni en aymara un término que equivalga a la noción renacentista de “cuerpo en gene-
ral”, vale decir, como realidad limitada por una superficie y dotada de una extensión, si no que necesariamente las nociones de cuerpo remiten a 
lo viviente.



126 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO

cular encarnada en el cuerpo. González Holguín traduce 
el término quechua soncco como “el coraçon y entrañas, 
y el estomago y la consciencia, y el juyzio o la razón, y la 
memoria y el corazón de la madera y la voluntad y en-
tendimiento”; mientras que puyhuan significa “corazón 
de animales solos” y la expresión puyhuan sonccoyok runa, 
“corazón bestial, de hombre sin entendimiento”. En el 
diccionario de Bertonio hallamos la palabra lloccollocco, 
que en aymara designa al “corazón”, diferenciándolo de 
huyna, que denomina a los “bofes”, es decir la entraña sin 
entendimiento, el interior bestial. La existencia de un ór-
gano que define el carácter de ese cuerpo como poseedor 
de entendimiento daría cuenta de que es en el cuerpo 
donde se constituye la persona diferenciada del animal. 
Podríamos decir que el ser persona acontece en el cuerpo. 

Ahora bien, si parece haber una relación estrecha 
entre el cuerpo y el ser persona: ¿qué ocurre cuando el 
cuerpo muere? Existen términos específicos para nom-
brar al “cuerpo muerto”: amaya o hahuari en aymara4; 
aya en quechua5. Los cuerpos de los difuntos reciben 
una denominación específica, mallqui. El jesuita José de 
Arriaga lo define en estos términos: “son los huesos o 
cuerpos enteros de sus progenitores gentiles”6. Si bien 
en los diccionarios consultados no se consigna esta acep-
ción –Bertonio traduce mallqui como “planta para tras-
plantar” y González Holguín como “la planta tierna para 
plantar o cualquiera árbol frutal”– en fuentes posteriores 
(tratados, procesos, cartas annuas), se reitera infinidad 

de veces la mención a los mallqui como “los huesos de 
los difuntos”. El mismo término alude al “cuerpo de los 
progenitores” y a la semilla o planta, lo que claramente 
se vincula con el papel de los antepasados como “dado-
res de vida”, concepción que se expresa reiteradamente 
en las fuentes7. Mientras que hay palabras que designan 
una noción general de “antepasado” como origen de la 
comunidad –en quechua machu (viejo) o aunquicuna (no-
bles señores) y en aymara nayra (primero) o haque naca 
(primeras personas)– el concepto mallqui refiere al cuerpo 
en sí del difunto, cuerpo donde se constituye la persona 
del antepasado como dador y renovador de vida y en el 
caso del soberano quien otorga el poder político-religioso. 

El carácter vital de los mallqui se expresa en su cons-
tante interacción con los vivos8. En las confesiones de 
indígenas aparece claramente la veneración de que eran 
objeto, y las consultas y rogativas que se les realizaban9. La 
momia, el cuerpo embalsamado o el fardo funerario no 
serían un cuerpo sin vida, un amaya o aya, sino el cuerpo 
del antepasado depositario de la historia y la identidad 
del grupo. Pero para que esta distinción se efectivice, y 
en la medida que el ser implicaría un estar, es necesario 
“construir” un cuerpo para el modo de ser específico del 
difunto/antepasado. Las evidencias arqueológicas nos 
muestran una verdadera fabricación, desde épocas muy 
tempranas, de nuevos cuerpos a partir de materiales hu-
manos: el propio cuerpo del difunto, fibras textiles, ca-
bellos, metales, piedras, spondylus, etc. Se produce otra 

4 Bertonio, op. cit., pp. 15 y 108. 
5 González Holguín op. cit., 39. La “muerte” se denomina huañuy en quechua y hihuaña en aymara, distinguiéndose, en ambas lenguas, una diver-

sidad de muertes posibles: la muerte de acuerdo a cómo llega al sujeto reviste diferentes connotaciones conceptuales. Por ejemplo, ttuychicalla 
huañuy, en quechua es “muerte instantánea”, calpamanta huañuy “muerte violenta”; en aymara, huaracufina hihuañana significa “mala muerte”, 
sappa hihuañana, “buena muerte”. En quechua “la muerte natural” se denomina: pacarisca o pacarik huañuy. La raíz paca o pacca, que significa “cosa 
escondida adentro”, aparece en términos como: pacarichick: “dar principio a alguna cosa”, paccarini: “nacer”, paccarina: “lugar de origen/creadores 
de su naturaleza”, paccarik pacha: “el principio del mundo”, paccariy: “renacer”. De modo que pacca está connotando tanto al muerto en el interior 
de la tierra como al feto en el útero, a la semilla germinando y a los antepasados.

6 Tratado de la Extirpación de la idolatría en el Perú, 1621.
7 A modo de ejemplo podemos citar este pasaje de una carta annua referido al hallazgo de la tumba del cacique de los checranos (obispado de Lima), 

Llivia Cancharco: “Habiendo sido el primer cacique de aquella provincia, habían aprendido de sus mayores, por la fama y las historias que les 
escucharon, que él había sido fundador del género humano, que era quien daba la vida, productor de todas las plantas y de las mieces, el que daba 
la lluvia, el hacedor único de todos los alimentos necesarios para la conservación de la vida humana...”, Carta Annua, Lima, 1614, Polia Meconi, 
1999, pp. 369-70. 

8 “[a los mallqui] los cabos de años mudandoles ropas matandoles llamas oferciendoles la sangre y chicha quemandoles sebo coca maíz [...] baylan-
doles diferentes bailes y quando se los baylaban el pariente mas zercano cargaba el cuerpo en las espaldas y con el bailaba un dia y una noche...” 
Confesión de Don Alonso Ricari, principal del pueblo de San Francisco de Otuco, Cajatambo, 1656, Duviols, 1986, p. 72. Dean ha señalado este 
significado de la palabra mallqui aportando el ejemplo de Juan de Santa Cruz Pachacuti, quien en su Relación de Antigüedades del Perú (1613) dibuja 
a los ancestros como árboles con raíces, listos para ser trasplantados, Dean, 2010, pp. 30-1. 

9 En su informe sobre la idolatría del pueblo de Ocros, el licenciado Rodrigo Hernández Príncipe, visitador de la provincia de Huailas durante el 
arzobispado de Lobo Guerrero, consigna la siguiente información obtenida de las confesiones acerca de los difuntos venerados y consultados que 
son “los mallquis, que son cuerpos gentiles del común”: “Isabel Tanta manifestó a Caxa Poma y Chaupis Villca, mallquis de sus bizagüelos […] 
María Nun manifestó a Cóndor Mallqui Cámac, progenitor de su marido…Inés Carhua Quispe hizo manifestación de Ullco Huica, mallqui de 
su marido… Cecilia Poma Caxa, vieja de 100 años […] hizo manifestación de Hacác Colque Huanca, mallqui de Hernando Pisa Páucas, su marido 
difunto y a su tío Huacanca, mallquis respetados […] Todos estos tenían sus depósitos, aunque apartados de la gente principal, y para consultar a 
estos se aprovechaban de unos y otros viejos y a veces de hechiceros”, Hernández Príncipe, 1923 [1622], pp. 55-6. 



127VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

distinción, esta vez respecto de los vivos, ya que no se tra-
taría solo de preservar al que fue sino de generar un nuevo 
cuerpo, el del antepasado que reviste un carácter divino. 

Contamos con noticias muy tempranas referidas a las 
momias de los gobernantes incas en las que se da cuenta 
del estado de conservación de sus cuerpos, las telas que 
los envolvían, insignias y otros objetos que los acompa-
ñaban, así como el hecho de que periódicamente se saca-
ban para ser exhibidas en la plaza del Cuzco10. Sin duda, 
uno de los testimonios más interesantes es el de Polo de 
Ondegardo, encargado de buscar las momias incas, quien 
observa la “excesiva diligencia en conservar los cuerpos 
y sustentarlos y honrarlos después de muertos” y afirma 
que “embalsamaban los cuerpos muertos destos ingas”11.

Las crónicas que describen la captura, condena y ejecu-
ción de Atahualpa presentan divergencias, fundamental-

mente respecto de la fortuna del cuerpo del inca una vez 
muerto. Algunos señalan que fue parcialmente quemado, 
otros totalmente, las más tardías que fue decapitado12, 
pero todas coinciden en que Atahuallpa eligió bautizarse 
para que la condena de muerte en la hoguera por traición 
se conmutara por la pena del garrote. Pedro Pizarro se 
refiere a la importancia que otorgaba Atahuallpa a la con-
servación post-mortem de su cuerpo para poder cumplir 
su rol como ancestro (mallqui): era menos grave bautizarse 
que permitir que quemaran su cuerpo; de ahí que un siglo 
más tarde los extirpadores indicaran como procedimiento 
sistemático la quema de los cuerpos de los difuntos ha-
llados en las sepulturas indígenas13.  

Respecto de las técnicas de momificación las fuentes 
son sumamente ambiguas14. La conservación de los cuer-
pos en la región se remonta a etapas muy tempranas, 

10 La más temprana referencia a las momias se encuentra en la Relación de la Conquista del Perú de Pedro Sancho de la Hoz, secretario de Pizarro, 
fechada en 1534. De la Hoz redactó esta relación por orden de Pizarro para enviarla al rey de España, al final de la misma el autor asegura que la 
leyó en presencia de Pizarro y de los que estaban a su servicio quienes por haberla hallado exacta la firmaron. El original español se perdió pero 
previamente había sido traducido al italiano por Juan Bautista Ramusio e incorporado en su Colección de Viajes publicada en Venecia a media-
dos del siglo XVI. En 1849 Joaquín García Icazbalceta encontró en esta colección el relato de Pedro Sancho de la Hoz, lo devolvió al español y lo 
publicó como Apéndice del libro Conquista del Perú de W. H. Prescott. De la Hoz alude al cuerpo del inca Wayna Capac: “Este Guarnacaba que 
fue tan nombrado y temido, y lo es hasta hoy día así muerto como está, fue muy amado de sus vasallos, sujetó grandes provincias y las hizo sus 
tributarias; fue muy obedecido y casi adorado, y su cuerpo está en la ciudad del Cuzco, muy entero, envuelto en ricos paños y solamente le falta la 
punta de la nariz. Hay otras imágenes hechas de yeso o de barro las que solamente tienen los cabellos y las uñas que se cortaba y los vestidos que 
se ponía en vida, y son tan veneradas entre aquellas gentes como si fueran sus dioses. Lo sacan con frecuencia a la plaza con músicas y danzas, y se 
están de día y noche junto a él espantándole las moscas. Cuando algunos señores principales vienen a ver al cacique, van primero a saludar a estas 
figuras y luego al cacique, y hacen con ellas tantas ceremonias, que sería gran prolijidad escribirlas. Se junta tanta gente a estas fiestas que se hacen 
en aquella plaza, que pasan de cien mil ánimas”, de la Hoz, 1853 [1534], pág. 196.

11 de Ondegardo, 1918 [1570], pp. 7-8. El tratado Los errores y supersticiones de los indios es el resumen del perdido Tratado y averiguación de los errores y 
supersticiones de los indios, en el que Polo volcó la información recabada en la encuesta sobre religión indígena. En 1559 había sido nombrado corre-
gidor del Cuzco por el virrey Marqués de Cañete. Los documentos posteriores, surgidos de los procesos de extirpación de idolatrías, dan cuenta de 
que esta necesidad y cuidado no era solo propia de la elite sino que alcanzaba a todos los estratos de la población. Por ejemplo en el informe de la 
misión de los jesuitas Pablo José de Arriaga e Ignacio Teruel a las provincias de Ocros y Lampas, Cajatambo, 1619, se consigna que: “Andando los 
padres en esta visita tuvieron noticia que en un pueblo adonde no avían aun entrado avían sacado dos cuerpos y teniedolos en una casa con vaile 
y borrachera publica de  todo el pueblo dos o tres día [...] y tienen tan buena traza en disponer los cuerpos que no se comen de gusanos antes se 
secan y enjugan de suerte que se hallo cuerpos de mas de doscientos y trescientos años entre otros se hallaron de dos casiques antiquísimos vestidos 
de ropas muy ricas con los ojos de oro y mucha plumeria por todo el cuerpo de que hazen lindos vestidos y unas como medias lunar que ponen 
en la cabeza a modo diadema y otras cosas estas huacas y cuerpos muertos adoran y consultan en sus necessidades...”, Duviols, 1986, pág. 452. En 
una Carta Annua, también referida a una misión posterior a la provincia de Ocros, fechada en el año 1675, los padres explican: “hallamos que en 
una pieza de ropa que tegen en los valles de algodon, muy limpia y muy delgada cosido estaba enbuelto y recien coçido un cuerpo cruçados sobre 
los pechos los braços, el cabello negro y muy largo en postura de quien estaba sentado, tenia en la boca y sobre las rodillas unas tortas de mayz 
mascado que llaman parpa no sele veya hueso alguno porque la piel estaba tan entera, tan enjuta y tan fuerte q. causo admiracion a quantos la 
vimos [...] avia poco le avian hecho por resurreçion su fiesta pues estaban tan reçientes los ilbanes”, Polia Meconi, op.cit., pág. 540.

12 Véase Ramos, 2010, p. 62.
13 Este Atabalipa había hecho entender a sus mujeres e indias que si no le quemaban el cuerpo, aunque le matasen avía de bolver a ellos; que el sol su 

padre le resucitaría. Pues sacándole a dar garrote a la plaza, el padre fray Vicente de Valverde ya dicho le predicó diziéndole se tornase cristiano; y 
él dixo que si él se tornaba cristiano si le quemarían; y dixéronle que no; y dixo que pues no le avían de quemar que quería ser baptizado, ansí fray 
Vicente le baptizó y le dieron garrote, y otro día le enterraron en la yglesia que en Xaxamalca teníamos los españoles, Pedro Pizarro, 1853 [1571], 
pág. 221.

14 Por ejemplo, Garcilaso, al describir el interior del Coricancha (que difícilmente haya visto directamente), señala: “A un lado y a otro de la imagen 
del Sol estaban los cuerpos de los reyes muertos puestos por su antigüedad, como hijos de ese Sol embalsamados que (no se sabe como) parecían 
estar vivos: estaban asentados en sus sillas de oro, puestas sobre los tablones de oro en lo que solían asentare”, Garcilaso de la Vega, 1960 [1609], 
pág. 519. Polo, quien halló varias momias y envió algunas de ellas a Lima simplemente señala que estaban “embalsamadas”. Los cronistas que 
afirman haberlas visto como Garcilaso, Acosta y Calancha insisten en que estaban muy bien conservadas sin más detalles.



128 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO

TELAS FINAS
PAÑOS DE ALGODÓN
MOMIA
CESTA

Fig. 1  Fardo de necrópolis en Paracas, costa sur del Perú, siglo V a.C. 

Fig. 2  Fardo de necrópolis en Paracas, costa sur del Perú, 
siglo V a.C., esquema del interior.



129VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

como los fardos de la cultura Paracas, que ponen de ma-
nifiesto prácticas de preparación del cuerpo en manos de 
expertos15 (Figs. 1 y 2). El tratamiento que recibe el cuerpo 
del difunto varía de acuerdo a las épocas y regiones, como 
muestra el registro arqueológico16. Sin embargo, en todos 
los casos se verifica el interés por la preservación total o 
parcial del cuerpo, al mismo tiempo que la construcción 
de un nuevo cuerpo. Cabe enfatizar que si bien las fuentes 
hablan del mallqui como “los huesos o cuerpos de los pro-
genitores”, el registro arqueológico da cuenta de la elabo-
ración de un nuevo cuerpo que involucra a esos huesos o 
cuerpos17. En este sentido consideramos que la elaboración 
de los fardos funerarios no implicaba solo la utilización de 
numerosas capas de materiales absorbentes (algodón, cue-
ros, esteras de paja) a fin de mantener seco el cuerpo, sino 
que se generaba un cuerpo que podía ser vestido y ador-
nado, tal como vemos, por ejemplo, en los fardos wari 
con falsas cabezas, túnicas y tocados iguales a los que los 
gobernantes habían usado en vida18 (Figs. 3, 4 y 5). La idea 
de que es necesario un cuerpo específico para constituirse 
en ancestro, que subsume el cuerpo que se tuvo en vida 
tanto como los objetos que definían la identidad social de 
ese cuerpo, no implica que éste deba parecerse a aquel. 
Justamente es en la nueva corporalidad que se operaría la 
constitución del ancestro diferenciado de los vivos19. En 
este sentido podríamos pensar que el ancestro no se iden-
tifica con un individuo sino con una red de relaciones, 
asociadas al origen del grupo y a su identidad, que involu-
cran a los fundadores de linaje, sus lugares de origen, los 
ciclos vitales, etc. Los diversos autores que se han ocupado 
de su papel en Andes coinciden en señalar que la presen-
cia material (la tumba y/o el cuerpo) está en estrecha re-
lación con la apropiación territorial, la preservación de la 
memoria y el control y relación con la naturaleza. 

Otra constante, aunque expresada en una variedad de 
modos de disponer los cuerpos para tal fin, es la necesidad 

de interacción con los ancestros por medio de rituales pe-
riódicos que siempre incluyen ofrendas. En el caso de los 
incas, como expresan reiteradamente las fuentes, durante 
los ritos parece haber sido ineludible la presencia concreta 
de la momia real, que afirma y reafirma la identidad del 
grupo y el poder sobre las poblaciones dominadas a través 
de una puesta en escena en la que el ancestro divino es pro-
tagonista presencial que legitima el lugar de su heredero. 

Uno de los ejes principales de la cristianización en los 
Andes se operó respecto de la muerte. Ramos se refiere a 
“la estrategia misionera (de los jesuitas) de establecer una 
relación especial con algún grupo de descendientes de los 
incas y acoger en sus iglesias bóvedas funerarias para ellos” 
y explica que “los entierros y rituales para los muertos en 
estos lugares hicieron posible la regeneración y cristia-
nización de la memoria de sus antepasados”20. Es claro 
que para los evangelizadores era central evitar el culto al 
cuerpo del ancestro. El conocido caso de las momias que 
Polo de Ondegardo envió a Lima en 1559 muestra que se 
reservó una cripta o recinto subterráneo para guardarlas 
en el Hospital de San Andrés, con el fin de evitar el acce-
so de los indígenas a ellas21. En este sentido, se plantean 
algunas cuestiones acerca del valor simbólico-material que 
españoles e indígenas concedieron al ancestro durante el 
periodo colonial. La primera tiene que ver con la búsque-
da de una eficacia en el control sobre el cuerpo muerto 
de los miembros de la elite inca por parte de los espa-
ñoles, que parece implicar el reconocimiento de su alta 
significación como presencia concreta del poder.  

La segunda cuestión refiere al carácter que revestían, 
para las elites indígenas, las insignias de poder, las tradi-
cionales y las que se adoptaron posteriormente, ya fueran 
provenientes de Europa o pertenecientes a la cultura an-
dina pero resignificadas. Bunster ha mostrado la impor-
tancia que estas elites otorgaron a los elementos consti-
tutivos del rango en los siglos XVI y XVII como medios 

15 En los cuerpos de los fardos funerarios se han encontrado evidencias de suturas, cortes, ataduras, extracción de vísceras y de grasa, Alonso Sagaseta 
de Ilurdoz, 1991, pág. 136; y secado al fuego y aplicado de resinas, Dwyer y Dwyer, 1975.

16 Respecto de las prácticas funerarias andinas puede verse: Isbell, 1997, Salomon, 1995, Kaulicke, 2000. Ramos ha realizado una completa síntesis 
en: Ramos, 2010, cap. 1.

17 Lamentablemente no se han hallado en el registro arqueológico las momias incas a las que refieren las fuentes pero si atendemos a los hallazgos 
en cementerios de las costa peruana de fardos de época incaica podemos constatar la larga duración de prácticas que implicaban las construcción 
de este nuevo cuerpo que a nuestro entender es el mallqui. 

18 Estos nuevos cuerpos pueden ser colectivos, como el caso de los fardos hallados en el cementerio de época incaica excavado por Cock en Lima 
donde en el interior de un fardo con falsa cabeza podían hallarse más de un individuo, Cock, 2002.

19 En algunos casos se han registrado procesos de remoción de algunos huesos post-mortem, sobre todo cráneos, que se han colocado en otras tum-
bas. Posiblemente en estos rituales funerarios secundarios los huesos o partes del cuerpo manipulados adquiriesen un nuevo significado, Ramos, 
2010, pág. 52. Esto podría estar asociado, a nuestro juicio, al proceso de ancestralización. 

20 Ramos, 2010, pág. 253. Sería objeto de discusión la diferencia de los procesos de cristianización respecto a si se trata de la elite indígena o del 
“pueblo”, puesto que las fuentes de extirpación dan cuenta del robo de cuerpos de los cementerios cristianos para ser depositados en los machayes 
(enterramientos indígenas).

21 Ver Hampe, 1982; Bauer y Rodríguez dan cuenta de los últimos trabajos arqueológicos realizados en el lugar, 2007. 



130 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO

Fig. 3  Momia wari, costa central del Perú, siglo IX.

Fig. 4  Momia wari, costa central del Perú, siglo IX, 
esquema del interior.

Fig. 5 Reconstrucción del interior del fardo de 175 kg. conteniendo un adulto, un bebé y 
varios elementos (alimentos, vasijas, pieles de animales, alfileres de plata y cobre, spon-
dylus). Cementerio incaico en Lima.



131VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de afirmación de la sacralidad “de la cual emanaba el 
poder y la legitimidad de las autoridades étnicas”22. Los 
signos exteriores del poder también se vinculaban directa-
mente con los antepasados y podían asimilarse a las cono-
pas, wakas móviles que se heredaban de padres a hijos23. 

Dejaremos abiertas por el momento estas cuestiones 
para preguntarnos qué aspecto revestía el cuerpo del an-
cestro. Al respecto no contamos con ninguna evidencia 
directa y las crónicas son muy ambiguas, aunque todos 
coinciden en su presencia en el Coricancha y en su apa-
rición y participación en las celebraciones importantes 
para el imperio. Junto con ellos, participaban los wawqe, 
wakas “escultóricas” que por lo que se deduce de las fuen-
tes eran piedras con formas antropomorfas o sin ninguna 
intervención (pero vestidas con cumbi) o esculturas en oro, 
que recibían el mismo trato que las momias y también 
tenían vínculos de parentesco con los incas24. El término 
wawque, que según lo que nos indican los diccionarios sig-
nifica “hermano”, “amigo”, se identifica con el cuerpo del 
antepasado en tanto doble (gemelo), reforzando la idea 
del parentesco que vincula a ambos (mallqui y wawqe)25.

Los autores coloniales utilizan indistintamente los tér-
minos “bulto” y “momia” para referirse a los cuerpos de 
los ancestros26. El término “bulto”, por un lado puede re-
ferir más a los fardos funerarios que a cuerpos embalsama-
dos con la apariencia que los individuos habrían tenido en 
vida, y por otro a las figuras en piedra o metales preciosos 
de los antepasados, los wawqe, que se vestían y ornaban al 
igual que los fardos. De hecho, en el castellano de la época 

“bulto” “significa algunas vezes la efigie puesta sobre la 
sepultura del Principe” pero también “la figura […] que 
hace el entallador, o escultor, por ser figura con cuerpo”27, 
abriendo la posibilidad de homologar el cuerpo construi-
do del difunto y su versión “escultórica” con la represen-
tación del muerto en las esculturas funerarias europeas. 

Las crónicas mencionan además que tanto el cuerpo 
conservado –que a nuestro entender remite al cuerpo 
construido del ancestro identificable con el fardo funera-
rio (mallqui)– como los cuerpos artificiales (posiblemente 
esculturas en diversos materiales) ligados a antepasados 
míticos, tenían uno o más dobles (wawqe), lo que suma-
do a la “igualdad de trato y vestimenta” que se les daba, 
señala la idea de que se trata de dos tipos de corporalidad 
identificadas con el ancestro (donde la distinción entre 
mítico y humano no reviste significación porque el ca-
rácter humano se ha trascendido) que es indispensable 
resguardar y cuya existencia no es única ni unívoca, sino 
múltiple, de ahí que el doble establezca con el ancestro 
una relación de continuidad e identidad y no de sustitu-
ción. Todos son antepasados sagrados, todos son presen-
cias vivientes que refuerzan la organización social, política 
y religiosa28. De modo que no podemos comprender es-
tas expresiones como una “representación” imperecedera 
del cuerpo perecedero, como en ocasiones lo hicieron los 
cronistas españoles en su esfuerzo por comprenderlas29. 

Como ya indicamos, los españoles intentaron tomar el 
control de estas corporalidades sagradas. El caso de uno 
de los hijos de Huayna Capac, a quien el provisor Luis de 

22 Bunster, 2001, pág. 6.
23 [...] las Conopas se heredan siempre de padres a hijos [...] A todos las Conopas [...] se les da la misma adoración que a las huacas, solo que la de estas 

es pública y común de toda la provincia, de todo el pueblo, de todo el ayllo, según es la huaca y las de las conopas es secreta y particular de los de la 
casa. Este culto o veneración o se la dan ellos mismos [...] o llaman [...] al hechicero...”, Arriaga, 1621, pág. 26.

24 “La tercera guaca [del ceque Payan, segundo del Chinchaysuyu] era un ídolo de oro macizo, llamado Intiillapa, que quiere decir Trueno del Sol; el cual 
estaba puesto en unas ricas andas de oro. Hízolo Inca-Yupanqui, y tomólo por guauque ó hermano...”, de Ondegardo, 1570b, pág. 5. “...Punchao ynca, 
que era el Sol y el Pachayachachi que era otro ídolo figura de hombre, que quiere decir el dicho bocablo, Hacedor, y otro ydolo llamado Chuquiylla 
Yllapa que era la huaca del Relámpago y Trueno y Rayo la cual era forma de persona, aunque no le veían el rostro. Además tenían un llayto de oro 
y oregeras de oro y medalla de oro...”, Molina, 1573, p. 67. De la Hoz al describir lo que se fundió en oro y plata en la sierra central de Xauxa por 
orden de Pizarro menciona: “…y entre otras cosas singulares eran muy de ver cuatro carneros de oro fino muy grandes, y diez o doce figuras de 
mujer, del tamaño de las mujeres de aquella tierra, todas de oro fino, tan hermosas y bien hechas como si estuvieran vivas. Éstas las tenían ellos 
en tanta veneración como si fueran señoras de todo el mundo y vivas, y las vestían de ropas hermosas y finísimas, y las adoraban por Diosas, y les 
daban de comer y hablaban con ellas como si fueran mujeres de carne”, de la Hoz, op.cit., pág. 31. Cobo describe a la waka Wanakauri, hermano 
del Inca identificado con el cerro homónimo como “una piedra tosca, mediana, sin figura y algo ahusada” (Cobo 1990: 74).

25 En quechua, según González Holguín: “Huauqque: se dizen de los hermanos, varones y todos varones y hembras”, op. cit., p.190; en aymara para 
Bertonio: “Huaque: amigo (es vocablo tomado del Quichua y acá poco usado)”, op. cit., pág. 154. Acerca de la identificación wawque - doble, ver 
Dean, op. cit., pág. 32.

26 El padre Bartolomé de Segovia, que en 1535 describe el Inti Raymi (fiesta del sol, que según Millones es la única que los españoles habrían podido 
ver directamente) se refiere a los “bultos”, que se trasladaban de templos y santuarios a una explanada que quedaba a la entrada del Cuzco, Millo-
nes, 2001, pp. 91-93. 

27 Covarrubias y Orozco, 1611, pág. 168.
28 Excede los alcances de este trabajo pero creemos pertinente vincular la imagen de la momia inca con las momias de capacocha en tanto el ajuar de 

los niños permite afirmar que se trata de dobles del inca y la coya en miniatura.
29 Dean plantea que la consideración de los wawqe como ídolos se basa en una comprensión errada de los mismos como representación, es decir 

como sustitutos de los antepasados, 2010, pág. 38. 



132 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO

necesidad de construir un cuerpo del ancestro, no para el 
ancestro. Esta centralidad de lo material en relación con 
lo sagrado hace más agudo el contraste entre momias, far-
dos y wawqe, y los retratos, que sólo tienen en común con 
ellos el hecho de ser resultado de una confección. 

Sin duda, los retratos de miembros de linajes nobles 
tuvieron una función fundamental en la conservación 
y resignificación de la memoria de las élites, obligadas a 
adaptarse y hasta aprovechar en ocasiones el statu quo pos-
conquista. Fuesen utilizadas como parte de solicitudes de 
prerrogativas ante la corona o para ser exhibidas en su pro-
pio entorno, estas pinturas mostraban la relación entre los 
descendientes de los incas y sus antepasados, contribuyen-
do a legitimar la herencia de un poder, recortado y subor-
dinado, pero poder al fin. Ahora bien, la apropiación ac-
tiva del género del retrato por parte de estas elites instala 
una tensión entre dos lógicas de pensamiento diferentes, 
una basada en el concepto de representación, y otra en la 
que no se concibe que algo esté en lugar de otra cosa sino 
que siempre significa lo que es, vale decir que no hay dis-
tinción entre significado y significante. Tensión que, sin 
resolverse, pudo expresarse por medio de un género que 
ya venía de Europa con una carga de complejos sentidos 
simbólicos. Es ineludible citar aquí a Marin, quien a partir 
del análisis del retrato de Luis XIV, demuestra que la ima-
gen no sólo exhibe y justifica el poder y lo hace reconoci-
ble, sino que intensifica su fuerza, la multiplica. Todo ello 
a causa de su doble dimensión de representación que está 
en lugar del cuerpo ausente del soberano y de presencia 
como objeto35. En este sentido, los indígenas nobles, que 
como menciona Dean participaban de las ceremonias en 
las que se rendía homenaje al rey ausente que en su retrato 
pintado se hacía presente36, podrían haber encontrado en 
el género una vía mediante la cual el ancestro prehispáni-
co adquiría una entidad en el mundo colonial sin dejar de 
existir dentro de una lógica que demanda materialidad.

Pero consideremos algunos aspectos de esta cuestión. 
Teniendo en cuenta que el mallqui implica la inclusión 
necesaria del cuerpo de quien en vida fue el antepasado, 

Morales pide que le entregue la momia de su padre como 
prueba de su conversión, es ilustrativo al respecto. Las fuen-
tes no son claras sobre si entregó el cuerpo o uno de los 
wawqe o doble30, pero si aceptamos que el doble es geme-
lo, sigue operando el valor sacro del ancestro corporizado. 

Retomando entonces el problema de la apariencia, 
podemos decir que momias, fardos y wawqe no se conce-
bían a partir de una mimesis en el sentido de semejanza 
que recuerde el aspecto del difunto31. ¿Pero qué sucede si 
consideramos los retratos de los incas realizados en época 
colonial? Dentro de una iconografía vasta y compleja32 es 
necesario focalizar en aquellos que fueron encargados por 
los descendientes de los incas o por miembros de la élite 
indígena33. Si tomamos uno de los ejemplos más conoci-
dos, el de la familia Chihuantopa (Fig. 6), no podemos 
eludir la pregunta sobre el valor y significación que sus co-
mitentes asignaron a estas imágenes. ¿Pueden leerse como 
una respuesta al control sobre los cuerpos muertos que 
impusieron los españoles, quienes buscaron con tesón los 
mallqui y los destruyeron u ocultaron en su intento por 
desterrar el culto a los ancestros? ¿Asumieron totalmente 
la valencia y funciones de los wawqe, de las conopas? ¿O más 
bien se contarían entre las insignias del poder que garanti-
zaban la identidad de sus poseedores y la relación efectiva 
con los antepasados prehispánicos? ¿Funcionaron enton-
ces como representación o guardan el carácter de doble?

No nos encontramos aún en condiciones de respon-
der a estas preguntas con certeza. Sin embargo, trataremos 
de acercar algunas hipótesis. En su estudio sobre el tema, 
Dean considera central la creencia de los pueblos andi-
nos en un espíritu o esencia que puede corporizarse en 
diferentes objetos, el kamay o samay, que la autora asimila 
a ánima34. A nuestro juicio, aún aceptando la existencia 
en la cosmovisión andina prehispánica de un “principio 
vital”, el mismo no puede concebirse, como en el caso 
del alma cristiana, desprendido de su condición material. 
Es por ello que más que plantear la idea de una “transus-
tanciación” del kamay que habría permitido a los retratos 
funcionar a la manera de wawqe, queremos enfatizar en la 

30 Ramos, op. cit: 252.
31 No podemos abordar aquí una discusión sobre el concepto de mimesis, pero vale la pena mencionar que, en lo que se refiere a las antiguas culturas 

del Mediterráneo, los kolossos, figuras de piedra que participaban de los ritos funerarios, presentarían una mimesis en el sentido de una relación 
entre dos ámbitos diferentes, el de los vivos y el de los muertos: “El kolossos es […] un doble del muerto, no una imagen”, Bozal, 1987, pp. 65-95. 
También Belting ha estudiado el papel de los dobles en los cultos a los muertos, afirmando que guardaban con ellos una semejanza ontológica, 
2002, cap. 5. Cummins, por su parte, afirma, en base a un análisis de fuentes coloniales, que si bien existieron pinturas incas, “no eran imágenes 
que reproducían formas que se corresponden con el mundo conocido; no eran miméticas”, 1994, pág. 199.  

32 Gisbert brinda un panorama abarcador de la misma, 1980. 
33 Como expresa Cummins, “estas imágenes fueron portadoras de varias y a menudo diferentes agendas y deseos, de acuerdo a quién las encargó  y 

al público al cual se dirigían”, Cummins, 2003, pág. 40
34 Dean, op. cit., pp. 33-35.
35 Marin (1982), pp. 11-13. Ver también Chartier (1996).
36 Dean, op. cit., pág. 45.



133VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

el retrato, como presencia opaca que marca la ausencia del 
cuerpo representado, no es homologable a él. Esto abre a 
pensar, como propone Dean, que el retrato pudo haber 
ocupado el lugar del wawqe o de la conopa, cuya materiali-
dad era diferente de la del mallqui. Sin embargo, para afir-
mar esto con toda certeza es preciso contar con informa-
ción que nos muestre un tratamiento del retrato en todos 
los sentidos similar al que se les daba al fardo (mallqui) y a 
su doble (wawqe): ofrendas, consultas, participación en la 
vida social, etc. Los usos de los retratos de descendientes 
de los incas de acuerdo a lo que mencionan las fuentes in-
dican más bien una variedad de prácticas vinculadas con 
el prestigio y los privilegios que estos linajes pretendían de-
tentar en la sociedad colonial. Los comitentes de estos re-
tratos probablemente hayan sido conscientes de la dificul-
tad de instalarse en un terreno ambivalente entre la pura 
presencia de lo sagrado y la representación del poder que 
suponía la herencia del mismo. Pero también de la opor-
tunidad que el retrato brindaba para darle nuevo cuerpo 
a los antepasados y a la vez instalarlos e instalarse ellos 
mismos como imagen en el universo visual y cultural de la 
colonia. Imágenes bifrontes, los retratos combinan de dis-
tintos modos escudos, estandartes y elementos de la vesti-
menta española junto con la mascaipacha, uncus con toca-
pus, parasoles (en el caso de las ñustas y coyas), exhibien-
do esas insignias del poder y generando probablemente 
diferentes respuestas en españoles e indígenas (Figs. 7 y 8).

Y algunos de esos comitentes parecen haber estado 
lejos de desconocer la necesidad de que la imagen guar-
dara parecido con el modelo como modo de alcanzar un 

37 El expediente, fechado en 1778, fue presentado por Diego Betancur Tupac Amaru, que mantenía un largo pleito con José Gabriel Condorcanqui 
por derechos sucesorios, citado en Gisbert, op. cit., pp. 151-2.

Fig. 8  Retrato de Alonso Chihuantopa, 
s. XVIII, Museo Arqueológico, Cuzco, Perú.

resultado eficaz. En el siglo XVIII, en el marco de con-
troversias entre distintas familias nobles en torno al re-
conocimiento de su ascendencia incaica, un expediente 
acompañado de retratos dice: “Ytten declaro que dejo el 
retrato de mi madre Doña Manuela Thupa Amaru Ñusta, 
quien se mandó retratar a su semejanza… Ytten declaro, 
haver mandado sacar mi retrato, al que no le falta cosa 
alguna de mi fisonomía, el que inmediatamente presen-
té con el correspondiente escrito ante la Real Justicia de 
esta ciudad para que lo declarase por tal mi retrato…37

Ahora bien, en relación con los interrogantes formu-
lados, hay que diferenciar entre retratos de vivos y de 
muertos, ya que la razón de ser del mallqui y del wawqe 
entre los incas prehispánicos es la ancestralización que 
acontece con el rey difunto. Por lo tanto, si un retrato del 
antepasado podría haber funcionado como wawqe, en el 
caso del retrato de los vivos habría adquirido un sentido 
como prueba de verdad y unos usos vinculados a la ma-
nifestación y demostración del linaje en el contexto de 
la dominación española, lo que explicaría la demanda 
de semejanza respecto del retratado.      

Mallqui, wawqe, retrato… todos ellos construcciones 
del hombre, las primeras presencia de lo real material, la 
última representación  ilusoria de lo real ausente. Pode-
mos concluir provisoriamente que en el mundo andino 
colonial no habría triunfado el concepto de representa-
ción pero sí se habría introducido a la manera de una ló-
gica que permitía, sobre todo a la elite indígena, negociar 
lugares de poder y prestigio con el conquistador y a la 
vez preservar su identidad.          

Fig. 6  Retrato de Marcos Chihuantopa, 
s. XVIII, Museo Arqueológico, Cuzco, Perú.

Fig. 7  Retrato de cacique, s. XVIII, 
Museo Arqueológico, Cuzco, Perú.



134 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO

BIBLIOGRAFÍA

Acosta, Pedro José (1940) Historia natural y moral de las Indias [1590]. 
México, F.C.E.

Alonso Sagaseta de Ilurdoz, Alicia (1991) “Los ritos funerarios en los 
Andes”. Los Incas y el Antiguo Perú, 3000 años de historia. Ma-
drid, Sociedad Estatal Quinto Centenario. 

Arriaga, Pablo José de (1984) Extirpación de la idolatría en el Perú [1621]. 
Edición de María Isabel Balducci. CONICET, Buenos Aires.

Bauer, Brian S. y Antonio Coello Rodríguez (2007) “The Hospital of 
San Andres (Lima, Peru) and the Search for the Royal Mum-
mies of the Incas”, Fieldiana Anthropology, New Series, N° 39, 
Chicago, Field Museum of Natural History. 

Bertonio, Ludovico (1984) Vocabulario de la lengua aymara [1612]. Cen-
tro de Estudios de la Realidad Económica y Social. Instituto 
Francés de Estudios Andinos, Cochabamba.

Bovisio, M. A. (2007) “Las huacas andinas: lo sobrenatural viviente”, 
en: La imagen sagrada y sacralizada. México D.F., Instituto de 
Investigaciones Estéticas-UNAM, pp. 254-278. 

Bunster, Cora (2001) “Las autoridades indígenas y los símbolos de pres-
tigio”, en Andes, n° 012, Salta, Universidad Nacional de Salta. 

Chartier, Roger (1996) “Poderes y límites de la representación, en Escribir 
las prácticas. Foucault, De Certau, Marin, Buenos Aires, Manantial.

Cobo, Bernabé (1956) Historia del Nuevo Mundo, Madrid, Atlas [1653].

Cock, Guillermo (2002) “Inca Recue”, National Geographic, mayo, pp. 
78-91.

Covarrubias y Orozco, Sebastián (1611) Tesoro de la lengua castellana o espa-
ñola, Madrid, Luis Sánchez impresor del Rey. Versión digital en   
http://books.google.com.ar/

Cummins, Tom (1994) “Representations in the Sixteenth Century and 
the Colonial Image of the Inca” en Hill Boone, Elizabeth y Wal-
ter Mignolo (eds.) Writing without Words. Alternative Literacies in 
Mesoamerica and the Andes, Durham & London, Duke University 
Press. 

  (2003) “Imitación e invención en el barroco peruano”, en AAVV, 
Barroco Peruano 2, Lima, Banco de Crédito del Perú.

Dean, Carolyn (2010) “The alter-life of Inka Rulers: Andean Death Before 
and After Spanish Colonization”, Hispanic Issues On Line, n° 7.

De la Hoz, Pedro Sancho (1853) “Relación de la Conquista del Perú” 
[1534], en De Vedia, Enrique, Historiadores primitivos de Indias, 
Tomo II. Madrid, Biblioteca Cervantes.

Dwyer, Jane y Dwyer, Edward (1975) “The Paracas Cementeries: mor-
tuary patterns in a Peruvian South Coastal Tradition”, Benson, 
E.P. (ed.) Death and Afterlife in Precolumbian America. Washing-
ton D.C, Dumbarton Oaks. 

Duviols, Pierre (1977) La destrucción de las religiones andinas. México, 
UNAM.

 (1986) Cultura andina y represión. Procesos y visitas de idolatrías y he-
chicerías, Cajatambo, siglo XVII. Cusco, Centro de estudios rurales 
andinos “Bartolomé de las Casas”.

Garcilaso de la Vega, Inca (1960) Comentarios Reales de los Incas [1609], 
TOMO CLXXXIV-CXXXV, Madrid, BAE.

Gisbert,  Teresa (2004) Iconografía y mitos indígenas en el arte [1980], La Paz, 
Editorial Gisbert.

Gonzalez Holguin, Diego (1952) Vocabulario de la lengua general de todo el 
Perú [1608]. Universidad Nacional de San Marcos, Lima.

Hampe Martínez, Teodoro (1982) “Las momias de los Incas en Lima”,  
Revista del Museo Nacional n° 46, Lima.

Hernandez Príncipe, Rodrigo (1923) “Mitología andina” [1622]. Inca, I, 
Lima.

Isbell, William (1997) Mummies and Mortuary Monuments. Austin, Univer-
sity of Texas Press. 

Kaulicke, Peter (2000) Memoria y muerte en el Perú Antiguo. Lima, Pontificia 
Universidad Católica del Perú. 

Marin, Louis (1981) Le portrait du roi. Paris, Ed. Minuit.

Millones, Luis (2001) “La fe y el espectáculo: breve historia de la vida ce-
remonial andina”, en Millones, L. y Villa Rodriguez, J.(ed.), Perú, 
el legado de la historia. Sevilla, Universidad de Sevilla, Colección 
América.

Molina, Cristobal de (1989) “Relación de las fábulas y ritos de los incas”. 
Fábulas y mitos de los incas. Edición de Pierre Duviols y Henrique 
Urbano. Madrid, Historia 16,.

Pizarro, Pedro (1853) “Relación del descubrimiento y conquista del Perú” 
[1571] en De Vedia, Enrique, Historiadores primitivos de Indias, 
Tomo II. Madrid, Biblioteca Cervantes.

Polia Meconi, Mario (1999) La cosmovisión religiosa andina en los documen-
tos inéditos del Archivo Romano de la Compañía de Jésus 1581-1752. 
Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú.

Polo de Ondegardo, Juan (1918 a) “Los errores y supersticiones de los in-
dios” [1570]. Colección de Libros y Documentos referentes a la Historia 
del Perú, tomo III. Edición de Horacio Urteaga. Lima, Imprenta 
Sanmartí.

 (1918 b) “Carta de los adoratorios y guacas. 1570”. Colección de Li-
bros y Documentos referentes a la Historia del Perú, tomo III. Edición 
de Horacio Urteaga. Lima, Imprenta Sanmartí.

Ramos, Gabriela (2010) Muerte y conversión en los Andes. Lima y Cuzco, 
1532-1610. IEP. Lima.

Salomon, Frank (1995) “The Beautiful grandparents: Andean Ances-
tors Shrines and Mortuary Ritual as Seen Through Colonial 
Records”. En Dillehay, Tom, editor Tombs for the living: Andean 
Mortuary Practices. A symposium at Dumbarton Oaks, 12 th and 13 
th October 1991. Washington D.C.

Surrallés, Alexandre (2010) “La retórica de traducir el cuerpo”, en 
Gutiérrez Estévez, M. y Pitarch, P (ed.) Retóricas del cuerpo amer-
indio. Iberoamericana- Vervuert, Madrid.

Taylor, Gerard, editor (1987) Ritos y tradiciones de Huarochirí del siglo 
XVII [1608]. Lima, IEP.



135VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E n las páginas que siguen, se plantea una discu-
sión en torno a la construcción del sujeto indio 
en el Perú por medio de la vestimenta. Se trata 

de una temática pertinente a la convocatoria a trabajar 
en torno a las imágenes del poder. Las prendas de vestir, 
el calzado, el tocado, el modo en que se utiliza el ca-
bello, entre otros, constituyen marcadores visuales que 
habilitan y expresan la inscripción social de los sujetos 
y vehiculan relaciones de poder. Esto fue así tanto en 
la tradición cristiana occidental, de la cual son porta-
dores los conquistadores y las instituciones hispanas 
instauradas en América; como en las sociedades indí-
genas que ocupaban el territorio del Tawantinsuyu, 
matriz territorial a partir de la cual se construyó el vi-
rreinato del Perú. Sin embargo, el traje no operaba de 
la misma manera en estos horizontes culturales. Por el 
contrario, los usos y significados de la vestimenta movi-
lizaban sentidos y prácticas sociales, políticas, sagradas, 
productivas y horizontes estéticos diferentes, que se rear-
ticularon en el contexto colonial en formación2. 

Para los efectos del presente trabajo, voy a centrarme, 
en particular, en las políticas hispanas en torno al traje 
que debía utilizar el sujeto indio. Antes de entrar en el 
foco de la discusión, dos consideraciones. Al referirme 
al Perú, remito a una de las acepciones de ese topónimo 

presente en la documentación del siglo XVI, para aludir 
a lo que había sido el espacio del Tawantinsuyu, tal como 
va a ser leído luego de la conquista y en torno a los ejes 
Lima-Cuzco-Potosí. En segundo lugar, me estoy centrando 
en el siglo XVI, con unos bordes algo difusos: aunque el 
ingreso de la hueste de Pizarro hacia los Andes se realiza 
recién en 1532, las prácticas desplegadas en este territorio 
por la hueste de conquista y por las instituciones metro-
politanas, la preceden; al mismo tiempo, porque el pro-
ceso que analizo –el de la construcción visual del sujeto 
indio– no puede pensarse como una cuestión clausurada 
ni definitiva al iniciarse la centuria siguiente. 

El planteamiento general que guía esta ponencia es el 
reconocimiento de la multiplicidad de procesos que con-
vergieron en el siglo XVI en la construcción de un sujeto 
colonial denominado indio. Suscribo la afirmación, am-
pliamente difundida, que el indio no existe antes de 1492, 
porque se trata de una categoría ensayada, modificada, im-
puesta, incluso negociada, que identifica y localiza un tipo 
de sujeto específico en la trama de relaciones sociales colo-
niales en proceso de fijación. Las sociedades indígenas que 
enfrentaron la invasión de la hueste de conquista y la con-
figuración de nuevas relaciones sociales, políticas y simbó-

LA CONSTRUCCIÓN DEL SUJETO INDIO EN EL PERÚ  
POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)

ALEJANDRA VEGA PALMA / CHILE1

1 Centro de Estudios Culturales Latinoamericanos, Facultad de Filosofía y Humanidades, Universidad de Chile. 
2 Jean-Jacques Decoster, “Identidad étnica y manipulación cultural: La indumentaria inca en la época colonial”, Estudios Atacameños N° 29 (2005), 

pág. 163; ELENA PHIPPS,  “Garments and identity in the colonial Andes” en Elena Phipps, Johanna Hecht y Cristina Esteras Martin, The colonial 
Andes. Tapestries and silverwork, 1530-1830 (catálogo de exposición), The Metropolitan Museum of Art, Nueva York, 2004, pág. 17.



136 LA CONSTRUCCIÓN DEL SUJETO INDIO EN EL PERÚ POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)

licas en lo que hasta entonces eran sus territorios fueron 
transformadas, desde la óptica colonial, en sujetos indios3. 

El indio se construyó como natural del territorio bauti-
zado primero como Oriente, luego Nuevo Mundo y Amé-
rica. Al reducirlo a la categoría de súbdito de la corona 
castellana, el indio debía, de acuerdo a su naturaleza, pagar 
un tributo y someterse a policía, lo que implicaba adop-
tar un extenso repertorio de prácticas sociales, inscritas 
en una conquista que va mucho más allá de las armas4. 

Atendiendo a la particular manera de inscribirse de los 
sujetos en la trama social de las sociedades europeas de An-
tiguo Régimen y la sociedad colonial en construcción, que 
combina nociones de sangre, parentela, linaje y nación, la 
vestimenta desempeña, como es bien sabido, un rol fun-
damental. La vestimenta encarna, es la cualidad misma de 
lo que viste, al modo del signo en su dimensión sagrada 
–en la medida que da cuenta de afinidades secretas entre lo 
que se muestra y lo que se es–. Por otra parte, en tanto dis-
positivo, la vestimenta modela el cuerpo de quien lo porta. 
Como tal, y atendiendo a la relectura barroca del signo, la 
vestimenta también oculta y engaña. En este segundo ni-
vel, la vestimenta es productiva, es decir provoca efectos. 

Al dar cuenta de la vestimenta, la tensión entre la ca-
pacidad expresiva y la capacidad productiva de la ropa es 
muy elocuente, y se encuentra en los más variados tipos 
discursivos del periodo, no sólo en territorio americano: 
comedias, diálogos e historias moralizantes, crónicas de 
los sucesos de los reyes, incluso libros de refranes:  

“No desestimes al pobre: o mal vestido. Que es posible sea sin-
gular en algunas gracias. Segun que a las vezes so mala capa: 
yace buen beuedor” 
“Que comoquiera que ande vestido o calçado es quien es”  
“Por las obras, no por el vestido, el hipócrita es conoscido”5. 

Desde el punto de vista hispano, el traje comunica, 
viste, engaña y, por lo mismo, constituye una pieza clave 
de las relaciones sociales del periodo, pues interviene en la 
identidad y la identificación.  No es de extrañar, entonces, 

que las políticas acerca del traje de los otros, en contex-
tos de conquista, aparezcan como un tema fundamental. 

Por su condición de antecedente histórico directo, me 
parece interesante traer a colación la experiencia de la re-
conquista sobre los moros del siglo XV y su proyección 
sobre la centuria siguiente. Según informa Diego Hurtado 
de Mendoza en su obra Guerra de Granada, Carlos V man-
dó dejar el habla y el traje morisco en los territorios del 
reino al Andaluz conquistado por sus abuelos. Se trataba, 
a todas luces, de modificar prácticas de socialización de la 
identidad que acompañaran la obligación de convertirse 
al cristianismo. La muda en el vestido habría sido uno 
de los motivos directos de las rebeliones de los andaluces 
conversos que se desarrollaron en 1568. En la narración 
de La Guerra de Granada se pone en boca de Fernando 
de Valor, el Zaguer, miembro de la nobleza mora de Cór-
doba, el siguiente lamento:    

“Mándannos dejar nuestro hábito y vestir el castellano. Vísten-
se entre ellos los tudescos de una manera, los franceses de otra, 
los griegos de otra, los frailes de otra, los mozos de otra, y de otra 
los viejos; cada nación, cada profesión y cada estado usa su ma-
nera de vestido, y todos son cristianos;  y nosotros moros, porque 
vestimos a la morisca, como si trujésemos la ley en el vestido, y 
no en el corazón”6. 

Hurtado de Mendoza escribe contemporáneamente a la 
consolidación del dominio colonial en Los Andes. Lo que 
él consigna y acoge como un reclamo de un súbdito andaluz 
de la corona hispana, por la injusticia de la pretensión que 
quitarles la vestimenta tradicional, debe comprenderse en 
el marco de ensayos sucesivos por fijar una política del ves-
tir, tanto en el suelo ibérico como en el espacio americano. 

Desde sus inicios antillanos, la vestimenta estuvo al 
centro de la política colonial en el Nuevo Mundo. En pri-
mer lugar, vinculada a la imagen del buen salvaje/ mal sal-
vaje, que se representa desnudo o vestido con un modesto 
faldellín de plumas, y que debía ser transformado en indio 
cristiano. En el territorio insular, vestir al indio aparece 

3 Para una discusión sobre la categoría de indio, ver Anthony Pagden, La caída del hombre natural, Alianza Editorial, Madrid, 1988; Emanuele Amo-
dio, Formas de la alteridad. Construcción y difusión de la imagen del indio americano en Europa durante el primer siglo de la conquista de América, Editorial 
Abya Yala, Quito, 1993; y Rolena Adorno, “Los debates sobre la conquista y el indio en el siglo XVI”, en Rolena Adorno, De Guacane a Macondo, 
Sevilla, Renacimiento, 2008, págs. 19-46. En el presente texto, se utiliza la categoría de indio exclusivamente para referirnos al sujeto indígena tal  
y como se le reconoce por su descripción en la trama de relaciones coloniales.

4 Ver Arnold Bauer, Somos lo que compramos. Historia de la cultura material en América Latina, Taurus, México, 2002 para un análisis del ideal de policía 
en la cultura material de las sociedades hispanoamericanas. 

5 Anonimo, Refranes glosados. En los quales qualquier que con diligencia los quisiere leer hallara prouerbios, 1541; Hernan Nuñez, Refranes o proverbios en 
romance, c. 1549, en Real Academia Española: Banco de datos (CORDE) [en línea]. Corpus diacrónico del español. <http://www.rae.es> (enero 2011). 

6 Diego Hurtado de Mendoza, Guerra de Granada. Hecha por el rey de España don Felipe II contra los moriscos del aquel reino, sus rebeldes, por Luis Tribal-
dos de Toledo, cronista mayor del Rey, Madrid, 1610, pág. 73.



137VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

como un imperativo asociado a las nociones de caridad 
y decencia, propias de la tradición cristiana occidental7.  
Otro será el contexto, cuando las huestes de conquista se 
encuentren con las sociedades mesoamericanas y andi-
nas, poseedoras de tradiciones y políticas de la vestimenta 
cuya complejidad impacta a los propios conquistadores. 

Enfrentados a estos nuevos escenarios, la vestimenta 
queda inscrita en la trama de relaciones que supone con-
ciliar dos ejes de política. Por una parte, la occidentaliza-
ción8, es decir, la incorporación del territorio americano 
como uno más de los de los dominios de la corona hispa-
na. Este objetivo suponía, tal como se había ensayado en  
Andalucía, la extensión e imposición del modelo de poli-
cía y cristiandad, expresada en la homogeneización de las 
instituciones, el habla, el traje, el hábitat doméstico y ur-
bano, entre otros. Ante esta política, se había rebelado la 
élite cordobesa, según consignaba Hurtado de Mendoza. 

Junto al anterior, se desplegaba otro eje de políticas, 
que hacía énfasis en la diferenciación de los vasallos ame-
ricanos de la Corona. Esta segunda dimensión resultaba 
clave para legitimar el dominio sobre el continente ame-
ricano y sus habitantes y, como tal, también recurría a la 
cristiandad como horizonte general de fundamentación; 
el imperativo de la evangelización era lo que daba sentido 
a las prácticas segregadoras y diferenciadoras. 

En el primer polo aludido, se sitúan aquellas políticas 
que propiciaron la adopción de prácticas sociales hispa-
nas. Esta intervención está destinada, de forma preferen-
te, a la élite indígena, reconocida por la institucionalidad 
colonial como intermediaria indispensable ante la masa 
de la población autóctona. La enseñanza de la lengua cas-
tellana, la escritura alfabética, una cierta disciplina del 
cuerpo, entre tantos otros elementos, y la autorización 
para llevar marcas visuales de prestigio propias de la tra-
dición europea, son algunos de los modos específicos con 
que se propicia la hispanización de la élite indígena. En 
este marco, la vestimenta desempeña un rol fundamental. 
En el otro polo, el de la diferenciación, nos encontramos 
con las políticas de exclusión de los vasallos americanos 

de espacios e instituciones que quedan reservados para 
los peninsulares y sus descendientes. Acá también, la ves-
timenta termina por ser una manera visible de separar 
y distinguir a los diferentes sujetos que van poblando el 
espacio americano9. Aunque se trata de una cuestión in-
suficientemente estudiada, todo sugiere que no hay con-
senso acerca del modo de conciliar estos imperativos con-
trapuestos10, y que es posible reconocer una tensión que 
se manifiesta en las prácticas y normativas desplegadas por 
los diferentes niveles de la institucionalidad colonial (au-
toridades metropolitanas, virreinales y edilicias). 

De allí la importancia del traje de los indios, expresión 
ambigua porque aludía, en el periodo al cual remitimos, 
a dos ideas entrelazadas, que se vinculan con la proble-
mática anterior.      

Al decir traje de los indios, se remitía, por una parte, a la idea 
que las poblaciones indígenas americanas tenían trajes que les 
eran propios. Como tal, éstos entraban en el repertorio de aque-
llo que se podía describir, y eran objeto de política, en la me-
dida que podían o debían, según el caso, ser occidentalizados 
para hacerlos cristianos y decorosos. En dicha dimensión, se 
trataba de pensar el traje en su función productiva, al suponer 
que la vestimenta adaptada a los cánones cristianos, produci-
ría, a la larga, verdaderos cristianos.   

En esta primera acepción, atendiendo a la vestimenta 
que efectivamente utilizaban las poblaciones indígenas, la 
expresión estuvo presente desde la propia expedición co-
lombina. Esto es una cuestión ampliamente reconocida. 
Por lo mismo, la pregunta por la descripción de la vesti-
menta fue una constante: “Lo que tributaban, y las adora-
ciones y costumbres buenas o mañas que tenían. Cómo se 
gobernaban, y con quién traían guerra, y cómo peleaban, 
y el hábito y traje que tenía y el que ahora traen”, como 
reza uno de muchos mandatos de informar redactados 
durante el siglo XVI11. Tanto los escritos americanos que 
respondieron a esos mandatos, como el caudal de otros 
documentos que asumieron el objetivo de dar cuenta de 
los habitantes del Nuevo Mundo, incorporaron la des-
cripción de la vestimenta como uno de sus ejes centrales.

7 Pilar Gonzalbo, “De la penuria y el lujo en la Nueva España. Siglos XVI-XVIII”, Revista de Indias, Vol. 56, Nº 206 (1996), pág. 63.
8 Para una discusión general sobre el problema, ver Serge Gruzinski, La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y occidentalización en el México 

español. Siglos XVI-XVIII, Fondo de Cultura Económica, México, 1991 (1º ed. en francés 1988) y Juan Carlos Estenssoro, Del Paganismo a la santi-
dad. La incorporación de los indios del Perú al Catolicismo, 1532-1750, IFEA, Lima, 2003.

9 Para un panorama general, ver Scarlett O’phelan, “El vestido como identidad étnica e indicador social de una cultura material” en AAVV, El 
Barroco Peruano, Banco de Crédito, Lima, 2003, págs. 99-133.

10 Sobre el particular, Feliz Hinz señala “there was no consensus among the Spanish groups and decisive individuals as to how and if a Hispanization 
should be carried out at all”, Felix Hinz, “The process of hispanization in early New Spain. Transformation of collective identities during and after 
the conquest of Mexico” Revista de Indias vol. LXVIII (2008), nº  243, pág. 13.

11 “Cédula, instrucción y memoria para la formación de las relaciones y descripciones de los pueblos de Indias”, reproducido como Dcto. Nº 9 en Francisco 
Solano (ed.), Cuestionarios para la formación de las Relaciones Geográficas de Indias, siglos XVI-XIX, CSIC, Madrid, 1988, pág. 83. La pregunta por las costum-
bres, trajes y granjerías de los indios es una constante en los mandatos de informar que emanan del Consejo de Indias a lo largo del siglo XVI. 



138 LA CONSTRUCCIÓN DEL SUJETO INDIO EN EL PERÚ POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)

La situación no es diferente en el caso del Perú, don-
de la descripción oscila entre el afán de dar cuenta de la 
diferencia del Nuevo Mundo y el registro de las prácticas 
vestimentarias que deben ser modificadas en aras de la 
necesaria occidentalización12. En este sentido, desde los 
inicios de la conquista se toma nota de la importancia 
del cabello y el tocado, reconocidos por los españoles 
como elementos fundamentales para establecer diferen-
cias entre provincias o naciones por las poblaciones in-
dígenas13. Los conocedores de los Andes de ese periodo 
pueden dar cuenta de la variedad de “lo que ponen sobre 
su cabeza”, como dice Acosta hacia finales del siglo XVI:

 

“con ser tan sencillo el traje y vestido de los indios, con todo eso se 
diferenciaban todas las provincias, especialmente en lo que ponen 
sobre la cabeza, que en unas es una trenza tejida y dada muchas 
vueltas; en otras, ancha y de una vuelta; en otra, unos como morte-
retes o sombreruelos; en otras unos como bonetes altos, redondos; en 
otras unos como aros de cedazo, y así otras mil diferencias”. 

Este repertorio de mil diferencias resulta problemá-
tico. Como tal, se le vinculará con prácticas idolátricas 
que deben ser erradicadas. Tomemos nota de la crítica 
reiterada contra las transformaciones craneanas practica-
das por algunos indígenas del Collao que encontramos 
en el Segundo y Tercer Concilio Limense, en la corres-
pondencia de Toledo y en algunas crónicas eclesiásticas 
como la del agustino Antonio de la Calancha. Los ar-
gumentos evocados en ese caso, apelan tanto a la inhu-
manidad como a la superstición. Pero es sobre todo este 
último elemento, el de la falsa creencia y la idolatría, 
lo que fundamenta una crítica a tocados y peinados in-
dígenas. En el capítulo titulado “De diversas maneras que 
offrecian y dedicauan los indios a los demonios” de los docu-
mentos del Segundo Concilio, se informa de las idola-
trías que deben ser erradicadas señalando: 

“Algunas vezez dexando crecer los cabellos hasta la cinta, otras 
vezes trasquilándolos, no de una manera sino de muchas y es 
uso que las mujeres que // hacen criznejas los cabellos en las 
cabeças de los varones se junten deshonestamente con ellos. 
Tambien hacen diversas supersticiones quando los varones 
crian los cabellos largos a manera de mujeres y quando los tras-
quilan o deshazen las criznejas”14. 

Habiti Antichi de Ticiano e Cesare Vecellio, Venecia 1664, por Combi & Lanou.  
Gentileza de Emanuele Amodio. Acompañando el grabado, podemos leer: “En 
el Perú, los hombres visten como se ve arriba, un vestido confeccionado con 
bombage o lana proveniente de ciertos animales de aquel país, larga hasta la 
rodilla y el resto del cuerpo todo desnudo”. La leyenda apela a dos ideas que 
resultan claves: la unicidad del traje de los naturales del Perú y su desnudez. 
Estas nociones no sólo forman parte del horizonte de recepción de lo americano 
en Europa, sino que constituyen claves para la construcción hispana del indio en 
los territorios incorporados al dominio colonial.

12 Elena Phipps hace alusiones parciales a esta cuestión, que requerirían una mayor contextualización: “Native indians were further encouraged to 
‘accommodate themselves to our clothing’ meaning they were to wear Spanish-style garments: shirts and pants for men, skirts and blouses for 
women”; “Spanish style of wearing pants (a practice governed by several legal edicts)”, Phipps, op. cit, pág. 27; y Decoster, op. cit., pág. 169, por su 
parte, alude a la prohibición del “uso del uncu a los indios del común en el siglo XVII”.

13 Money cita, entre otros, a Pedro Cieza de León, al referir a este asunto en particular, ver Mary Money, Los obrajes, el traje y el comercio de ropa en la 
Audiencia de Charcas, Colección Arzans y Vela, Instituto de Estudios Bolivianos, Umsa, La Paz, 1983, pág. 167.

14 “Supersticiones de los indios sacadas del Segundo Concilio Provincial de Lima que se celebró el año de setenta y siete” en Confesionario para los 
curas de indios, por Antonio Ricardo primer impresor en estos reinos del Perú, Los Reyes, (Lima), 1585 págs. (6r-v).



139VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Estas indicaciones generales van a ser profundizadas en 
el Tercer Concilio, al caracterizar como abusiones y hechice-
rías los ritos de pasaje vinculados con el cabello y la ropa. Cito 
el Confesionario para curas de indios publicado en 1585: 

 
“Suelen trasquilar de cierta manera y a cierto tiempo señalado 
o en tal edad a sus hijos haciendo que les ofrezcan plata, ropa, 
lana, algodón y otras cosas beuiendo y baylando y para esto 
hacen junta solemne y gran fiesta. Y con esto los consagran 
por hijos del sol o piden que aquel niño viva en prosperidad y 
succeda a sus padres, etc.  […] es común en la edad de catorze o 
quinze años poner a sus hijos los pañetes con ciertos ceremonias 
lo qual llaman Huarachicuy”15. 

Amenazadas de una condena idolátrica, estas prácticas 
del vestir debieron abandonarse, ocultarse o adaptarse, 
para perpetuarse en el nuevo contexto colonial. 

Hemos señalado que la expresión traje de los indios aludía 
a dos dimensiones. La segunda de ellas apela al supuesto 
que había un traje que los sujetos identificados como indios 
debían usar para ser reconocidos como tales en la sociedad 
colonial en formación. Las huellas documentales sugieren 
que, con el paso de las décadas, se va fijando un conjunto 
de marcas que permiten un reconocimiento visual del in-
dio del Perú por medio de su vestimenta. Al decir marcas 
visuales, me refiero a un modo de relevar las prácticas socia-
les del traje de los otros que se instauró progresivamente, 
que suponía énfasis y borraduras, respecto del universo de 
lo observable, y que acompañó los procesos colonizadores. 

Queremos proponer que se establece una suerte de mí-
nimo común denominador de lo que sería vestirse como 
indio de acuerdo a la administración colonial que apela 
a dos pares de categorías: la distinción de estamento y 
la distinción género-sexual.   

Respecto del primer asunto,  y en conformidad con el 
sustento ideológico de la sociedad de Antiguo Régimen, 
la autoridad hispana reconoce y fomenta la diferencia en-
tre el traje del indio del común y aquel que utilizan las 
autoridades indígenas. Como contexto general, es perti-
nente recordar que, desde la primera legislación colonial 

dictada para La Española, la Corona buscó diferenciar a 
los caciques de los indios del común, estableciendo signos 
visibles que permitieran mostrar y reforzar las jerarquías 
sociales, sobre cuyas estructuras se fundaba el programa 
colonizador. Siguiendo esta política y ahora para el caso 
del Perú, será habitual el señalar que es propio de los in-
dios tributarios, yanaconas, libres, de servicio, etc., el lle-
var vestido de abasca, expresión hispana que alude al traje 
ordinario, rústico, también llamado de la tierra. Como 
tal, se supone que esta rusticidad sería acorde a la condi-
ción social de dichos sujetos. De acuerdo a la lógica hispa-
na, otro es el destino del vestido de cumbi, reservado a los 
descendientes de la élite inka, o en su defecto, a los altos 
dignatarios indígenas coloniales16. Este sustrato textil dife-
renciado se ve reforzado por la incorporación de prendas 
de traje hispano por parte de las autoridades indígenas.

En lo que a la construcción de los géneros refiere, es 
habitual en el periodo reconocer que existe un traje espe-
cífico que es propio del hombre y uno bien diferente, que 
caracteriza a la mujer: en el caso del primero, las prendas 
que se mencionan siempre son la manta y la camiseta (a 
veces al revés, camiseta y manta); en el caso de las segun-
das, una camiseta o túnica larga que llega hasta los pies. 
La Historia de Acosta de 1590 reitera lo que han dicho su-
cesivos autores desde los inicios de la conquista del Perú: 
“Usan [los indios] de una túnica o camiseta y de un manto ro-
deado encima, traen los pies descalzos o su calzado es unas sue-
las asidas por arriba, que ellos llaman ojotas”17. La crónica de 
Lizárraga, escrita algunos años después, reitera estos ele-
mentos: “los indios, con manta y camiseta; las indias, unas ca-
misetas largas hasta los tobillos; no hay más vestido”18.  

Estos pocos elementos –camiseta y manto para los 
hombres; y túnica y manto, para las mujeres- constituyen 
este mínimo común denominador que permite reconocer 
la condición de indio de quien así se viste. Es importan-
te reconocer que este repertorio básico contrasta con la 
riqueza y la diversidad de prendas y otros marcadores del 
vestido que los propios documentos hispanos consignan, 
tal como ya hemos señalado19. Sugerimos, por tanto, que 
se trata de una especie de matriz o “plantilla” que se impo-

15 Confesionario para los curas de indios, por Antonio Ricardo primer impresor en estos reinos del Perú, Los Reyes, (Lima), 1585, pág. (5r).
16 Phipps ha llamado la atención respecto del hecho que la autoridad colonial no comprende a cabalidad el significado de ambos vocablos, al oponer 

cumbi con ahuasca o abasca por su supuesta diferencia de calidad: “although tapestry weave and warp patterning differ in many aspects, both result 
in textiles of great beauty”. Esta autora sostiene que el status que le otorgaba al tejido cumbi su vinculación con el inka fundó el aura de lujo con 
que los españoles los recepcionaron. PHIPPS, op. cit., pág. 31. Para un análisis de las diferencias técnicas entre estas dos modalidades de tejido, ver 
Teresa Gisbert, Silvia Arze y Martha Cajías, Arte textil y mundo andino, Plural Editores, La Paz, 2010 (1º edición 1988), págs. 33-48.

17 Joseph de Acosta, Historia natural y moral de las Indias, Fondo de Cultura Económica, México, 2006, (1590), pág. 68.
18 Reginaldo de Lizarraga, Descripción colonial  (Descripción breve de toda la tierra del Perú, Tucumán, Río de la Plata y Chile), Librería La Facultad de Juan 

Roldán, Biblioteca Argentina volumen 14, Buenos Aires, 1916 (c. 1605), pág. 231.
19 En Money, op. cit., págs. 163-193, encontramos una descripción de las principales prendas indígenas en uso en el Alto Perú en el siglo XVI.



140 LA CONSTRUCCIÓN DEL SUJETO INDIO EN EL PERÚ POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)

donde pudieron desplegarse, ahora desde las sociedades 
indígenas, estrategias diversas de inscripción social. Esto 
supone una rearticulación de los lenguajes previamente 
existentes, que pudieron adquirir un significado reno-
vado en el nuevo contexto colonial. Estoy pensando, en 
particular, en el color y el diseño del tejido, y en la in-
corporación o no, y en relación a qué contextos, de ele-
mentos occidentales en la vestimenta, como la camisa, el 
pantalón, la pollera. Dada la abrumadora evidencia de la 
importancia del traje en las relaciones sociales de las so-
ciedades andinas contemporáneas, seguir profundizando 
nuestro conocimiento de estas cuestiones en su dimen-
sión diacrónica parece un imperativo.  

ne al atender al traje indígena, organizando el universo de 
lo observable en función de unos pocos elementos diferen-
ciadores y que operan en el horizonte de la identificación. 

A modo de conclusión, me gustaría señalar que, con-
trariamente a lo que en ocasiones se sugiere, no hubo una 
normativa sistemática que prohibiera la adopción del traje 
hispano ni que estableciera un corte de cabello acorde a la 
condición de sujeto indio. Sí se negó el uso de las armas 
y el caballo a los naturales de América, haciendo de estos 
elementos un signo de “hispanidad”. Como hipótesis su-
giero que en la tensión de las dos maneras de entender 
el traje del indio, se fijó un horizonte de lo visible, habi-
litando de paso espacios no observados, sin relevancia, 

BIBLIOGRAFÍA

Acosta, Joseph de, Historia natural y moral de las Indias, Fondo de Cultu-
ra Económica, México, 2006, (1590).

Anónimo, Refranes glosados. En los quales qualquier que con diligencia los 
quisiere leer hallara prouerbios, 1541, Banco de datos (CORDE) 
(en línea). Corpus diacrónico del español. <http://www.rae.es> 
(enero 2011).

Adorno, Rolena, De Guacane a Macondo, Renacimiento, Sevilla, 2008, 19-46.

Amodio, Emanuele, Formas de la alteridad. Construcción y difusión de la 
imagen del indio americano en Europa durante el primer siglo de la 
conquista de América, Editorial Abya Yala, Quito, 1993.

Bauer, Arnold, Somos lo que compramos. Historia de la cultura material en 
América Latina, Taurus, México, 2002.

Confesionario para los curas de indios, por Antonio Ricardo primer impre-
sor en estos reinos del Perú, Los Reyes, (Lima), 1585.

Decoster, Jean-Jacques, “Identidad étnica y manipulación cultural: La 
indumentaria inca en la época colonial”, Estudios Atacameños 
N° 29, (2005) págs. 163-170.

Estenssoro, Juan Carlos, Del Paganismo a la santidad. La incorporación de 
los indios del Perú al Catolicismo, 1532-1750, IFEA, Lima, 2003.

Gisbert, Teresa, Silvia Arze y Martha Cajías, Arte textil y mundo andino, 
Plural Editores, La Paz, 2010 (1º edición 1988).

Gonzalbo, Pilar, “De la penuria y el lujo en la Nueva España. Siglos XVI-
XVIII”, Revista de Indias, Vol. 56, Nº 206 (1996), págs. 49-77.

Gruzinski, Serge, La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y 
occidentalización en el México expañol. Siglos XVI-XVIII, Fondo 
de Cultura Económica, México, 1991 (1º ed. en francés 1988).

Hinz, Felix, “The process of hispanization in early New Spain. Transfor-
mation of collective identities during and after the conquest of 
Mexico”, Revista de Indias, vol. LXVIII, nº 243 (2008), págs. 9-36.

Hurtado de Mendoza, Diego, Guerra de Granada. Hecha por el rey de Es-
paña don Felipe II contra los moriscos del aquel reino, sus rebeldes, por 
Luis Tribaldos de Toledo, cronista mayor del Rey, Madrid, 1610.

Lizarraga, Reginaldo de, Descripción colonial (Descripción breve de toda 
la tierra del Perú, Tucumán, Río de la Plata y Chile), Librería La 
Facultad de Juan Roldán, Biblioteca Argentina volumen 14, 
Buenos Aires, 1916 (c. 1605).

Money, Mary, Los obrajes, el traje y el comercio de ropa en la Audiencia de 
Charcas, Colección Arzans y Vela, Instituto de Estudios Bolivia-
nos, Umsa, La Paz, 1983.

Nuñez, Hernan, Refranes o proverbios en romance, c. 1549, en Real Aca-
demia Española: Banco de datos (CORDE) (en línea). Corpus 
diacrónico del español. <http://www.rae.es> (enero 2011).

O’phelan, Scarlett, “El vestido como identidad étnica e indicador so-
cial de una cultura material” en AAVV, El Barroco Peruano, Ban-
co de Crédito, Lima, 2003, págs. 99-133.

Pagden, Anthony, La caída del hombre natural, Alianza Editorial, Ma-
drid, 1988.

Phipps, Elena, “Garments and identity in the colonial Andes”, Elena 
Phipps, Johanna Hecht y Cristina Esteras Martin, The colonial An-
des. Tapestries and silverwork, 1530-1830 (catálogo de exposición), The 
Metropolitan Museum of Art, Nueva York, 2004, págs. 17-39.

Solano, Francisco (ed.), Cuestionarios para la formación de las Relaciones 
Geográficas de Indias, siglos XVI-XIX, CSIC, Madrid, 1988.



141VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

T zvetan Todorov en su libro La Conquista de América, 
el Problema del Otro, hace una profunda reflexión 
sobre el tema del lenguaje. Esa reflexión propone 

una línea de interpretación del momento de la conquista 
en la que el lenguaje juega un rol decisivo. 

Es importante hacer una precisión en cuanto a los 
tiempos históricos para entender la construcción de pa-
radigmas que cristalizaron en el barroco. La idea es que 
el barroco se construye en un período específico cuando 
se abren un conjunto de puertas que definen la persona-
lidad de una sociedad. Para el caso, esto ocurrió a fines 
del siglo XVII y principios del XVIII, pero es un camino 
inexplicable sin el proceso específico de la conquista. Es 
ese momento el que va a definir y preanunciar los resul-
tados históricos y estelares de lo que entendemos como 
barroco. En ese contexto –y esto es algo que se afirma cada 
vez con mayor intensidad–, la circunstacia del descubri-
miento mutuo, plantea en si misma una construcción in-
tensamente barroca.    

El período de la conquista, más allá de los hechos en 
sí mismos, es el descubrimiento mutuo de dos mundos. 
Eso quiere decir que lo “Nuevo” lo fue en dos direcciones. 
La construcción de un lenguaje verdaderamente nuevo 
que pueda calificar lo nunca visto y que pueda bautizar-
lo. No se concebía todavía una posibilidad de alternan-
cia en esa construcción, que era por supuesto impensa-
ble, y que inicialmente obligó a definir el escenario de 
una riqueza que deslumbra, que desborda y que va a ser 
contaminada, en cierto sentido transformada, construí-
da y destruída por los conquistadores. Pero a la vez va a 
generar una respuesta a partir de la tensión fundamen-

tal, la del dominio y por tanto la del poder. No hubo 
simetría en el lenguaje. Finalmente la lengua franca del 
imperio fue la de los conquistadores. El castellano, hoy 
hablado por más de quinientos millones de seres huma-
nos, fue la lengua que se impuso y que moldeó la lectura 
y la interpretación de esa “novedad”. Las otras lenguas, 
literalmente miles, sufrieron diversos destinos, muchas 
desaparecieron para siempre, otras pervivieron, sujetaron 
identidades y las recrearon y penetraron hasta la médu-
la al castellano. Son hoy realidades vitales, fuertes, con 
inmensa proyección de futuro, pero ya dentro del gran 
escenario geográfico, cultural y sobre todo mental, del cas-
tellano, referente común como nexo de lo que se define 
de modo aún brumoso como América Latina. 

Está claro y es un elemento muy evidente, que no se 
puede construir poder sin la palabra. Está claro que la pa-
labra es en sí misma un mecanismo indispensable para 
la afirmación del poder. El triunfo de un lenguaje sobre 
otro lenguaje es siempre una calificación sobre otra cali-
ficación y va a definir por eso la posibilidad de afirmar y 
de legitimar el poder que se tiene.  

Fue la inserción del lenguaje –aporte e instrumento– 
el arma fundamental de la conquista. El lenguaje aparen-
temente permitió una victoria total que en realidad no lo 
fue. Una victoria que –veremos– está ya penetrada por otras 
lógicas y que finalmente fue revertida, pero que permite 
explicar un período de trescientos años de colonia. Para 
lograr el triunfo de largo aliento en ese choque, fue indis-
pensable la imposición del lenguaje escrito. El éxito de la 
palabra escrita sobre la tradición oral, aunque sea con be-
neficio de inventario, podemos entenderlo en la medida en 

CONQUISTA Y LENGUAJE ESCRITO. 
UN IMAGINARIO DEL PODER

CARLOS D. MESA GISBERT / BOLIVIA



142 CONQUISTA Y LENGUAJE ESCRITO. UN IMAGINARIO DEL PODER

que durante tres siglos los conquistadores y colonizadores 
españoles afirmaron un espacio de poder en toda América 
Hispana, la génesis de lo que después conocimos (o mejor, 
nos hicieron conocer) como América Latina, hija de ese 
modelo construido por el lenguaje de los conquistadores. 

Una primera referencia para entender este salto es que 
el lenguaje tuvo a su vez una importancia fundamental 
como instrumento de poder y como referente de legitimi-
dad en el mundo prehispánico. Baste simplemente una 
mención para que la idea sea diáfana. La palabra Tlatoani 
define la máxima jerarquía del mundo azteca, se refiere al 
emperador, a la mayor autoridad del imperio. Podemos 
traducirla al castellano como “el que posee la palabra”. 
Una de las consideraciones más significativas en el mundo 
prehispánico y particularmente en el mundo mesoameri-
cano, era contar con jefes que además de las característi-
cas de su propio linaje, tuvieran la cualidad de expresarse 
con claridad, con la posibilidad de seducir, con la certeza 
de la elocuencia. Esto es muy fuerte en el mundo maya y 
también en el azteca. Esto es la constatación de que no 
ha habido civilización o imperio en la historia que no 
contara con la lengua como vehículo definitivo del poder.

La idea de que el lenguaje y la retórica son elementos 
cruciales comunes a las dos culturas que colisionaron, es 
muy importante para comprender el rango en el que se 
enfrentaron ambos mundos, basados los dos en una cons-
trucción sofisticada del lenguaje, en el reconocimiento no 
sólo de la palabra como un instrumento de comunicación, 
como instrumento de poder, sino como el elemento sim-
bólico de ese poder. La convicción del dominio que la pala-
bra tuvo en el mundo prehispánico es de una importancia 
fundamental para establecer la jerarquía de la construc-
ción de los poderes y el orden de la sociedad prehispánica.

Un segundo elemento es, sobre todo, el momento pri-
migenio de la conquista. El descubrimiento de los prime-
ros indígenas, particularmente en el área del Caribe cuan-
do todavía no se había tomado conciencia de la existencia 
de civilizaciones tan importantes como la azteca, la maya 
y por supuesto la inca, planteó una hipótesis europea 
muy particular en su relación con el otro. Esa hipótesis 
condicionó toda la lectura ulterior que los conquistado-
res hicieron de las culturas americanas que descubrieron 
en la primera mitad del siglo XVI.   

Esto nos obliga a ponernos en perspectiva cuando segui-
mos el razonamiento del descubridor-conquistador sobre 
los indios. La idea de civilización se basaba en la certeza de 
poseer la verdad en un sentido amplio, tanto desde el pun-
to de vista religioso como también en el específico de ser 
portador de una cultura con valores intrínsecos “superio-
res” a las otras. Surgen aquí dos conceptos. Primero, el de 
la diferencia, que es un aspecto permanente en la tensión 
que existe entre cualquier ser humano y otro al que no se 

conoce. Pero el criterio que hay que subrayar –muy bien 
planteado por Todorov–, es que la lengua, en este caso el 
castellano, implicaba para los conquistadores la civilización  
per se, la cultura per se, poseer per se un conjunto de códigos 
que definían a sus portadores como personas civilizadas. 

Todo aquello que era diferente en ese primer momen-
to de la conquista era incivilizado, bárbaro. Los plantea-
mientos de Cristóbal Colón cuando hacía referencia a 
la comprensión o incomprensión del lenguaje del otro, 
estaban referidos a la comprensión o incomprensión que 
él tenía de aquellas palabras que le decían los indígenas 
y que creía interpretar, basado exclusivamente en su lógi-
ca verbal, la del dominio del castellano. Por eso, cuando 
hacía referencia a la idea de los bárbaros o de los salvajes, 
estaba indicando que estos hablaban otras lenguas incom-
prensibles para él y por tanto era como si no hablaran 
ninguna. Fortaleció así la idea del otro como alguien que 
repetía cosas que no entendía (ni Colón, ni según este, el 
mismo que las decía). Eran para el descubridor como pa-
pagayos que repetían como loros cosas incomprensibles. 
Desde esa lectura podemos entender una calificación de 
esos seres humanos como inferiores. En tanto –pongá-
monos en el lado del castellano– no los entiendo y en 
tanto –esto es lo más importante–, no pueden expresarse 
en palabras que sean mínimamente comprensibles para el 
oyente de Castilla. No hablaban la lengua del reino, por 
lo tanto no estaban dentro del espacio de la civilización.

Este punto de partida sobre el que se construyó el 
primer discurso “civilizatorio”, en el momento del inicio 
de la conquista, recibió su primer revés cuando apareció 
en el horizonte de los europeos el imperio azteca. En ese 
momento era ya muy difícil hacer una relación coheren-
te de diferencias que calificaran y descalificaran y que ra-
tificaran la idea inicial de “superioridad” de unos sobre 
otros, dada la grandiosidad, no solamente desde el punto 
de vista politico, urbano o arquitectónico, sino también 
desde el punto de vista de la construcción del lenguaje. 
Fue uno de los argumentos que colocó Bartolomé de las 
Casas en su aguerrida defensa de los naturales. Es por eso, 
a partir del surgimiento en la geografía de América de las 
grandes civilizaciones locales, que entró en el escenario de 
la España imperial el debate entre Las Casas y Sepúlveda 
en el que se discutió –entre otras cosas de la mayor tras-
cendencia conceptual– sobre la condición de humanidad 
o no de los indígenas. Discusión que puede entenderse 
solamente porque uno de los contendores, Sepúlveda, no 
había estado nunca en América. El otro que sí había es-
tado, Las Casas, basó sus argumentos incontrastables no 
solo en la certeza teórica sino en la empírica. Es uno de los 
primeros, sino el primero que desafía al reconocimiento 
de los valores intrínsecos de la otredad. No se trata solo 
de valorar a quien está “por debajo” o “por encima” en 



143VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

función de la lengua que habla, sino en función de su 
naturaleza intrínseca y aquellos elementos culturales que 
lo definen. Las Casas defiende a los indios por su origen 
humano antes que por cualquier otra cosa, pero también 
por su capacidad creativa y los valores que sustentan su 
sociedad. En consecuencia, el lenguaje como valor en sí es 
un criterio que se relativiza, no tiene la fuerza abrumadora 
que le había conferido Colón, que diferenciaba claramen-
te a los civilizados de los bárbaros por la imposibilidad de 
comunicarse con ellos, cosa que comenzó a ponerse en 
tela de juicio y que terminó desmoronándose a partir de 
la propia construcción del mecanismo colonial español.

Es en esa construcción que entra en juego la lengua es-
crita. Es con la lengua escrita donde se explica mejor cómo 
se legitima el poder desde la palabra. Es evidente y se ha 
probado abundantemente, que la imagen tiene una impor-
tancia fundamental y que es a través de la imagen, ese len-
guaje extraordinario, que va a construirse un imaginario y 
que se demuestra además la fusion, cuando no la rebeldía 
implícita o explícita que esos elementos simbólicos traían 
consigo. Pero, en el otro extremo, la lengua escrita gene-
ró un dominio importante cuyo sello indeleble está en el 
propio retrato de ese proceso histórico al  mediatizar nues-
tra lectura del pasado prehispánico y del pasado colonial.

Recién en los últimos treinta o cuarenta años se ha 
reencontrado la idea de la visión de los vencidos a partir 
de otros códigos que no sean el lenguaje escrito. Pero aún 
a pesar de esta nueva lectura, basada en la tradición oral 
y la interpretación más profunda de la simbología icono-
gráfica de las obras visuales incluyendo la fundamental de 
los textiles, la lengua escrita sigue como un soporte de 
investigación fundamental para la lectura del proceso co-
lonizador. Lo escrito tiene un punto de referencia especí-
fico en lo que hace al imperio español. No es que España 
haya sido el primer imperio que trabajó sobre la palabra 
escrita de manera intensa, pero sin ninguna duda es el 
imperio que se construyó de manera específica, obsesiva 
si cabe, sobre la palabra escrita. Además, y esta fue su ven-
taja inmensa, enfrentó a civilizaciones que o no tenían 
lengua escrita o que la tenían demasiado compleja, res-
tringida  y poco práctica para competir con el castellano.

El ejemplo más emblemático es el reinado de Felipe 
II, un rey que gobernó gran parte de los largos años de 
su vida política desde un escritorio, desde sus apuntes 
personales. Miles y miles de folios, apuntes de puño y le-
tra del monarca, que definen no solamente su personali-
dad sino la administración del imperio en su conjunto. 
Como resultado de una burocracia que hoy puede pa-
recernos abrumadora, que hemos heredado y de la que 
todavía no nos hemos desembarazado, se logró gobernar 
uno de los complejos geográficos más vastos de toda la 
historia. Fue además un mecanismo eficiente porque per-
vivió a lo largo de siglos en un escenario bastante adverso. 

La palabra escrita llegó a América y tuvo un primer im-
pacto casi mágico. El mundo indígena se encontró con un 
arcano. Un papel escrito por alguien en un lugar, traslada-
do centenares o miles de kilómetros a otro lugar y descifra-
do en silencio por quien lee ese documento. Producto de 
esa lectura, el receptor puede interpretar o enterarse de co-
sas que nadie ha dicho verbalmente. El papel es un instru-
mento increible, proporciona una evidente superioridad, 
tan importante en el curso de la historia o mayor al poder 
que le había dado militarmente el caballo a los conquis-
tadores. Este concepto es clave, la lengua escrita, inofen-
siva en su forma material por la fragilidad de su soporte, 
en realidad cobró una importancia y tuvo un impacto de 
transformación, vertebración y desvertebración, según el 
bando, mucho mayor que el que en un primer e imprescin-
dible momento marcó la superioridad militar de los con-
quistadores sobre los imperios americanos conquistados. 

La posibilidad de contrastar el lenguaje no escrito 
con el lenguaje escrito tiene además un aspecto práctico. 
¿Qué pasaba con los códices mesoamericanos? Su pro-
blema era que lo que ganaban en belleza lo perdían en 
rapidez y eficiencia práctica. Los pictogramas tenían una 
capacidad extraordinaria de descripción y contaban una 
historia muy bellamente, pero eran mucho más lentos en 
su confección. Era mucho, pero mucho más rápido es-
cribir una carta, que crear un códice, que tenía además 
características rituales y uso restringido a determinadas 
elites de poder religioso y político.   

Con ese poder incuestionable es que los españoles im-
pusieron algo fundamental, no solamente la legitimidad 
de la palabra escrita en tanto representaba un medio de 
transmisión de ideas que les dio superioridad en la comu-
nicación, en el conocimiento, sino en tanto el papel es 
físicamente “débil”, esto fue lo más significativo. El papel 
irónicamente se convirtió en el contenedor de la identi-
dad individual y colectiva. Era el que le daba a un hom-
bre la característica de persona con opción de propiedad, 
de representación, de legitimidad. Tú eres lo que el papel 
dice que eres. Y si el papel no lo dice, o desdice lo dicho, 
tú no eres más lo que eras. Esta es una construcción bá-
sica y fue parte de ese imperativo permanente, enfermizo 
a veces, que los españoles tuvieron sobre los documentos 
escritos. Pero también transmitía la legitimidad de quien 
lo portaba y le daba “derecho” al conquistador sobre el 
conquistado por un delimitación arbitraria de verdad y de 
reconocimiento de otro poder encarnado en el lejano rey. 
Quizás el documento que mejor describe esta realidad sea 
el Requerimiento, que tiene que ver con algo que en mu-
chos sentidos era absurdo, casi surrealista; el mandato real 
de que cualquier combatiente español, cualquier capitán,  
adelantado, gobernador que quisiera llevar adelante una 
campaña militar de conquista contra otros, tenía la obliga-
ción –para legitimar lo que iba a hacer– de leer al enemigo 



144 CONQUISTA Y LENGUAJE ESCRITO. UN IMAGINARIO DEL PODER

el requerimiento. ¿Qué representaba realmente el requeri-
miento? La premisa de unas pre condiciones morales, un 
juego sumamente formal, retórico, pero con una base en 
un código moral. La idea es: “Yo te doy a tí la oportunidad 
de que cuando tú me hayas escuchado, aceptes pacífica-
mente que hay un emperador que me envía y que domina 
el mundo y dominará esta parte del mundo, que te ofrece 
que “voluntariamente” te sometas como vasallo a su rei-
nado. Hay un Dios verdadero al que debes aceptar como 
tuyo, renunciando a tus idolatrías que te han conducido 
al reino de las tinieblas. Si lo haces me acercaré “amorosa-
mente” a ti, sino…”. Ese es el principio, un principio que 
podríamos entender si estuviéramos hablando de un com-
bate en Europa, incluso en un combate entre europeos y 
norafricanos, pero que en un episodio de la dimensión 
trágica que supuso la caída en Cajamarca de Atahuallpa, 
cobra un color irreal, en el que se dio una supuesta lectura 
completa del requerimiento que hizo el cura Valverde. En 
el momento en el que Martinillo traducía el contenido del 
documento al Inca, se producía una formalidad, pero a la 
vez se ratificaba una forma de poder y se cumplía solo un 
rito que era aparentemente vacío. Independientemente de 
que era un trámite burocrático, absurdo incluso, que los 
combatientes sabían que era absurdo, era un trámite que 
debía cumplirse para que quede claramente establecido 
que se observaban los requisitos legales y sobre todo mora-
les que justificaban y legitimaban el acto violento que iban 
a emprender los guerreros, del que sobrevendría el someti-
miento posterior a ese acto violento. Este documento ayu-
da a comprender la estructura intrínseca del razonamien-
to del imperio español. Las razones traducidas en papeles 
que las justifiquen en tanto quedan escritas para siempre. 

Un segundo ejemplo está referido al hecho de que 
los españoles estaban obsesionados por demostrar que 
tenían legitimidad sobre las tierras que habían conquis-
tado. Una parte muy significativa de la administración 
del virrey Toledo –sin ninguna duda la figura funda-
mental de la construcción de la estructura colonial en el 
Perú– fue enviar a personas que al margen del tema de 
las reducciones y al margen del tema administrativo, que 
fueron fundamentales, tenían como objetivo encontrar 
a las personas más ancianas de todos los pueblos incas 
para demostrar que estos no habían sido detentadores 
legítimos del poder en la América Andina, sino que an-
tes de ellos habían otros a los que los incas despojaron 
de su poder. Era una obsesión, no un juego vinculado a 
demostrar algo porque sí. Había un interés en plantear 
que lo que se estaba haciendo tenía una base ética y dejar 
constancia para el presente y el futuro de que era así. To-
ledo construyó toda una argumentación que buscaba de-
mostrar que los incas habían sido usurpadores y conse-
cuentemente su reinvindicación ulterior tras el despojo 

no era legítima, lo cual es una ironía, porque en última 
instancia y a medida que avanzaba el tiempo, los colo-
nizadores terminaron legitimando a los incas para cons-
truir estructuras de legitimación a su vez en su relación 
de poder estamental sobre los indígenas dominados. 

Tercer ejemplo. Los documentos que han tenido una 
repercusión fundamental en la historia de Bolivia. Los re-
feridos a la propiedad de la tierra. La reinvindicación de 
la propiedad de la tierra que hicieron los indígenas en el 
período republicano no apelaba a un punto de partida 
previo, el prehispánico; la forma de justificar esa reinvin-
dicación era el papel físico que reconocía esa propiedad. 
Los indígenas apoderados que reclamaron su propiedad 
sobre la tierra propia de origen prehispánico, lo hicieron 
a partir de documentos coloniales. Reconocían con ello 
–era inevitable– el valor de los documentos del período 
en el que estos se impusieron. Fue el triunfo de la pala-
bra escrita como referente de poder, de legitimidad, de 
propiedad, incluso para su reinvindicación. Este es proba-
blemente el aspecto más significativo de la herencia de la 
tradición del poder de la palabra, no solo desde el punto 
de vista poético, aquel que es la construcción literal de un 
lenguaje transformador. Las pirámides como mezquitas, 
los templos de los moros infieles para describir un templo 
mexicano, igual que los aztecas se referían a los caballos 
como venados. La significación del lenguaje a la que nos 
referimos, es mucho más profunda en su repercusion prác-
tica, la construcción de toda la legalidad colonial basada 
en la palabra escrita. La victoria de la palabra escrita so-
bre la tradición oral.     

¿Fue un triunfo total? No, fue un triunfo parcial, por-
que si solamente hubiéramos construído nuestra identi-
dad como nación, como naciones, a partir de la palabra 
escrita, tendríamos una mirada parcial e incompleta del 
pasado. Igual que en el arte, igual que en la simbología, 
igual que en las jerarquías, igual que en el reconocimien-
to de los cacicazgos, las lenguas nativas, contra todo lo 
que se dice hoy, tuvieron una permanente presencia, fue-
ron esenciales, porque les quedó muy rápidamente claro 
a los propios evangelizadores coloniales, que era impres-
cindible el conocimiento de las lenguas nativas para po-
der hacer una evangelización eficiente, para poder llevar 
adelante un proceso de imposición de una cultura que 
no se podía hacer sin ese instrumento frente a personas 
que no entendían el castellano. Por una razón práctica 
el trabajo extraordinario de recuperación y afirmación 
definitiva e irreversible de las grandes lenguas indígenas, 
hecho en toda América mayoritariamente por religiosos, 
demuestra que hubo una comprensión de que el poder 
de la lengua era un poder de ida y vuelta, que estaba 
mediatizado y sobre todo sellado a partir de la lengua 
escrita que tenía una preeminencia incuestionable del 



145VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

castellano, recién contrastada a fines del siglo XX y prin-
cipios del siglo XXI con el esfuerzo por universalizar el 
uso de la lengua escrita en idiomas nativos de América.

El criterio de poder esta trabajado en algo mas impor-
tante todavía. Nuestra primera aproximación al pasado 
prehispánico es la palabra escrita, ¿por quién?, por los 
cronistas. Independientemente de que entre ellos hubo 
un amplio abanico, desde los militantes del oficialismo 
por decirlo así, hasta quienes escribieron fascinados por el 
mundo que aparecía ante sus ojos, haciendo un recuento 
muy objetivo y de inestimable valor que tiene interés de 
estudio mayor o muy parecido a lo que hicieron en el siglo 
XIX, los exploradores e investigadores europeos no espa-
ñoles. Fue un corpus de una dimensión monumental, otra 
forma de poder que trascendió los siglos y condiciona ine-
vitablemente nuestra mirada de la conquista y la colonia. 

Está claro que hoy eso ha cambiado de una manera 
fundamental y que estamos trabajando sobre fuentes vin-
culadas a la tradición oral, estamos trabajando sobre esta 
idea de la división de los vencidos que comenzó a desa-
rrollar Wachtel con tanto criterio y con tanta inteligen-
cia. Pero a pesar de ello la pregunta que hay que hacer es: 
supongamos que no se hubiera escrito ni una sola línea, 
que no hubiera habido un solo cronista para referirse al 
pasado prehispánico. ¿Qué conoceríamos realmente del 

pasado prehispánico sin esta mención que transforma, 
que filtra, que deforma, pero que transmite? 

Hay por tanto un doble mensaje vinculado a la palabra 
como instrumento de poder, lo obvio, la palabra como 
esencial de cualquier construcción política, y lo específico, 
la palabra escrita como el mayor instrumento de poder del 
lenguaje, como reafirmación de legitimidad, como obse-
sión de construcción, fuente básica de la que emana “lo 
incuestionable” que además permanece en el tiempo. Los 
referentes que la historia nos ha dejado son en esencia los 
de quienes desde Europa miraron a América. 

No podríamos entender el período barroco sino com-
prendemos la importancia de la palabra escrita como ele-
mento de legitimidad.    

Hoy día un indígena en la América Andina, si no ve un 
papel con muchos sellos y muchas firmas, duda de la legitimi-
dad de lo que un determinado discurso o título, o propuesta, 
plantean. Cuando una comunidad indígena presenta una de-
manda ante, por ejemplo, el presidente de la república, si no 
lleva con él documentos con el sello de las comunidades o sin-
dicatos que lo envían, siente que no tiene el respaldo de esas 
organizaciones. A mayor número de sellos mayor legitimidad. 
Es otro de los legados de la burocracia imperial española y la 
fuerza de la palabra en negro sobre blanco.  



147VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

INTRODUCCIÓN

Apenas habían pasado 28 años desde la apro-
bación canónica de la Compañía de Jesús y la 
encontramos trabajando en el virreinato del 

Perú. Unos años más tarde llegaron a la Audiencia de 
Charcas e iniciaron una serie de fundaciones en luga-
res estratégicos: Potosí (1577), La Paz (1582), Santa 
Cruz de la Sierra (1587) y Chuquisaca (1592). 

En 1671 el Provincial de Lima encargó a los religiosos del 
colegio de Santa Cruz de la Sierra las misiones de Moxos. 
Se destinó a esta misión a los padres Pedro de Marbán y 
Cipriano Barace y al hermano Castillo. Nuestra Señora de 
Loreto fue la primera fundación en 1682. En abril de 1768 
salían los últimos religiosos de estas misiones, después de 
permanecer en ellas poco más de un siglo; dejaban atrás 
30.000 indios repartidos ordenadamente en 15 pueblos1.

En 1691 el padre José de Arce fundaba San Francisco 
Xavier, con lo que se daba inicio a las misiones de Chiqui-
tos. El 2 de abril de 1768 salían los últimos misioneros, 
después de haber permanecido 67 años. “La curiosidad pú-
blica iba por fin tocante a Mojos a ser satisfecha en el Alto 
Perú –dice Gabriel René Moreno al referirse a Moxos, pero 
bien puede ser aplicado a Chiquitos–. Iba a saberse cómo 
era aquel país misterioso, secuestrado hasta entonces del 

trato y comercio de los demás habitantes del reino. Por-
que algo muy peregrino, con respecto a las misiones orien-
tales, pasaba por aquel tiempo en las provincias altas”2.

Los jesuitas trajeron consigo a Moxos y Chiquitos la ex-
periencia de un siglo de funcionamiento en América, de 
manera especial en la provincia Paracuaria. Aunque se ha 
especulado mucho sobre la independencia de las reduccio-
nes jesuíticas, en términos generales se puede afirmar que 
su organización básica en el Nuevo Mundo difería poco 
de las otras órdenes religiosas que se habían establecido en 
tierras americanas. Se trata de una organización que esta-
ba en conformidad con la legislación colonial hispana. “Ya 
en 1529 –dice Armani–, el obispo de la ciudad de México, 
fray Juan de Zumárraga, había recomendado al rey que 
prohibiera a los españoles permanecer en los poblados in-
dígenas más de un día, como forma de evitar vejaciones 
y abusos en perjuicio de los indios… Las ordenanzas de 
la población del Perú fueron dictadas el 20 de diciembre 
de 1536 para prohibir a los españoles la permanencia por 
más de dos días en los pueblos de indios, estableciendo 
una multa de 50 pesos de oro por cada día de infracción. 
Disposiciones análogas fueron impartidas en 1539 por el 
virrey de Nueva España, Antonio de Mendoza. Estas dis-
posiciones virreinales, confirmadas por un decreto real de 

EL GOBERNADOR DE MOXOS 
LÁZARO DE RIBERA Y EL PODER

ALCIDES PAREJAS MORENO  / BOLIVIA

1 Archivo General de Indias. Audiencia de Charcas, 623.  

2 Moreno, Gabriel René: Catálogo del Archivo de Mojos y Chiquitos. Universidad Gabriel René Moreno. Santa Cruz, 1973. Pág. 28.    



148 EL GOBERNADOR DE MOXOS LÁZARO DE RIBERA Y EL PODER

1600 con la sola variante de que los días tolerados se ele-
varon de dos a tres, fueron incluidas en el texto único de 
la Recopilación de Leyes de Indias de 1680. Con referen-
cia particular al Paraguay, las ya recordadas Ordenanzas 
de Alfaro, de 1611, ponían limitaciones al ingreso de los 
españoles a las reducciones en general y a las de los je-
suitas en particular. A estas disposiciones de la autoridad 
civil, se suman las disposiciones de los propios jesuitas”3.

Poco a poco se fue formando un corpus juris que 
emanó de una gran cantidad de disposiciones reales par-
ticulares. Sin lugar a dudas el resultado fue un cuerpo 
jurídico que daba a las misiones jesuíticas en el Nuevo 
Mundo una posición muy especial dentro de la sociedad 
colonial. Es por ello que se puede afirmar que las reduc-
ciones jesuíticas no constituyeron un Estado dentro del 
Estado, “aunque se podría decir con mayor exactitud 
–como dice Prien– que eran un territorio misionero de 
protección real, que se oponía a los intereses de explo-
tación económica de la sociedad colonial”4, o, como 
afirma Barnadas, un sistema de “carácter anticolonial”5.

Desde el punto de vista político tanto las misiones 
de Moxos como las de Chiquitos dependían de la Au-
diencia de Charcas, y de forma inmediata de la Gober-
nación de Santa Cruz de la Sierra; mientras que en lo 
eclesiástico dependían del obispado de Santa Cruz de 
la Sierra. Sin embargo, el aislamiento al que estuvieron 
sometidas y algunas prerrogativas –tal que los indios no 
podían ser encomendados y se les exceptuaba de todo 
servicio personal, por tanto estaban sujetos directamen-
te a la corona– hizo que la vida misionera, aunque su-
jeta a las leyes vigentes transcurriera con una aparente 
independencia tanto en lo civil como en lo religioso.

Los pueblos de las misiones jesuíticas, a diferencia 
del resto de los pueblos de la América hispana, “a tiem-
po de reconocer la necesidad de integrar dos sistemas de 
poder o dos mundos admitidos, el religioso como arribo 
del poder impuesto y el indígena como transcurso del su-
jeto, plantea que el nuevo asentamiento surja no ya de 
la plaza central o de una trama geométrica previamente 
establecida, sino de dos ejes duales y concurrentes, Un 

eje físico que separa la propiedad civil de la sacral –en 
ambos casos terrenal–. Y un eje virtual que integra vir-
tualmente dichas pertenencias”6. Aunque el edificio más 
importante del pueblo misional era el templo –Domus 
Dei– donde habita el poder en toda su magnificencia, la 
representación del poder temporal residía en el colegio7. 
“Para confirmar la gravitación geométrica del patio –dice 
Suárez–, exactamente en su centro se colocaba un reloj de 
sol o cuadrante sobre una columna de madera labrada a 
manera de hito referencial al origen y destino… Sobre el fi-
nal del eje transversal, se encuentra el portal de la casa o la 
oficina del padre, como expresión indiscutible del nuevo 
orden vertical y absolutista de control y poder interno”8.

En abril de 1768 salían los últimos religiosos de la 
Compañía de Jesús de las misiones de Moxos. La expul-
sión creaba un grave problema a la administración espa-
ñola, pues hasta el momento  fueron los jesuitas quienes 
se habían encargado del gobierno temporal y espiritual 
de la provincia. La orden que recibió el coronel Anto-
nio Aymeric y Villa Juana para expatriar a los misioneros 
lo convirtió automáticamente en la autoridad superior 
de la provincia; no hubo nombramiento explicito, pero 
actuó como verdadero gobernador. Durante el resto de 
la segunda mitad del siglo XVIII la administración colo-
nial trató de establecer el sistema de gobierno apropiado 
para Moxos. Con el nombramiento de Lázaro de Ribe-
ra como gobernador terminó el período de los interina-
tos y dio inicio a una nueva fase política en la provincia.

LÁZARO DE RIBERA, 
GOBERNADOR DE MOXOS (1784-1792)

Lázaro de Ribera nació en Málaga en 1756. A los 19 
años ya lo encontramos en Lima como paje del virrey. 
En esta ciudad terminó sus estudios universitarios y fue 
discípulo de Cosme Bueno, quien ejerció una decidida 
influencia sobre el joven Ribera. “El nuevo gobernador 
de Moxos –dice Vázquez Machicado– traía una menta-
lidad trabajada por las corrientes a la sazón en boga en 

3 Armani, Alberto: Ciudad de Dios y Ciudad del Sol. El “Estado” jesuita de los guaraníes (1609-1768). Fondo de Cultura Económica. México, 1982. Pág. 174.      
4 Prien, Hans Jürgen: La historia del cristianismo en América Latina. Ed. Sígueme. Salamanca, 1985. Pág. 275.
5 Barnadas, Josep M.: La iglesia católica en Bolivia. Juventud. La Paz, 1976. Pág. 63.    
6 Parejas Moreno, Alcides y Suárez Salas, Virgilio: Chiquitos. Historia de una utopía. UPSA, Fundación ITOS, Gobierno Municipal de Santa Cruz de 

la Sierra. 2007. Pág. 228.    
7 “Tipológicamente el colegio abarcaba tres patios, con sus edificios de adobes techado sobre buenas maderas con teja. Un primer patio contiguo 

a la iglesia con ‘una vivienda de dos piezas y sus recámaras –la oficina del padre– y otras tantas habitaciones’. Un segundo patio donde se ‘hallan 
seis cuartos con sus correspondientes puertas y chapas y un corredor que sirve de carpintería’. Y un tercer patio destinado exclusivamente a las 
actividades de servicio y de producción” Ibid. Págs. 245-246.

8 Ibid. Págs. 241-242.   



149VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Europa y que incluso habían invadido España. El Fisio-
cratismo y el Enciclopedismo eran signos positivos del 
Iluminismo, el Aufklaerung teutónico. Una nueva ideo-
logía con referencia a la condición misma del hombre 
se había divulgado, concretándose en fórmulas de un 
jurisnaturalismo que abogaba por ciertos derechos pro-
pios e inmanentes de la naturaleza humana”9. 

Su primera misión oficial la recibió en 1779: fue co-
misionado a Chiloé para informar sobre su situación mi-
litar. En 1783 recibió el nombramiento de Gobernador 
de Moxos, cargo que ejerció hasta 1792. Durante este 
período visitó cada uno de los pueblos de la provincia 
haciendo un minucioso informe, que fue la base para re-
dactar un plan de gobierno que fue aplicado con poco éxito 
por su sucesor. Redactó, además, una relación en la que 
amén de importantes datos socio-económicos se incluye 
una serie de magníficos mapas de la zona, dibujos sobre 
la flora y la fauna y una extraordinaria colección de bo-
cetos que han sido realizados por los indios moxo, en la 
escuela que Ribera creara y que pusiera a cargo del maes-
tro de dibujo Manuel de Oquendo en 1789. 

Cumplido su período en Moxos, en 1794 fue nombra-
do gobernador Político y Militar del Paraguay. En 1798 
propuso un plan de gobierno, tal como lo había hecho en 
Moxos, en el que planteaba importantes reformas y tra-
taba de proteger a los pueblos guaraníes de la mala ad-
ministración; este plan fracasó por la abierta oposición 
del mismo virrey. Durante su gobierno puso especial 
interés en la reforma de la enseñanza, para lo que creó 
una “escuela” para la formación de maestros. Asimis-
mo, trató de aprovechar económicamente los bosques 
de su dilatada gobernación; para ello mandó a España 
muestras de madera en busca de mercado.  

Fue relevado del cargo en 1805 y se dirigió a Buenos 
Aires, donde intervino en la política local y conspiró 
contra el virrey Cisneros. En 1809 fue nombrado Go-
bernador de Huancavelica, cargo que por motivos de 
salud tuvo que abandonar en 1819. Se trasladó a Lima 
donde murió cinco años más tarde10.  

“Fieles vasallos de Su Majestad”

En cuatro años elaboró un nuevo plan de gobierno, 
cuyos principales objetivos eran convertir a los indios 
moxeños en “fieles vasallos” del rey y quitar las temporali-
dades de las manos de los curas doctrineros. En septiem-
bre de 1788 se dirigió a la Audiencia de Charcas para pe-
dir la aprobación del Reglamento que había elaborado.

El nuevo plan de gobierno, aplicado provisionalmente 
hasta que fuera aprobado por el Consejo de Indias, cui-
daba el aspecto económico de tal forma que se pudiera 
alcanzar la prosperidad del período jesuítico. En lo que 
a los indios se refiere, se proponía “conservar las buenas 
costumbres cristianas” que los jesuitas habían introduci-
do, pues esto puede llevarles a convertirse en “fieles vasallos 
de S.M.”. Para ello recomienda guardar las buenas costum-
bres del régimen anterior en cuanto a los oficios religiosos, 
celebración de las festividades y esplendor de los templos. 
Todo esto debería ir unido a la enseñanza del castellano. 
“…se establecerá –dice– en esta capital (San Pedro) una 
escuela con dos maestros dotados por ahora con 150 pe-
sos cada uno, donde se enseñará a hablar castellano, leer 
y contar a seis muchachos de cada pueblo que remitirán 
los administradores”; del mismo modo, “éstos dispondrán 
sus escuelas nombrando por maestros a los intérpretes u 
otros indios que saben castellano, hasta que los discípulos 
que salgan de esta capital puedan desempeñar esta fun-
ción en sus respectivos pueblos”. La enseñanza del caste-
llano, insiste el documento, tenía como finalidad princi-
pal “civilizarles y puedan ponerse en estado de que ellos 
mismos por sí solos y sin engaños comercien y recojan los 
frutos de su industria y trabajo” y ponerles en condiciones 
de comprender y respetar la soberanía real. Para esto úl-
timo se dispuso “hacerles entender cuanto ignoraban en 
esa parte, valiéndose de algunos ejemplos que los persua-
dan con más fuerza que los discursos y explicaciones. Los 
retratos de los soberanos debían tener un lugar preferente  
en el cabildo y el día del santo del rey sería celebrado con 
gran boato”11 y se daría “doble ración de carne, libertán-

9 Vázquez Machicado, Humberto: Un códice cultural del siglo XVIII. En: Obras completas de Humberto Vázquez Machicado y José Vázquez Machicado. Don 

Bosco. La Paz, 1988. Vol. III, Págs. 13-14.
10 Palau, Mercedes y SAIZ, Blanca: Las reducciones jesuíticas de Moxos y el Gobernador Lázaro de Ribera. En: Moxos. Descripciones exactas e historia fiel de los indios, 

animales y plantas de la Provincia de Moxos en el Virreinato del Perú por Lázaro de Ribera, 1786-1794. Ediciones El Viso. Madrid, 1989. Págs. 50-59. 
11 El artículo 8 del Reglamento dice: “Los días y cumpleaños de nuestros benignos soberanos se manifestarán al público con el mayor decoro y 

magnificencia sus augustos retratos y el día antes pasará el administrador un oficio de atención al cura para que disponga  las vísperas con toda 
la solemnidad concurriendo a ellas y a la misa que debe haber en los referidos días con el cabildo. Las noches de la víspera y días se iluminará la 
Casa real y la plaza con el sebo o aceite de motacú que produce la provincia, y en atención a que cada pueblo tiene una buena orquesta de música, 
ocupará ésta hasta la media noche de los días señalados los corredores de la Sala Consistorial en donde estarían colocados los reales retratos con 
iluminación de la cera de los pueblos, manteniendo la música y las puertas hasta la hora indicada dejando a los indios con libertad de entrar y 
salir a ver a sus amados Soberanos”.  



150 EL GOBERNADOR DE MOXOS LÁZARO DE RIBERA Y EL PODER

dolos de todo trabajo y fatiga y permitiéndoseles sus bailes 
y diversiones”. En cuanto al trabajo, especialmente la na-
vegación, cultivo de las chacras comunales y cuidado de 
las estancias de ganado, se tomaron medidas encaminadas 
a aliviar en parte las fatigas que traían consigo12. 

Ribera y la Iglesia

El enfrentamiento con la Iglesia era inevitable. Ante 
las numerosas acusaciones que Ribera remitió contra los 
curas doctrineros al obispo de Santa Cruz de la Sierra y a 
la Audiencia, el obispo tomó la determinación de defen-
der a los clérigos alegando tiranía por parte del goberna-
dor. “No se les puede privar a los indios absolutamente el 
remedio de los azotes para sujetarlos y que cumplan sus 
deberes –decía el obispo–, y expresamente se les permi-
te esta corrección en la forma y con la moderación que 
se presenta en el artículo 35 del Reglamento Municipal 
sobre el Gobierno Espiritual, aprobado por el gobierno 
superior y Real Audiencia de este reino. Serán funestas las 
consecuencias en esta provincia si los indios se ponen en 
estado de no tener respeto, subordinación y obediencia 
a sus curas y por un doloroso trastorno y política poco 
cristiana convierten la veneración, respeto y sujeción que 
han tenido constantemente a sus curas doctrineros en 
desprecio, ultraje y odio; y este es el sistema de gobier-
no que por máxima de estado y para ser absoluto y aún 
despótico le atribuyen a Usía los curas en sus repetidas 
clamorosas quejas… y también añaden los infelices curas 
que también padecen la tiránica opresión, tan estrecha-
mente prohibida con gravísimas penas, por las justísimas 
causas que se expresan en las leyes 7ª y 8ª, título 16, Libro 
Tercero de la citada Recopilación, de privarles de toda co-
municación y correspondencia epistolar”13. 

Era, pues, de esperar que con estos antecedentes el 
obispo tratara de desacreditar el Plan Ribera con el mis-
mo ánimo con el que éste atacaba a los curas. En su in-
forme el obispo intentó levantar sospecha contra las 
reformas propuestas. Asegurando que, aunque en los 
primeros tiempos la economía tendría un balance posi-
tivo, esta situación de bonanza no podría durar, pues su 

implementación traía consigo muchos gastos de adminis-
tración. Sin embargo, a pesar del informe negativo del 
obispo, el plan se puso en marcha.  

Aplicación del Plan Ribera

Sólo en los últimos años de su gobierno Ribera pudo 
poner en práctica su proyecto. Tal como lo supuso, el pri-
mer impacto se dejó sentir en la economía. “Es constante 
–dice uno de los administradores en 1792– a V. S. que 
él, los ocho años que ha servido dicho gobierno (Ribe-
ra) ha trabajado con el mayor celo, aplicación y acier-
to. La provincia ha producido en los años 1790, 1791 y 
1792, 129.976 pesos 3 reales”14, lo que sin duda signifi-
caba un considerable incremento. Por su parte, el Oidor 
Protector de Misiones dice: “…aumentó la población 
que ha habido en dos años cinco meses, a saber 494 al-
mas con lo que asciende hoy el número a 20.017… La 
labranza no ha tenido poco en el plantío de 22 caca-
guatales, 52 algodonales y 12 cañaverales. La industria 
en la habilitación de 112 telares, 12 tornos de urdir y 
13 trapiches para la fabricación de azúcar”15. 

Correspondió al sucesor de Ribera poner en prácti-
ca el plan de gobierno. Mediante Real Cédula de 26 de 
noviembre de 178916 era nombrado Miguel de Zamora y 
Triviño gobernador de Moxos, aunque no llegó a la pro-
vincia hasta el 12 de noviembre de 1792. De su gobierno 
se destacan los conflictos que originó la aplicación del 
Plan Ribera. Los administradores se enfrentaron a los 
curas; éstos recurrieron al gobernador en busca de “jus-
ticia”; ante la negativa de fallar a favor de ellos, incitaron 
a los indios contra los administradores y el mismo gober-
nador. Ante estos hechos, tanto el gobernador, Francisco 
de Viedma, como el obispo, insistieron ante la Audiencia 
en que el Plan Ribera era un rotundo fracaso. Las cosas 
llegaron a tal punto que los curas tomaron una decisión 
extrema: excomulgaron al gobernador Zamora (1800). Los 
indios, por otra parte, cansados de tanta irregularidad e 
incitados por los clérigos, vieron en el gobernador al cul-
pable de toda la crisis. En 1801 los indios del pueblo de 
San Pedro, encabezados por el cacique Maraza, se amoti-
naron y obligaron al gobernador a salir de la provincia17.

12 A.G.I., Audiencia de Charcas, 623.

13 Ibid.

14 A.G.I. Audiencia de Charcas, 142.

15 Ibid.

16 A.G.I. Audiencia de Charcas, 446.

17 A.G.I. Audiencia de Charcas, 447.



151VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Así, pues, se cierra el siglo XVIII con el fracaso del 
Plan Ribera y la expulsión del gobernador por obra de 
los indios. La Audiencia de Charcas, ante el hecho con-
sumado, nombró un nuevo gobernador en forma interina 
mientras se aclaraban los hechos tras un proceso que se 
seguiría a Zamora por los delitos denunciados. 

LA INCORPORACIÓN DE LA FIGURA DEL REY

Para Lázaro de Ribera tan importante es la recupera-
ción económica de la provincia como el posesionamiento 
de la figura del rey entre los indígenas que habían estado 
bajo la tutela de los religiosos de la Compañía de Jesús.

Después de un cuidadoso análisis del sistema misional 
jesuítico, Ribera llegó a la conclusión de que para poder 
trabajar “por los indios y para los indios” se hacía necesaria 
la introducción de la enseñanza del castellano que estuvo 
prohibida para evitar que los indios se “corrompieran”. 
El castellano debía ser la nueva lengua franca y no sólo 
debía servir para la comunicación entre los nativos y las 
autoridades civiles y religiosas, sino, como establece el ar-
tículo 5 del Plan Ribera, los curas cuidarán “en explicar y 
enseñar la Doctrina Cristiana en la lengua castellana y los 
administradores celarán por su parte la puntual asistencia 
a los indios en todos los actos religiosos cuidando muy 
particularmente que todas las tardes después del rosario 
se lea y se explique en la plaza la instrucción que mandé 
formar para la enseñanza de estos vasallos en el conoci-
miento de la autoridad soberana del Rey nuestro Señor”18.

De la misma forma que el día del patrón de cada 
pueblo se debía festejar con las mismas costumbres que 
habían establecido los jesuitas, el artículo 8 del Plan es-
tablecía que “los días del cumpleaños de nuestros sobe-
ranos se manifestarán al público con el mayor decoro y 
magnificencia sus augustos retratos, y un día antes pasará 
el administrador un oficio de atención al cura para que 
disponga las vísperas con toda solemnidad concurriendo 
a ellas y a la misa que debe haber en los referidos días 
con el Cabildo. Las noches de las vísperas y días –sigue 
el artículo– se iluminará la casa real y la plaza con el sebo 
o aceite de motacú que produce la provincia, y en aten-
ción a que cada pueblo tiene una buena orquesta de mú-
sica, ocupará ésta hasta media noche los días señalados 
los corredores de la casa consistorial en donde estarían 

colocados los reales retratos con iluminación de la cera 
de los pueblos, manteniendo la música y las puertas hasta 
la hora indicada dejando a los indios con libertad de en-
trar y salir a ver a sus amados soberanos”19.  

Ribera cayó en la cuenta que de la misma forma que 
los misioneros consiguieron establecer en la conciencia 
de la población indígena que el poder residía en Dios y 
que los misioneros eran sus representantes, debió recu-
rrir al elemento de la imagen para hacer la transferencia 
que buscaba. Para ello estableció la necesidad de que cada 
pueblo cuente con el retrato no sólo del rey sino también 
de la reina, de la misma forma que la Virgen María com-
parte la imagen del poder en el imaginario indígena. Para 
reafirmar la imagen del poder, en el artículo 9 estable-
ció que “en los días que quedan referidos después de la 
misa de gracias, juntará el administrador a todo el pueblo 
en la sala consistorial a la vista de las reales efigies con 
presencia de los curas y cabildo hará por su mano pru-
dente y equitativa distribución de los efectos que remite 
la Administración General para socorro de los indios y 
siguiendo en todo el espíritu de lo ordenado en los ar-
tículos 10 y 11 de la Instrucción, no omitirán la circuns-
tancia de explicar en términos claros y sencillos que el rey 
por un efecto de su real piedad se ha dignado mandar se 
les socorra con aquellos géneros. Para manifestar la utili-
dad de este pensamiento bastara decir que la experiencia 
me ha enseñado que esto que parecen pequeños ápices 
no lo son en realidad para los indios sino grandes ideas 
que se imprimen en sus dóciles corazones con más fuerza 
que todos los discursos oratorios”20.   

Ribera buscó además afianzar la imagen del rey a tra-
vés de sus representantes en la provincia, el gobernador 
y los administradores. Para ello era necesario que los ad-
ministradores sean reconocidos como la figura del poder 
en cada pueblo. Es por eso que en el artículo 6 del Regla-
mento se establece que “Los administradores presidirán el 
cabildo de sus respectivos pueblos… y en las funciones de 
iglesia tendrán una silla tocando inmediatamente la teste-
ra o cabecera de la banca que ocupa el cabildo de los in-
dios, pero no tendrán alfombra, cojín ni otra distinción”21.

La oportunidad se le presentó pronto a Ribera para po-
ner en práctica su propuesta. A fines de 1788 había muerto 
el rey Carlos III, al que sucedió su hijo con el nombre de 
Carlos IV. Para festejar el advenimiento al trono del nuevo 

18 A.G.I. Audiencia de Charcas, 623.

19 Ibid.

20 Ibid.

21 Ibid.



152 EL GOBERNADOR DE MOXOS LÁZARO DE RIBERA Y EL PODER

monarca se hicieron festejos en San Pedro, la capital de la 
provincia, y en Trinidad en febrero y agosto de 1790 res-
pectivamente. En los festejos, que se hicieron de acuerdo 
al Plan Ribera, se pueden destacar los siguientes aspectos:

a. En San Pedro el festejo duró tres días y sus noches, en 
las que actuaron dos orquestas locales con 35 músicos 
y 200 ejecutantes de instrumentos nativos. 

b. Curiosamente los documentos dicen que las autorida-
des indígenas asistieron a los actos “en traje militar”, 
algo que no se especifica en el reglamento. 

c. El documento dice que en Trinidad la iglesia se engala-
nó con “dos mil seiscientos sesenta y cuatro marcos de 
plata”, que habían sido traídos desde el pueblo de Lo-
reto, “para darle mayor realce al homenaje”. 

d. En Trinidad el gobernador hizo construir un lugar ade-
cuado para el homenaje, para lo que los indios traba-
jaron a marcha forzada, “mientras cantaban y reían”.

e. Los indios compusieron un aria con letra en lengua na-
tiva en honor de Nuestra Señora María Luisa de Borbón. 
Este homenaje, que fue enviado por el gobernador Ri-
bera al rey, se encuentra en el Archivo General de Indias 
de Sevilla 22 y fue estudiado por primera vez por Hum-
berto Vázquez Machicado y Patiño Tórrez en 195823. 

f. La letra del aria fue traducida por el mismo Ribera y 
en las partes más sobresalientes dice: “Buenas noches, 
señor don Lázaro de Ribera. Queremos alegrarnos 
hombres y mujeres, festejando al Señor Don Carlos IV, 
nuestro gran rey, y alegrarnos también por nuestra gran 
madre, Señora Doña María Luisa de Borbón [Canto I]. 
Nada es comparable, Señor Don Lázaro de Ribera, con 
la alegría de nuestros corazones, porque estamos feste-
jando el día de Nuestro Rey y de Nuestra Madre, Seño-
ra Doña María Luisa que es Nuestra Reina [Canto III]”.

ALGUNAS CONCLUSIONES

La expulsión de los misioneros de la Compañía de 
Jesús trajo como consecuencia dos planes de gobierno 
para los pueblos de Chiquitos y Moxos, que fracasaron 
sucesivamente: el Reglamento para el gobierno temporal y 
espiritual, del obispo Ramón Herboso, y el Reglamento de 

administradores, de Lázaro de Ribera. El primero venía 
a ser una continuación del régimen jesuítico en el que 
sólo hay un cambio de clérigos, con alguna libertad en lo 
que a comercio se refiere, pero que sólo beneficiaba a los 
curas doctrineros. Ribera trató de enmendar estos erro-
res con el Reglamento, pero también fracasó.  

En líneas generales las causas del fracaso del Regla-
mento de Ribera pueden ser reducidas a tres: 

1. La labor encomendada a Ribera no era fácil y requería 
un gran esfuerzo por parte de las autoridades, pues se 
trataba de reincorporar a la corona un territorio que 
durante casi un siglo se había mantenido bajo la tutela 
jesuítica. Ribera se enfrentó al problema con las armas 
que le daba su tiempo: las ideas del despotismo ilustrado.

2. Los cambios que trajo consigo el nuevo plan se refieren 
fundamentalmente a la administración: el gobierno 
temporal en manos de administradores laicos y el espi-
ritual en la de los clérigos. Esto permitió, como puede 
apreciarse en los últimos años del gobierno de Ribera, 
un notable desarrollo de las posibilidades económicas 
de la provincia. Aunque se cuidó que tanto los derechos 
como las obligaciones de los administradores estuvieran 
perfectamente establecidas, la relajación no se hizo es-
perar, pues se descuidó la selección de los protagonistas.

3. Aunque se introdujeron reformas de tipo administra-
tivo, se descuidó en gran medida a la población indí-
gena, en contra de lo que, de acuerdo a Gabriel René 
Moreno, pudo haber sido el lema del gobernador ilus-
trado: Por los indios y para los indios. Ribera estuvo más 
preocupado de la “reincorporación” de los indios a 
las filas de “fieles vasallos” del rey que a su bienestar. 
El gobernador Viedma, uno de los primeros detracto-
res del plan, dice que el sistema impuesto privaba al 
rey de los tributos y a los indios de su libertad; pro-
puso como solución la creación de una Intendencia 
formada por cuatro partidos: Santa Cruz de la Sierra 
(que se desmembraría de la de Cochabamba), Moxos, 
Chiquitos y las misiones de Apolobamba. 

Sin embargo, lo que sí tuvo éxito fue la incorporación 
de la figura del rey como la imagen del poder. Este éxito 
fue posible gracias a:    

a. Ribera observó que los jesuitas habían construido la 
imagen del poder construyendo en cada pueblo una 

22 A.G.I. Audiencia de Charcas, 446.

23 Vázquez Machicado, Humberto: Op. cit. Págs. 3-40.



153VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

extraordinaria Casa de Dios (Domus Dei) llena de ri-
quezas y acompañada de un ritual y boato nunca vis-
tos, que no dejaban duda alguna entre la población 
indígena que ahí residía el poder. Asimismo, que 
ese poder se estaba representando en el pueblo por 
la imagen del misionero que era quien se convertía 
en el artífice de la vida, casi como un héroe cultural.

b. Ribera se preocupó que los templos no perdieran su 
brillo, como tampoco el ceremonial religioso. Para ha-
cer la transferencia de la imagen, usó el mismo recurso 
de los misioneros: recurrió a la imagen, que es más 
efectiva que cualquier otra explicación. La escuela de 
dibujo que había establecido sería la encargada de pro-
veer a todos los pueblos de los retratos de los reyes. Sin 
embargo, no se han conservado estos retratos. El único 
retrato del rey español que se conserva es una pintura 
mural que se encuentra en el colegio de  San José de 
Chiquitos. Se trata de una bella pintura mural en la 

que el personaje central es Fernando VII rodeado de 
fuerzas militares. En la parte inferior izquierda del mu-
ral se lee: “De orden del Señor Don Juan Bautista Al-
toaguirre, Capitán de los Ejércitos, Gobernador Políti-
co y Militar de esta Provincia, siendo Gobernador en 
propiedad, mandó fabricar este retrato del Rey Nuestro 
Señor Don Fernando VII, el 3 de noviembre de 1810 a 
su costa. [Firmado] José Gregorio Villarroel”. 

c. Ante la ausencia de Casas de Gobierno, las habitaciones 
del padre en el colegio –donde residía el poder– se debie-
ron haber adaptado a este propósito; además esto ayuda-
ría al proceso de transferencia. Sólo se tiene referencia 
de la construcción de un edificio especial para este fin.

d. Ribera tuvo la habilidad de incorporar a este proce-
so la figura femenina de la reina, pues se dio cuenta 
de la importancia que tenía la Virgen María en la 
vida religiosa de estos pueblos.  



155VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L a sociedad de antiguo régimen fue pensada como 
organismo, cuyo funcionamiento dependía del de- 
sempeño autónomo, equilibrado, armónico y co-

herente de sus miembros. La armonía de ninguna manera 
suponía la igualdad de sus miembros, sino, más bien la 
jerarquía de funciones, cargos y personas. La idea partía 
de la imposibilidad de una administración absolutamente 
centralizada como un cuerpo desproporcional reducido a 
cabeza y reposaba sobre la autonomía de jurisdicción y 
de función de los cuerpos sociales. La función de la ca-
beza era la de mantener armonía entre todos, atribuyen-
do a cada uno su propio lugar, garantizando a cada cual 
o su fuero o su derecho. La sociedad aparecía como una 
combinación compuesta de varios grupos autónomos, 
la familia, un grupo profesional, la ciudad, el reino, y 
finalmente, la república cristiana.  

El universo político incluía una diversidad de las cor-
poraciones religiosas, profesionales o las universidades que 
gozaban de un estatuto jurídico-político diferenciado, reco-
nocido y respetado por el poder monárquico. Éstos usaban 
ciertos derechos, fueros y franquicias que les posibilitaba 
su auto-reglamentación y permitía un diferenciado acceso 
a la justicia y al poder en relación con los grupos. Uno de 
los rasgos de la concepción corporativa era constituido por 
la idea que una correcta organización de la sociedad no se 
debe partir de la consideración del individuo aislado, sino 
de los grupos donde él se integra. Según la teoría social 
escolástica, la teoría política y el derecho, el individuo no 
tenía un lugar o una identidad autónoma, fue revestido 
de los atributos sociales corporativos como miembro de 
una ciudad, de un cuerpo religioso o profesional. Asimis-

mo, los individuos fueron vistos como portadores de los 
derechos, los deberes y del status propios de los cuerpos 
en que estaban integrados.   

Uno de los cuerpos colegiales más poderosos, en cuan-
to a la organización estatal en las Indias, puede ser con-
siderada la Real Audiencia. La Audiencia estuvo confor-
mada por los funcionarios reales llamados letrados y en-
cabezada por un presidente, varios oidores, un fiscal, un 
protector de naturales. Además incluía a los subalternos 
como los escribanos, los receptores, los procuradores y los 
abogados quienes se movían dentro de su grupo profesio-
nal con relativa facilidad, sin embargo tenían pocas posi-
bilidades de cambiar de grupo.   

A diferencia de los corregidores que eran hombres de 
antecedentes militares, la jerarquía de los letrados se ba-
saba en la formación académica, la antigüedad y el cargo 
desempeñado. De esta manera, los funcionarios del esta-
do formaban parte de la así llamada “nobleza administra-
tiva” dividida en la de “capa” (los letrados) y  de “espada” 
(militares) y dependían de sus cargos para la obtención de 
honores y riquezas. Las posiciones más elevadas en la jerar-
quía de letrados eran las de oidores, alcaldes y fiscales de 
todos los tribunales reales de Castilla y el Nuevo Mundo. 

La posesión del título universitario diferenciaba a éstos 
funcionarios de los que ocupaban “cargos temporales” de 
justicia que se ejercía sólo por un tiempo y de forma rotato-
ria y que comprendían una variedad de cargos del servicio 
al gobierno monárquico español. Los burócratas letrados 
gozaban de una importante influencia política y el prestigio 
social, ocupando gracias a su cargo, un lugar importante en 

REPRESENTACIÓN DE LOS “BURÓCRATAS” 
COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVI-XVII

EUGENIA BRIDIKHINA / UCRANIA - BOLIVIA



156 REPRESENTACIÓN DE LOS “BURÓCRATAS” COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVI-XVII

la escala social. Éstos se diferenciaban de otros cuerpos que 
tenían sus propios fueros y privilegios como, por ejemplo, 
de las corporaciones religiosas y del resto de la sociedad.

La antigüedad determinaba la jerarquía interna en el 
seno de la Audiencia, empezando la escala profesional con 
el cargo del Fiscal, luego el Oidor con menor tiempo en 
el cargo y así sucesivamente hasta el Oidor con más anti-
güedad en el cargo. La autoridad y el prestigio dependían 
de la antigüedad en el cargo y permitían gozar de varios 
privilegios, entre otros, sustituir la cabeza del tribunal. El 
Presidente, a su vez, tenía privilegio por su rango más alto 
que cualquiera de los magistrados de la Real Audiencia, 
concentraban un amplio poder y representaban la figura 
real. En esta condición presidían la Audiencia, expedían 
y libraban todos los pleitos y apelaciones presentados, fir-
maban las cartas, provisiones y sentencias de la Audiencia. 

Los funcionarios de la Audiencia constituían un gru-
po profesional restringido, protegido por los derechos 
colegiales. Sus funciones se regulaban según el principio 
corporativo que respetaba sus privilegios y obligaciones. 
Este principio consistía básicamente en el hecho de que 
cualquier toma de decisión de los oidores tenía que ser 
tomada en la corporación, en ningún caso de manera in-
dividual. La potestad de justicia con la que contaban las 
Audiencias o tribunales, así como la vigilancia del cum-
plimiento de las leyes expedidas por la Corona, se asenta-
ba en las decisiones colectivas tomadas por los ministros 
en los grupos en que operaban. A través del sistema de 
acuerdo se trataba a reforzar el corporativismo en el seno 
de la Audiencia y de fomentar el control mutuo entre los 
magistrados. Los oidores tenían la posibilidad de denun-
ciar a los presidentes en el caso de que estos se excediesen 
sus facultades y hasta podían impugnarlos. Se estableció, 
además, la consulta colectiva como la propia forma de in-
tervención político-administrativa de los letrados que ma-
terializaba una opinión colectiva de cuerpo. 

El carácter profesional de este cuerpo corporativo se 
reforzó mediante una serie de exigencias para sus integran-
tes. Se precisaba poseer antecedentes sociales y académi-
cos adecuados, así como un código ético y legal que regla-
mentara la conducta de los representantes de la justicia. 
Estos rasgos diferenciaban a los oidores de otros funciona-
rios estatales, “personas simples y sin letras”. Es decir, que 
los magistrados reales se diferenciaban de otros oficiales 
por la posesión de el “capital cultural” que comprende 
la formación personal, la propiedad de bienes culturales 
(libros, por ejemplo, o los títulos académicos de las uni-

versidades en España y luego en América). El análisis de 
Daisy Ripodaz Ardanaz (1975: 516) realizado sobre 261 bi-
bliotecas privadas en La Plata desde 1681-1825, de las cin-
co mayores librerías, las dos pertenecían a funcionarios de 
Audiencia y tres restantes a eclesiásticos. Los funcionarios 
fueron también los activos suscriptores de los primeros 
periódicos (Barnadas, 1989: 84-85).  

Además, los miembros de las instituciones de la Iglesia 
y el Estado, actuaban como pedagogos, académicos y es-
critores. Es decir, promotores de la cultura oficial en la so-
ciedad colonial y, hasta creadores de una cultura pública, 
como lo afirma Chocano Mena (2000:31). De hecho, a lo 
largo de la época colonial, Charcas se caracterizó por una 
amplia producción literaria (impresa o manuscrita) que 
ha salido de la mano de los magistrados de la Audiencia. 
Eran pareceres jurídicos que se dan de forma espontánea 
o por el encargo del Virrey o del Consejo de Indias. Se 
trata de los famosos escritos de los magistrados como Juan 
de Matienzo, Polo de Ondegardo, Francisco de Alfaro, 
Gaspar Escalona y Agüero, Ruis Bejarano, Victorián de 
Villava y de los burócratas ilustrados del siglo XVIII como 
Francisco de Viedma, Lázaro de Ribera, Vicente Cañete 
y Domínguez, Juan del Pino Manrique (Barnadas, 1990).

La hegemonía política, social y cultural de los letrados 
permite explicar por qué en Charcas este cuerpo profesio-
nal ha cobrado una importante fuerza social y una acen-
tuada identidad corporativa. Ésta se reflejaba a través de 
los signos externos que eran reconocidos y respetados por 
todos como preeminencias ceremoniales y de cortesía, las 
insignias del cargo o rango, los trajes, los emblemas. A tra-
vés de la vestimenta y los accesorios se trasmitía el mensaje 
que ayudaba a definir el estatus del individuo en la socie-
dad colonial. Otros “vehículos” o “signos” que componían 
la “fachada” particular de la persona, también transmitían 
esta información como, por ejemplo, el porte, las pautas de 
lenguaje, las expresiones faciales, los gestos corporales has-
ta la manera de vivir y el comportamiento del individuo.

El traje profesional de los burócratas letrados consti-
tuía todo un símbolo social. Los oidores y el fiscal de la 
Real Audiencia lucían traje llamado “garnacha” o “toga 
talar” de color negro que llegaba hasta los talones. En el 
siglo XVII, este traje fue acompañado de la golilla1. La gar-
nacha y la golilla se mantuvieron como vestimenta de los 
magistrados a lo largo de la época colonial. En el siglo 
XVIII se complementó con el uso obligatorio de la peluca. 
Los magistrados se distinguieron en el hábito de todas las 
demás personas “para que a todos sea claro y por él sean co-

1 Golilla, adorno hecho de cartón, forrado en tela que rodeaba el cuello y llevaba unido por delante, en parte superior, un pedazo que caía por 
debajo de la barba, con esquinas a los dos lados sobre el cual se ponía una tela de gasa engominada o almidonada”.  Véase en: Bravo Lira, Berna-
dino Símbolos de la función judicial en el derecho indiano Poder, presión fiscal en la América española (siglos XVI, XVII y XVIII). VI Congreso del Instituto 
Internacional de Historia del derecho indiano, Valladolid, 1986, pp. 253.



157VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

nocidos y respetados como conviene”2. Estos trajes eran suma-
mente imponentes y vistosos para las “personas de cualquier 
calidad, estado y condición” y distinguían a los magistrados 
del resto de la sociedad. El uso de esta ropa fue tan impor-
tante que de la ocupación de los magistrados letrados en 
los documentos oficiales se refería como “empleo de ropa o 
Garnacha” y a ellos mismos como “ministros togados”. De 
esta manera, por la calidad de los materiales, su color y 
tamaño, este traje distinguía a los funcionarios del resto 
de la sociedad y también ponía en evidencia la jerarquía 
dentro de la administración. Según la opinión de la épo-
ca, “el vestido negro de golilla siempre tiene menos de lucimiento 
que de autoridad” 3. Las distinciones que se creaba el uso de 
la ropa se han arraigado en el imaginario social que con 
ella se identificaba a sus portadores. Así en una poesía 
que Arzáns atribuye al poeta Juan de Castellanos (1670) 
se mofa de los “jueces mocetones, grandes de gorra, largos de 
vestidos...con grandes cofres de cuadernos” (Arzáns, II: 250).

La ropa separaba simbólicamente a los oidores y fiscal 
de otros funcionarios menores de rama de justicia en las 
Indias como jueces y ejecutores locales, alcaldes ordinarios, 
las provincias, los alguaciles y el teniente corregidor, de los 
que pertenecían a los “oficios de pluma” como escribanos 
y procuradores y de los letrados locales (abogados, relato-
res, asesores letrados). Los letrados locales asistirán al tri-
bunal con la ropa que marcaba su identidad corporativa. 
En el siglo XVIII los relatores usaban ropilla negra, capa 
larga, peluca blonda y gorra. Los escribanos de cámara se 
reconocían por un vestido negro, capa corta, gorra y en las 
funciones de iglesia o regocijos públicos por un vestido ne-
gro corto. Los procuradores se diferenciaban por vestido 
negro, peluca y capa negra y los porteros por ropilla y capa 
negra con espada larga, y sombrero para asistir a los juicios4.

A finales del siglo XVIII, los abogados charqueños, 
muchos de los cuales pasaron por las aulas de la famosa 
Academia Carolina, se convirtieron en una importante 
élite letrada local y ejercían luego cargos importantes en 
el terreno judicial, administrativo y político. Este cuerpo 
de letrados locales que formaron una red de afinidades 
y amistadas, solidaridades geográficas y sociales reclama-
ron un mayor respeto hacía “el empleo concedido con 
laboriosos méritos profesionales, con tanto sudor y tan 

largo trabajo y que solo hacen una conveniente distinción 
y honor de los vasallos dedicados al oficio público”. Los 
abogados de Charcas exigían un mayor respeto en la socie-
dad y dentro del mismo sistema jurídico-administrativo 
español, pues “parece que no era mucho que a la protección 
soberana siempre ha mirado con mayor honor a los de esta pro-
fesión”. Como señal a una posición más importante que 
lograron alcanzar en la sociedad, reclaman un traje uni-
formado que “nos distinga no solamente de los Alguaciles, 
porteros y otros que no son abogados, pero también de aquellos 
abogados que no son posesionados”. Se trataba de un “traje 
ya acordado se da por especial distintivo el de lechuguillas sa-
cadas de pecho y puño, o de otra igual divisa propia ...”, pues 

“el traje propio es anexo y necesario a cualquier empleo conce-
dido, especialmente siendo de dignidad, como lo es de Abogado, 
que concedido el empleo, se entiende concedido su propio traje. 
Por todo esto, asi como las Ínsulas o Laticlavias que hoy llama-
mos a Garnacha, la que por quando también es ropa talar, a 
veces de denomina toga era y es un traje propio de los señores 
Ministros Senadores que los distingue de todos que no lo son 
debe también el traje de abogado proporciona ser una ropa, 
que los distingue de todos los que no son abogados, y tienen 
un nombre de toga, que es el que con más propiedad signifi-
ca la vestidura talar”5.    
      

Usado dentro del ámbito profesional como fuera de 
él, el traje reglamentado no sólo fue una forma de otorgar 
mayor autoridad a los funcionarios, sino que los obligaba 
a un comportamiento acorde con el código corporativo 
profesional. El momento más significativo del valor comu-
nicativo del vestuario se expresaba en los actos ceremonia-
les. Es ahí donde la vestimenta era un indicador de su es-
tatus y distinción. Según los propios letrados de Charcas: 

“entre cosas ceremoniales no hay otra más conveniente ni de 
mayor coincidencia que el traje propio y peculiar que debe tener 
cada estado y cada gremio, tanto más honesto y decoroso quanto 
más noble y necesario es su oficio, para que esta correspondiente 
exterioridad sirva de una señal decorosa, por la cual se conozca, 
quienes solo o quienes deba se en lo interior y que conforme la digni-
dad del oficio sea su tratamiento en la Republica” 6. 

2 Véase Real Cédula de 22 de mayo de 1583. T. I, Lib. II, Tít. XVI, Ley lxxxxviij, Recopilación de las Leyes de las Indias, Madrid, Consejo de Hispanidad, pág. 394. 
3 La Paz, 26/12/1708, AGI, Charcas, 220.
4 “Ceremonial para las proclamaciones, fiestas reales, exequias de soberano, recibimientos, funciones eclesiásticas, etc”. Buenos Aires, 28 de febrero 

1791, RAH, Fondo Mata Linares, LXXII, ff. 670-713.
5 Véase en “Obrados relativos al reglamento de trajes que deben vestir los abogados, escribanos, procuradores y demas subalternos”, ANB, U, 65, 

1792. Sobre el mismo véase la petición de José Arias en nombre de Josef Joaquín de la Quintela, ANB, E:C n.53, 1792 citada en Clément Thi-
baud, La Academia Carolina de Charcas: una “escuela de dirigentes” para la Independencia, En: Rossana Barragán, Dora Cajías,  Seemin Qayum 
(comp), El siglo XIX. Bolivia y América Latina, Coordinadora de Historia, IFEA, 1997.

6 Ibidem.



158 REPRESENTACIÓN DE LOS “BURÓCRATAS” COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVI-XVII

La vestimenta también marcaba las distancias entre 
los individuos que pertenecían a distintos cuerpos en el 
ambiente público y privado. Durante las fiestas oficiales 
o de la tabla los ministros de Audiencia tenían que estar 
vestidos de manera oficial. El mismo tipo de vestimenta el 
Presidente conservaba durante la recepción del Arzobispo 
en su domicilio particular. Según las reglas de cortesía es-
tablecidas entre los miembros del tribunal, el Presidente 
tenía que recibir a los oidores en su casa de igual manera. 
En los casos cuando estas reglas no se respetaban, se pro-
ducían los conflictos cuyos ecos llegaban hasta Madrid. 
Durante un prolongado conflicto entre el cuerpo de Oi-
dores con el Presidente Vázquez de Velasco, el hecho de 
que el Presidente recibió a los Oidores en ropa de “civil” 
(capa y sombrero de color) en lugar de la ropa “talar”, al 
igual que otros señas de menosprecio, como no salir a re-
cibir a los Oidores a la puerta de la habitación y recibir-
les sentado debajo de un dosel sin el acompañamiento 
del Oidor más antiguo, fueron condenados por el cuerpo 
del tribunal. En un auto calificaron la actuación del Pre-
sidente como el abuso personal y como la “desautoridad y 
menor estimación así de la Audiencia como de sus miembros”7. 
A fines del siglo XVIII, incluso se especificó qué clase 
de ropa se usaba a su vez, por los miembros del tribunal 
para recibir el regente. Así, el Oidor más moderno iba 
vestido con capa, y los demás Oidores vestidos de corto8.

Como “una sátira mal fundada” calificó el visitador 
de los correos Carrió de la Vandera a una fábula popu-
lar que apareció en La Plata a fines del siglo XVIII. Ésta 
presentaba a una matrona piadosa y devota que destinó 
en su testamento una cantidad de dinero para comprar 

una garnacha para el Santísimo Sacramento, “reprendiendo 
a los vecinos porque salían a acompañar a los Oidores y esta-
ban satisfechos con hacer una reverencia al pasar la Consagrada 
Hostia que se llevaba a un enfermo” (Concolorcorvo, 1997: 
153). Un siglo más tarde René Moreno que describió las 
discusiones en el seno de la Audiencia, perfeccionó esta 
sátira mordaz “Mas si el Santísimo Sacramento, ya conde-
corado con la toga, encontrase con otro Oidor por el camino. 
¿A quién debería inclinarse la comitiva? En este caso, median-
te la igualdad de rango, correspondía al Sacramento la prefe-
rencia, en su calidad de más antiguo” (Moreno 1940: 181).

La distinción que gozaban los ministros de la Audien-
cia se reforzaba por medio de la calidad de los asientos9 
y el uso de objetos como palio, dosel, varas, quita som-
bras, velas, etc. La posesión de estos objetos visualmente 
reproducía las diferencias de una sociedad jerarquizada, 
permitiendo distinguir el cargo incluso en ausencia de 
su poseedor. Los estrados, alfombras y sillones marcaban 
el lugar privilegiado, que era el centro o el punto focal 
de la perspectiva, indicando donde estaba la fuente de la 
autoridad. Los objetos simbólicos se identifican con un 
cargo, siendo los individuos más preeminentes dentro 
de la corporación los que ocupan sillas destacadas con 
alfombra, almohada y cojín rojo a los pies. El privilegio 
de tener cojín a los pies en las iglesias, donde el piso era 
de tierra, y “guardar los asientos“, donde no existían los 
bancos para los feligreses, era una verdadera distinción 
que acentuó la relevancia del asiento.   

El Presidente de la Audiencia tenía la “autoridad de su 
persona y dignidad” de llevar la silla o conjunto de la silla 
de terciopelo, almohada y alfombra a la iglesia. Su silla te-

7 En este auto los Oidores de Charcas establecieron reglas precisas a las que debía sujetarse el ceremonial oficial. Es así, que el Presidente debía 
tratar al conjunto de Su señoría en sus salidas de la sala de acuerdos, que debía realizarlas discretamente por una de las puertas laterales, sin 
interrumpir el despacho de los asuntos. No podía llamar a los Oidores de sus casas a “horas indecentes, a no ser que la gravedad de un asunto les 
obligase a ello”. Al volver de cualquier asistencia pública, los Oidores solamente tenían la obligación de acompañarle hasta la sala de acuerdos, de 
donde los sacaron, y no hasta las escaleras conducentes a su casa, salvo que los hubiese invitado a comer. Todos los pliegos llegados de España o 
Lima tenían que abrirse en el local de la Audiencia. Cuando el Presidente era visitado por los miembros de la Audiencia, debía usar garnacha y 
gorra, salir a recibirles a la puerta de la habitación y acompañarles a la salida, hacer sentar a todos poniéndoles cojín, colocando al Oidor más anti-
guo a su derecha, debajo de dosel. ANB, CACh, 1663, N.1835, fs.2. A principios del siglo XIX, cuando surgieron las tensiones entre la Audiencia 
y el presidente Pizarro, los magistrados propusieron que la procedencia del Presidente sobre los Oidores solo fuese “la de ocupar la primera silla 
en las ocurrencias públicas llegando al extremo de tratársele con menos consideración que a un Alcalde Ordinario” (René Moreno, 1940: 26).

8 Véase en RAH, Fondo Mata Linares, LXXII.
9 La típica silla colonial era frailera, que es de diseño cuadrado, con brazos rectos, lisos y anchos y con asiento y respaldo de cuero, generalmente 

trabajado con diseños florales a veces pintado de rojo y dorado. El sillón con brazos curvados y patas talladas fue usado como un símbolo de 
jerarquía, especialmente en las celebraciones litúrgicas. Almohodones grandes forrados de brocado o terciopelo bordado con hilos de oro y plata 
de fabricación local o adornados con flecos fueron utilizados para sentarse en los dormitorios y salones, taburetes tapizados con terciopelo. En 
el siglo XVII fabricaba sillones con fuste guarnecido de plata con hebillas y tapizadas con terciopelo verde con hileras de oro y plata. Las mujeres 
se sentaban en tarimas y taburetes tapizados con ricas telas y también sobre grandes almohadones, al estilo morisco. Los bancos y escaños fueron 
utilizados para iglesias, salones y patios y consistían básicamente en dos tablones largos de madera, uno para el asiento y otro para el respaldo, 
soportados ambos por un tipo simple de caballete. Véase en L. Escobari de Querejazu, “Artes útiles en la colonia”, Historias, Revista de Coordina-
dora de Historia, La Paz, n.2, 1998, pág. 140; P. Querejazu, “La escultura en el Virreinato del Perú y la Audiencia de Charcas”, Pintura, escultura y 
artes útiles en Iberoamérica, 1500-1825. Coordinador: Ramón Gutiérrez, Manual de Arte, Madrid, Cátedra, 1995, pp. 257-271.



159VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

nía una ubicación especial, consistente en un lugar desta-
cado, asegurando una posición preeminente. Debido a sus 
propiedades físicas (de madera, con brazos), la decoración 
y los accesorios (terciopelo rojo, alfombra, almohada en el 
asiento y cojín), las sillas también eran el medio perfecto de 
la distinción. La posesión de estos objetos determinados in-
dicaba los cambios y evoluciones en el sistema ceremonial. 

El cargo de Regente, que se estableció en el último 
tercio del siglo XVIII, se distinguía por la almohada en 
presencia del Presidente y, en su ausencia, por la silla 
de terciopelo en la testera. El Obispo o Arzobispo tam-
bién poseían el “sitial” en el altar mayor “porque tenien-
do el Presidente sitial no es justo que el prelado esté sin él”. 
Para los Oidores se contemplaba la posibilidad de tener 
una silla o banco con alfombra y sin almohadas. To-
dos ellos fueron “subidos a los estrados”, es decir, el lugar 
más elevado en la iglesia. El estrado instalado en la ca-
pilla mayor elevaba visualmente al cuerpo de la Audien-
cia por encima del resto del público. La posesión de los 
asientos correspondía a la antigüedad que gozaban los 
Oidores; en el caso del cambio de lugar de servicio del 
Oidor, se conservaban también todas las preeminencias 
relacionadas con el lugar en la jerarquía administrativa. 

Cuando no concurría ni el Presidente ni el regente 
(en el siglo XVIII) de la Real Audiencia, el Oidor decano, 
denominado “anfitrión o dueño de la casa”, era quien ocu-
paba el lugar preeminente en el ceremonial, diferencián-
dose por el uso de silla y almohada. Los Oidores eran los 
únicos seglares que podían permanecer en el interior del 
coro durante la celebración de los oficios religiosos. Los 
oidores exigían tener el uso de los objetos de distinción 
como silla, almohada y tapete, pero la Corona prefirió 
aclarar que “solo el Presidente de la Audiencia, por autoridad 
de su persona y dignidad, lleve silla a la iglesia, y los Oidores 
hagan llevar un banco a la iglesia donde todos estén sentados”10. 
Los Gobernadores, Corregidores y Alcaldes mayores pre-
cedían a los Oficiales de la Real Hacienda en los asien-

tos, siendo la calidad de los asientos de los contadores 
de cuentas y oficiales reales de uniforme, precediendo, 
sin embargo, los primeros a los segundos. Los miembros 
del Cabildo estaban situados enfrente de los asientos del 
tribunal; luego se fijó, que el Cabildo debía tener un es-
caño adicional “fronterizo” al de los Oidores, siendo la 
posición de los cabildantes también clasificada por la an-
tigüedad y oficio, y los demás se quedaban de reja afuera.

De este modo, el asiento fue un aspecto verdaderamen-
te polémico en los actos públicos que se celebraron en las 
iglesias, agravados por el hecho de que las preeminencias 
y el “honor” de poseer determinados tipos de asientos fue-
ron incluidos en el precio de los oficios en venta. El inten-
to de los hijos y parientes de los Oidores charqueños de 
ocupar los asientos adelante del Cabildo durante los actos 
públicos, fue considerado como el daño material que afec-
taba a la Real Hacienda “por descaecer el valor de los ofi-
cios del cauildo”. Se acusaba al oidor de la Audiencia Juan 
Vázquez de Valverde, quién “asentaba a su hijo y su ierno en 
el vanco del cauildo con otros parientes suyos en forma que ocu-
paban mucha parte en el que faltaba lugar para algunos de los 
Regidores y llegó ocasión que dicho don Juan les dijo que si no les 
hacia muchas honra en que sus hijos y deudos se asentasen con 
ellos”11. La precedencia ceremonial durante los entierros12 
también protegía los derechos de asiento para los cabil-
dantes, reglamentando que los hijos y parientes de los mi-
nistros difuntos se sentasen en un banco de los “familiares 
de distinción” aparte, sin intervenir en los asientos del Ca-
bildo13. Las reformas borbónicas provocaron cambios en 
el sistema administrativo colonial como la desaparición 
de la figura del Corregidor y la creación de nuevos cargos/
actores políticos como el regente y el intendente. Estas re-
formas trastocaron muchas de las normativas observadas 
anteriormente, confirmaron algunos aspectos del orden 
ceremonial y modificaron otros; pues “para fijar los térmi-
nos de un ceremonial que discerniese los muchos y varios 
puntos que presenta la materia de ceremonias, señalando 

10 “Que los Presidentes en la iglesia pongan sillas y los oydores bancos o sillas y los vecinos bancos”, T.II, Lib.IV, Tít. XXII, Ley 20 (León Pinelo, 1992: 
1303).

11 Expediente sobre cuestiones de “preeminencia del sitio con respeto a los parientes de los Oidores en actos públicos”, La Plata, 21/0971666 a 
19/07/1668, AGI, Charcas, 22, R.6, N.49. 

12 Cabe aclarar que las honras fúnebres de los ministros de la Audiencia también constituían parte de “las facultades y prerrogativas de los empleos” 
considerados una distinción de honor que merecía una “especial protección de su soberano”. Véase en el Nuevo ceremonial para el Virreinato de 
Buenos Aires, 20/03/1791, RAH, Fondo Mata Linares, t. LXXII, ff. 758-763. 

13 “Que por quanto en las concurrencias de entierros y honrras de los ministros de la Real Audiencia, sus mugeres, hijos, hijas, Relatores y escribanos 
de Camara de ella, en los casos que no están resueltos por las Leyes Recopiladas de Indias suelen ofrecerse algunos reparos sobre los que han de 
asistir y los lugares, que han de ocupar los del duelo y el asiento, que han de tener en la Yglesia, proponiendose a tiempo, que sirve de mucho 
embarazo la resolución, y para si se procura saber la costumbre que ha habido en semejantes casos”, T. II, Libro IV, Tít.XXII, Ley 82 (León Pinelo, 
1992:  1318); RAH, Mata Linares, t. LXXII, ff. 670-713. 



160 REPRESENTACIÓN DE LOS “BURÓCRATAS” COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVI-XVII

a cada uno lo correspondiente, sin trastornar el orden gra-
dual de los empleos”14. La posición de la Corona respecto 
a los “honores, distinciones y ceremonias” de los inten-
dentes era confusa. Se reconoció que estos tienen que de-
mostrar “la exterior autoridad que les corresponda”, pero 
es bien difícil señalar la representación, autoridad y ejer-
cicio del Vice-Patronato” para construir aquel concepto el 
ceremonial idóneo15. Como el cargo de intendente se creó 
en lugar del de Gobernador, no les correspondían el trato, 
los respetos, los  “obsequios” y los honores que disfrutaban 
los Virreyes y Presidentes16. De esta manera se negaba a los 
intendentes el derecho de tener sitial, “por ser propio de 
los Virreyes”, sino simplemente la silla, tapete y almohada. 

Estos cambios administrativos que trastocaron mu-
chas de las normativas observadas anteriormente causa-
ron numeroso incidentes en torno a los privilegios entre 
los distintos cuerpos, así como el famoso conflicto por el 
“cojín” entre el cuerpo de la Audiencia con el rector de 
la Universidad. Debido a que la Universidad era adminis-
trada por un Arzobispo y la Audiencia dirigía la Academia 
Carolina (o Academia de Pasantes), que constituía parte 
de la Universidad, surgió un conflicto latente entre ambas 
instituciones. Se trataba de los hechos ocurridos en los 
años 1805 y 1809. Durante los actos en la iglesia, el cojín 
colocado delante de la silla del rector de la Universidad 
fue retirado delante de todo el público de la ciudad. Estos 
acontecimientos llamados por la historiografía tradicional 
boliviana como los “incidentes con el cojín” han sido in-
terpretados como una de las causas de la revolución de 
1809 y calificados como el atavismo de la época colonial.

La denominada precedencia por cortesía donde ciertos 
individuos y corporaciones gozaban los privilegios recaía 
también sobre los miembros de sus familias. Así, las muje-
res de los magistrados disfrutaban también del privilegio de 
sus maridos, ya que el honor del oficio de los magistrados 
reales se extendía también para los miembros de la familia 
y por ende la fórmula cargo/calidad de asiento; para que 
“sus mugeres e hijos sean mas respetados y tenidos y gozen de las 
preeminencias que sus oficios requieren y para su autoridad convie-
ne[...] tener sus entrados y asientos en la iglesia catedral conforme 
a la calidad de los oficios de sus maridos”17. Después muchos 
de vaivenes, la legislación estableció definitivamente que 
las mujeres de los Presidentes y Oidores tenían derecho de 
disfrutar de los asientos dentro de la capilla.  

Las leyes sobre el asiento de las mujeres en la igle-
sia, sufrieron constantes modificaciones. Durante el rei-
nado de Felipe II a las mujeres de los magistrados de 
los tribunales les estaba prohibido entrar a la capilla 
de la iglesia mayor, acompañadas de servidumbre. Te-
nían derecho de sentarse a la peaña (tarima arrimada 
al altar) de la iglesia mayor y tener asientos “con algu-
nas doncellas que tubieren otras mugeres principales 
que llevaren consigo sin asentarse con ellas negras, 
ni mulatas, ni indias, ni otras personas. Mientras que 
para otras mujeres estaba prohibido instalar estrados de 
madera, ni bancos de asientos”18.   

Parece que estas leyes no se cumplían, ya que las mu-
jeres de los Oidores gozaban de los estrados de madera o 
muy grandes tarimas e, incluso, recibían la paz al igual que 
sus maridos. Se ordenó que “no consienten ni den lugar” a 

14 La respuesta fiscal sobre ceremonial de intendentes en América y como se ha de hacer, Madrid, 17/04/1807. Los intendentes recibían el trato ce-
remonial que correspondía a los Gobernadores. Por ejemplo, la “regalía” del intendente consistía en que el Obispo debía inmediatamente visitarlo 
y también “cumplimentarle en su casa los días y años de los Reyes y príncipes de Asturias” (Real Cédula de 1793). Sin embargo, el poseedor de 
este cargo tenía ciertas limitaciones “aunque aquel jefe fuese con Cabildo secular a la catedral, no se le recibiese por todos los prebendados, pues 
ni aun esto se hace con los Virreyes y Audiencia, sino por u Dignidad y un canónigo”( Real Cédula de 8/08/1770). Después del conflicto entre 
el intendente de La Paz y el Obispo se declaraba que “por la escasez de prebendados en la catedral de La Paz, mando recibiesen al Gobernador 
Intendente un canonigo y un racionero y al Cabildo secular sin aquel jefe, uno de los capellanes de coro” (Real Cédula de 20/04/1787), RAH, 
Fondo Mata Linares, t. LXXVII, ff. 328-337. 

15 “Se observan grandes dificultades, porque siendo el origen y título en la materia de etiqueta y ceremonias, las costumbres diversas y voluble, se 
notaría tantas variedades y diferencias[...] parece superfluo e inútil que el Consejo se moleste y se ocupe en el proyecto de establecer una regla 
general[...]es de parecer convendrá no dejar la resolución al evento de los casos dudosos [...] con este propósito, estima necesario se mande a los 
Virreyes y Presidentes, procedan inmediatamente a firmar expediente separado de cada intendencia, oyendo instructivamente a los Cabildos 
eclesiásticos e intendentes, para que por cada uno se manifiestan las reales decisiones que los sean respectivas, y las prácticas y estilos seguidos 
antes del establecimiento de las Intendencias, pudiendo, en caso de duda, mandar justificar la costumbre, y que procurando que los Cabildos e 
intendentes obren con buena armonia, y de común acuerdo”, RAH, Fondo Mata Linares, t. LXXVII, ff. 336.

16 Respuesta fiscal sobre ceremonial de intendentes en América y como se ha de hacer: “que los honores, obsequios y distinciones de los intendentes, 
vice-parono, no se confundan con las debidas a los Virreyes y Presidentes, Vice-Patronos propietarios”, Madrid, 17/04/1807, RAH, Fondo Mata 
Linares, t. LXXVII, ff. 328-337.

17 Real Cédula sobre asientos y estrados de las mujeres de los Oidores en las iglesias, Madrid, 18 de enero de 1576, RAH, Fondo Mata Linares t. 
XCVII, f. 561. Sobre las actitudes y prácticas de la ceremonia de la muerte de la elite americana véase en Zárate Toscano (2000). 

18 T.II, Libro IV, Tít., XXII, Ley 27 (León Pinelo, 1992: 1304).



161VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

mujeres de los Presidentes ni Oidores19. Años más tarde 
se repitió la prohibición “que en las tales capillas mayores no 
aya ni se pongan estrados de madera ni en ellas entren las criadas 
y que se acomoden los lugares de modo que no aya escandalo”20, 
y “en cuanto al incensar a las mugeres de los dichos Presiden-
tes por ningun caso se aya de incesar por ser cosa indecente y 
mal parecida”21. Se pedía con relación a las ceremonias a 
las mujeres del Presidente y Oidores “la modestia, quietud 
y breuedad” ya que “debajo de este pretexto se suelen vengar 
algunas pasiones y causar disturbios por las personas que estan 
obligadas a dar tan buen exemplo[...] “Por la costumbre en ac-
tos públicos o hiziere demostración que se note saliéndose de al 
iglesia o lugar publico donde auia de estar[...] porque esto solo 
sirue de escandalo al pueblo” y que las mujeres de los ma-
gistrados no se sienten en los asientos de los Cabildos22.

Las mujeres de los Presidentes y los Oidores no sólo 
se distinguían por los asientos en la iglesia, sino también 
por el uso del cojín; un honor especial para las mujeres 
de los Oidores constituía la presencia durante sus entie-
rros del cuerpo de la Audiencia vestido con el unifor-
me (con capas y golillas)23. A pesar de que la legislación 
al respecto parecía clara en La Plata a mediados del si-
glo XVIII, se seguía indagando sobre las prerrogativas 
para la mujer del Presidente y los Oidores, y se pedían 
explicaciones sobre “cual debe ser la preeminencia por-“cual debe ser la preeminencia por-
que seria muy preocupante el acontecimiento publico[...] 
y asi si evitarian muchos inconvenientes”24. Los privile-Los privile-
gios para sus mujeres y parientes también los buscaban 
los funcionarios de una talla menor, reclamando los ofi-
ciales reales de Potosí la “honrra, estimación y respeto”, 
porque “en los actos públicos se lo frecen necesidad de acomo-

darse en los mas inferiores procediendo las mugeres muy ordina-
rias con dezir son suyos los asientos y que los han comprado”25.

CONCLUSIÓN

Los funcionarios reales de la Corona que ocupaban los car-
gos más importantes de la administración americana forma-
ban parte del poderoso cuerpo profesional de los letrados que 
poseían una fuerte identidad corporativa. Esta identidad se 
basaba en la procedencia social común, acceso a la educación 
universitaria, un sólido capital cultural que diferenciaba a sus 
portadores del resto de la sociedad colonial. La identidad cor-
porativa se reforzaba a través de los signos externos como vesti-
menta, insignias, preeminencias ceremoniales y de cortesía, po-
sesión de asientos y objetos simbólicos. Estos signos marcaban 
distancia entre los “letrados” y otros cuerpos y también dentro 
de su propio gremio y expresaban las relaciones de poder en-
tre los magistrados, los eclesiásticos, y las elites locales. Dentro 
de la sociedad colonial, en donde se hallaban yuxtapuestas 
las nociones del honor y prestigio, los signos de la identidad 
corporativa permitían demostrar por un lado, el prestigio del 
cuerpo de los letrados. Por otro lado, se visibilizaba la posición 
de los de rango inferior, el reconocimiento de los del rango 
superior dentro del propio cuerpo e incluso distinguía a los 
familiares de las autoridades. La infracción de los códigos de 
preeminencias que gozaban los distintos cuerpos significaba 
una violación flagrante de la jerarquía de los rangos. Las ma-
nifestaciones simbólicas como, por ejemplo, el uso de la vesti-
menta o las insignias visibilizaban pretensiones de los indivi-
duos y los cuerpos sociales y su lugar en la sociedad americana. 

19 T.II, Libro IV, Tít., XXII, Ley 64 (León Pinelo, 1992: 1314).
20 T.II, Libro IV, Tít., XXII, Ley 63 (León Pinelo, 1992: 1314).
21 Libro IV, Tít. XXII, Ley.12 (León Pinelo, 1992: 1300).
22 T.II, Libro IV, Tít., XXII, Ley 122 (León Pinelo, 1992: 1328).
23 T.II, Libro IV, Tít., XXII, Ley 82 (León Pinelo, 1992: 1319). En febrero de 1716 se vuelve a repetir que el cuerpo de la Audiencia “se a las funciones 

de entierros, tomas de hábito, fiestas y convites de parientes de Ministros de las Audiencias y particulares[...]va con capas y sombreros y no con 
gorras y garnachas, que es la formalidad con que concurren en cuerpo de Audiencia”, Disposiciones complementarias de las leyes de Indias, vol. II, 
Madrid, Imprenta Sáez Hermanos, 1930, pág. 262.

24 “Es comun de los Autores, que las mugeres de los Presidentes, aunque gozen de los mismo honores. Y exempciones que está concedidas a sus 
maridos, no puedan poner dosel en las iglesias, u otros parages públicos, donde de pone la Audiencia, por estar dispensada esta regalía a toda la 
comunidad y Colegio de los ministros que representan a la Real Persona”, AGI, Charcas, 208, 1756.

25 Carta de los Oficiales Reales de Potosí; Potosí, 25.04.1620, AGI, Charcas, 36, n. 27; Potosí 13.03.1621, AGI, Charcas, 36, 29. Los reales oficiales 
a S.M: “ y asi mismo que no asiente ni puede asentar arrimadas a las paredes ni escaños ni banco ni la otra cosa alguna con 6 pies de cada pared 
conforme a la cinta de ladrillo que asi mismo se le hará para el dicho efecto por cuanto lo que hay de la cita a la pared queda para asiento de los 
hombres y en lo que queda por asiento de las mujeres se entienda que alguna ha de tener lugar conocido sino que cada una se asiente donde 
hallare exepto la mujer del Corregidor que es o fuere de aquí adelante con la cual no se entiende la dicha prohibición de los cual dicho marido 
haga promulgar y promulga para [...] quietud y sosiego del publico Cabildo tenía asientos señalados en la iglesia con la licencia del prelado y de la 
causa de haber quitado los dichos asientos del lugar donde estaba, la ciudad no se asienta en el por lo que toca a la autoridad desta ciudad”, Actas 
capitulares de la ciudad de La Paz, La Paz, 1965, pág. 836.



162 REPRESENTACIÓN DE LOS “BURÓCRATAS” COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVI-XVII

BIBLIOGRAFÍA

Arzáns de Orsúa y Vela, B. (1965), Historia de la villa imperial de Po-
tosí, t.I-III, Providence, Phode Island, Brown University Press.

Barnadas, J. M. (1990), Invitación al estudio de las letras de Charcas, 
Cochabamba, Historia Boliviana, pp.

Chocano Mena, M. (2000), La fortaleza docta. Élite letrada y domina-
ción social en México colonial (siglos XVI-XVII), Barcelona, 
ediciones Bellaterra.

Concolorcorvo (Carlos Inca Calixto Bustamante) (1773/1997), El La-
zarillo de ciegos caminantes desde Buenos Aires hasta Lima, 
Buenos aires, Emecé Editores. 

Hespanha, A. M. (1982), Historia das instituciones. Épocas medieval y 
moderna, Coimbra, Livreria Almedina.

Moreno, G. R. (1940), Los últimos días coloniales de Alto Perú, La Paz.

Kagan, R. (1981), Universidad y Sociedad en la España Moderna, Ma-
drid, Editorial Tecnos.

Herzog, T. (1995), La administración como un fenómeno social: la jus-
ticia penal de la ciudad de Quito (1650-1750), Madrid, Centros 
de Estudios Constitucionales.

Ripodaz Ardanaz, D. (1975), Bibliotecas privadas de funcionarios de 
la Real Audiencia de Charcas, Caracas, Academia Nacional de 
Historia.



163VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L os reyes de las naciones solían conceder escudos 
de armas a ciudades o personas, por acciones re-
levantes y en los que quedaban plasmados los sím-

bolos que integraban su historia y su manera de ser. Los 
escudos solían llevar un lema, que a la vez sintetizaba su 
trayectoria y daba a sus habitantes una motivación para 
ser mejores, recordándoles su procedencia para que sepan 
hacia dónde iban, de manera que conservaran y practica-
ran los valores que los caracterizaban.   

Entre los nobles indígenas, el hecho de tener un escu-
do de armas era un privilegio que les confería status social. 
El rey de España concedió muchos escudos de armas a la 
nobleza indígena para que ésta cooperara, especialmente 
en la evangelización de sus súbditos, la mayor parte de 
ellos fueron dados en México. Los escudos de armas, no 
significaban necesariamente que los beneficiarios fueran 
nobles, muchos conquistadores españoles tuvieron escu-
dos sin ser nobles.    

EMBLEMAS DE PODER CACICAL 
EN BOLIVIA Y PERÚ S. XVI-XVIII                 

LAURA ESCOBARI DE QUEREJAZU / BOLIVIA

El escudo de armas fue un emblema colonial entregado a 
algunos caciques que demostraron ser descendientes de los 
Incas y los utilizaron para mostrar su limpieza de sangre, no-
bleza, poder social, político y económico a lo largo del tiem-
po. Les sirvió además para conseguir prerrogativas, aunque 
para ello tuvieran que hacer largas listas de sus ancestros. 

El presente trabajo rescata el estudio heráldico confe-
rido a los Uchu, Quispe Uscamaita (con variaciones) y a 
los Cusicanqui1,  y les atribuye el pergamino pintado que 
se encuentra en la Sala de Exposiciones del Archivo de 
Indias de Sevilla2, como Escudos y Arboles Genealógicos N. 
71, al escudo descrito en la probanza de los Cusicanqui. El 
documento del Archivo de La Paz fue conferido a Gonzalo 
Uchu Guallpa y Felipe Tupa Inca Yupanqui en el año 1545.

El expediente N. 2346 del Archivo de Indias es un re-
curso documental del año 1779, que se origina en Méxi-
co3. Consta de cerca de mil fojas, del cual se ha extraído 

1  Escobari de Querejazu, Laura Caciques, yanaconas y extravagantes. La sociedad colonial en Charcas. Ed. Plural, IFEA, Embajada de España, La Paz, 
2000 y 2005. La descripción y atribución del escudo la hicimos con Pedro Querejazu.

2  Archivo General de Indias. MP Escudos y Árboles Genealógicos. Pergamino 343x432mm. Este escudo se utilizó 13 años después de la atribución y 
publicación de la atribución que hicimos con Pedro Querejazu, en la carátula del libro Archivo General de Indias coordinador general es Pedro González 
García, Director del Archivo. Ed. Ministerio de Cultura. Dirección General de Archivos y Bibliotecas. Madrid 1995. El libro, que es una Guía General 
del Archivo de Indias, refiere que es un escudo conferido por Carlos V a Gonzalo Uchu Guallpa y Felipe Tupa Inga Yupanqui “hijos legítimos de 
Guayna Capac y nietos principales del Gran Tupac Inca Yupanqui, Reyes y señores naturales que fueron de estos dilatados reynos y Provincias del 
Perú”. No hace mayor estudio del documento del cual fue desguasado y sobre el cual se hizo el estudio en Caciques, yanaconas y extravagantes, ob. cit.

3 El expediente que acompaña el Escudo de Armas de Sevilla  se halla en AGI.Mexico 2346, bajo el título “Testimonio de la Executoria y Reales Cédulas 
a favor de los descendientes del Gran Tupa Inca Yupanqui, último Emperador de los Reinos del Perú”. Documentos procedentes de la Audiencia de 
México que se enviaron con carta del Virrey e 30 de enero de 1796 y se remitió al Consejo con Real Orden de 2 de Octubre del propio año”.



164 EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA Y PERÚ s. XVI - XVIII

el pergamino aludido. El expediente alude a tres linajes 
descendientes de Tupac Inca Yupanqui, los Uchu de Cuz-
co, los Uchu de Lambayeque y los Quispe Uscamaita de 
Cuzco. No menciona a los Cusicanqui de Pacajes, sin 
embargo como veremos más adelante, la descripción del 
escudo descrito en el expediente del Archivo de La Paz, 
relativo a los Cusicanqui se asemeja más al pergamino que 
a los otros tres linajes.    

EL ESCUDO DE LOS UCHU Y DE LOS QUISPE 
USCAMAITA DEL EXPEDIENTE DE SEVILLA

Por Cédula Real de 9 de mayo de 1545 el Rey Car-
los V confirió a Felipe Tupa Inca Yupanqui y a Gonza-
lo Uchu Guallpa un escudo real que decía:  

“....Por cuanto nos somos informados de que vos Don Gon-
zalo Uchu Guallpa y D. Felipe Tupa Inca Yupanqui Reyes 
y señores que fueron de esos dilatados Reynos y Provincias 
del Perú nos habéis servido en todo lo que se ha ofrecido nos 
acatando a lo suso dicho y a que sois fieles y leales amigos 
y hermanos y buenos católicos cristianos, por que vos y vues-
tros hijos descendientes de ellos y de cada uno de ellos seais 
bien tratados, atendidos y respetados como a personas reales 

Tupac Inca Yupanqui representado en el expediente de los caciques Cusicanqui de Caquingora. Manuscrito del Archivo de Indias. 
Escudo de los Caciques Cusicanqui de Pacajes.



165VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

y que representan las nuestras es nuestra merced y voluntad 
de os dar conceder y señalar por vuestras Armas Reales pro-
pias concedidas: Un escudo fecho dos partes que la una de 
ella esté una Águila Real en campo rosado y a los lados Leo-
nes Reales que cojan Arco Iris, y encima una borla carmesí.. 
y a los lados culebras coronadas en campo rosado. Y por la 
una letra que dice, Ave María, en el medio, y en el otro lado 
un castillo en campo amarillo, y por divisa una Aguila Real 
con sus trabales, dependencias o follages de azul, engarzadas 
–y aquí viene la diferencia con el escudo del expediente 

de los Cusicanqui del Archivo de La Paz–, en ellas quaren-
ta y dos coronas imperiales al rededor con otras tantas Reales, 
que son la una parte de las coronas que dichos Señores Reyes 
naturales de esos dichos Reynos y Provincias del Perú tuvieron 
sugetos a su dominio y corona y asimismo vos señalamos y con-
cedemos por toyson propio para que le traigáis puesto a el pecho 
un mascarón de oro que le cojan doce pares de culebras corona-
das y estas asidas unas de otras formando lazos y eslabones”. El 
escudo de los Cusicanqui que se copia a continuación no 
menciona las cuarenta y dos coronas imperiales y reales.



166 EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA Y PERÚ s. XVI - XVIII

EL ESCUDO DESCRITO EN EL EXPEDIENTE 
DE LOS CUSICANQUI 

“Un escudo fecho en dos partes, que en la una de ellas esté 
un águila en campo rosado, y en los lados dos tigres, que 
cojan arcos encima de una borla, unas letras que digan 
AVE MARIA en el medio. Y en el otro lado un castillo en 
campo amarillo, y por el nivel armo cerrado, y por divisa 
un águila real con seis trovalas, y dependientes de follaje 
azul, como la nuestra merced fuese por tener por la presen-
te, mandamos y queremos que podais tener por vuestras 
armas, las que de yuso se hace mención en un escudo tal 
como este, según aquí va figurado y pintado, los quales os 
mandamos, por vuestras armas conocidas y queremos y es 
nuestra merced y voluntad que vos y vuestros hijos y depen-
dientes que la de ellas debéis y entreguéis, y podáis traer y 
poner en vuestros reposteros y casas, y en las de cada uno de 
ellos vuestros hijos y descendientes de ellos...4”. 

Ambas descripciones coinciden con algunas excepcio-
nes. En la del Archivo de Indias se lee que a los lados 
habrá dos leones que cojan un arcoiris, en la del Archi-
vo de La Paz dice dos tigres que cojan dos arcos. Ambas 
descripciones coinciden con la imagen que tenemos. 
En ninguna de las dos se menciona la mascaipacha y las 
serpientes coronadas con corona de hidalgos. En la des-

Dibujo 1. Escudo descrito en el expediente de los Uchu y Quispe 
Uscamaita. Se observa que el escudo ostenta cuarenta y dos co-
ronas imperiales.
Fuente. AGI, México 2346.

Dibujo 2. Escudo descrito en el expediente de los Canqui y Cusicanqui. 
El escudo carece de coronas imperiales asemejándose al escudo exis-
tente en el archivo de Indias MP, 78.
Fuente. ALP. DE No. 01.

4  ALP.D.E.01



167VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

cripción inserta en la probanza de los Quispe Uscamai-
ta, se dice que en el follaje azul debían ir engarzadas 42 
coronas imperiales, correspondientes a las 42 provincias 
correspondientes a todas las provincias del Perú y junto 
con ellas otras 42 coronas reales, detalle que no presen-
ta la imagen pintada en pergamino, así como tampoco la 
descripción del escudo de los Cusicanqui. 

El pergamino de 34.3cm x 43.2cm, está pintado al óleo, 
dividido en dos partes a la izquierda se encuentra pintado 
el Inca Tupac Inca Yupanqui en actitud elegante de estilo 
renacentista y al lado derecho el escudo propiamente di-
cho. El tratamiento de la anatomía del inca así como de 
la cara dan cuenta que fue ejecutado por un buen pintor, 
que ha puesto énfasis en dos aspectos, por un lado en el 
uncu del inca que tiene el dibujo y los colores muy pre-
cisos, incluyendo pequeño escudo que ostenta el inca en 
una alabarda sostenida por la mano izquierda y por otro en 
el detalle de todos los elementos heráldicos del escudo. El 
uncu del inca es de color azul liso cuya parte superior está 
adornada por rombos dispuestos verticalmente en colores 
rojo, blanco y verde. En la parte inferior del uncu se obser-
va una faja doble de cuadrados rojos y blancos dispuestos 
en damero. El Inca lleva una llakota (capa) roja. Está escol-
tado por dos indios al parecer no nobles, no llevan llakota 
y sus uncus están tejidos en fajas de dos colores verticales, 
que evidencia una distinta calidad del que lleva el Inca. 

Según Rojas Silva, los tocapus o cuadrados pequeños 
que ornamentan los vestidos, keros y otros elementos ce-
remoniales y cortesanos de los incas, lejos de tener un sig-
nificado de escritura, significan una heráldica incaica. Es 
decir que la sucesión de los cuadrados y los colores iden-
tifican linajes y parentesco inca. Los tocapus se utilizan 
también en las mascaipachas o tocados que usan los incas 
en la cabeza, tal como aparece en el dibujo del pergamino. 
La mascaipacha que ostenta el inca está reproducida en el 
escudo pintado al lado derecho, mostrando de ese modo 
una simbiosis entre la heráldica incaica y la castellana5.

ANÁLISIS DEL ESCUDO 
Y SIGNIFICADO HERÁLDICO

Un análisis entre la descripción de este escudo y el es-
cudo pintado en el pergamino nos muestra que el docu-

mento escrito hace referencia a los cuarteles 4°, 3° y 1° en 
ese orden y no hace mención al 2° cuartel. En la pintura el 
escudo se ve como sigue: en el primer cuartel, sobre cam-
po rosado, el “armo cerrado”, que en realidad es un casco 
de hidalgo, significa hidalguía. El yelmo está coronado por 
dos plumas azules y dos rojas. El 2° cuartel (lado superior 
derecho) representa una mascaypacha cuyos colores son 
rojo, blanco y verde. Símbolos de poder entre los Incas.  
Las serpientes símbolizan ciencia y sabiduría. La faja donde 
se lee AVEMARIA, es una loa a la Virgen, quien legitima 
asimismo la hidalguía de los poseedores del escudo. En el 
tercer cuartel se tiene un castillo con tres torres sobre cam-
po amarillo, el castillo refiere al reino de Castilla y el campo 
amarillo, la riqueza en oro de las colonias. En el 4° cuar-
tel, sobre campo rosado un águila explayada con dos tigres 
rampantes a los lados que cogen dos arcos azules. El águila 
representa generosidad, magnanimidad y bizarría de espí-
ritu y si está con alas abiertas simboliza poderío, grande-
za y altivez, símbolos todos del poder cacical en la época 
colonial. Los leones o pumas representan en heráldica el 
espíritu guerrero, cualidades de vigilancia, dominio, so-
beranía, majestad y bravura así como ánimo veloz para 
vengar los agravios. El follaje heráldico y timbrado por 
una corona del reino símboliza poder sobre las naciones.

La corona que está sobre las cabezas del águila corres-
ponde, dentro de la heráldica española, a la de marquez6, 
sin embargo en el lado derecho del pergamino, al lado del 
pie izquierdo del inca se encuentra una corona de puntas 
que, dentro de la misma heráldica corresponde a hijodalgo 
y es semejante a las que tienen las serpientes en sus cabezas. 

 Según Carlos Díaz Rementería, el carácter de hidalguía 
que tenían los incas era similar al español, debido sobreto-
do a la política de castellanización que se aplicó sobre las 
comunidades indígenas. Por ello precisamente se consideró 
al cacique no como un individuo común o del estado llano 
sino como partícipe del status nobiliario de la hidalguía.  
Ese status se refrendó por una real cédula de 22 de marzo 
de 1697. En efecto, a través de ella el monarca equiparó por 
un lado los hijos y mestizos descendientes de caciques a los 
‘nobles hijosdalgos’ de Castilla, mientras que por otra parte 
igualó a los indios del ‘común’, los tributarios, cuyos ascen-
dientes en opinión del monarca, ya habían estado sometidos 
a caciques, con los llamados en España, del estado general7.

5  Rojas y Silva David  “Los tocapus: Un problema de interpretación”. En: Arte y Arqueología. N. 7. Ed. Instituto de Estudios Bolivianos. UMSA, 
La Paz 1981.

6 Cadenas y Vicent, Vicente de Diccionario Heráldico. Ed. Hidalguía. Madrid, 1976, pág. 274, fig. 1238.
7 Díaz Rementería Carlos, El Cacique en el Virreinato del Perú. Ed. Publicaciones del Seminario de Antropología Americana. Universidad de Sevilla, 1977.



168 EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA Y PERÚ s. XVI - XVIII

que una rama continuó en México. Se inició con Gon-
zalo Uchu Guallpa Inca que fue enviado “embajador”.

Alonso Titu Uchu consiguió una Cédula Real fechada 
en Valladolid el 1 de octubre de 1544, en la que se le reco-
nocía ser “fiel vasallo y buen cristiano”, y el haber tenido 
muchos hijos naturales en indias solteras no obligadas al 
matrimonio ni a religión. La Cédula legitimaba a todos 
aquellos hijos para con ello conseguir que “fuesen más 
honrados, que no pudieran estar presos por deudas ni por 
fianzas en cárcel pública, no poder ser ajusticiados por los 
corregidores, ni alcaldes ordinarios, y que si tuvieran al-
gún delito su cárcel fuera su propia casa o el cabildo. No se 
les podía hacer justicia sin dar parte a la Real Audiencia.  
Por el contrario a sus hijos se les debía dar oficios reales 
consegiles y públicos, como si fuesen hijos de legítimo ma-
trimonio, así como que pudiesen ostentar en sus casas las 
reales armas y una cadena real en su puerta9. 

En 1655 el Virrey del Perú Don Diego Benavides y de 
la Cueva, Marques de Sonora, reconoció por medio de 
una Real Provisión a Juan Uchu Quispe Tupa, mitima del 
pueblo de Lambayeque, residente en la ciudad de los Reyes 
como descendiente por línea directa de varón de Huayna 
Capac.  Se le declaraba en la Provisión Real que Juan Uchu 
debía llevar daga y espada ceñida para adorno de su persona 
y las de sus hermanos ya que como descendientes de Inca se 
les había conferido también un escudo de armas y el hecho 
había sido pregonado en bando público. (AGI.2346:15v). 

En 1664 Juan Uchu Quispe Tupa Inca se distinguió por 
ser principal y noble del pueblo de Lambayeque de cuyas 
cualidades, según el documento, pocos había que gocen 
de tales privilegios en esa ciudad. Juan Uchu Quispe Tupa 
Inca se había distinguido sirviendo como capitán de in-
fantería de los naturales de Guaylas y por ello también fue 
declarado “reservado” del pago del tributo. Hijos de Juan 
Uchu fueron Juan de la Rosa y Casilda Uchu Inca, naci-
dos ambos en Los Reyes en 1668 y 1673 respectivamente, 
vivieron a espaldas de iglesia de la Compañía de Jesús. 

En 1701 Juan de la Rosa Uchu Quispe Tupa recibió de 
su padre por mandato del Virrey Duque de la Monclova, 
una encomienda de 242  pesos y 5 reales “por dos vidas”, 
que le entregó a su hermana Casilda. En ese entonces 
Juan de la Rosa consiguió de la Audiencia de Lima “otro 
tanto” para él, llamándola “una limosna” para dejar a su 
hija doncella. Recibió una encomienda declarada “vaca”. 
Dicha encomienda abarcaba el espacio de cuatro pueblos 
que eran los llamados Chamachi, Corocotillo y Queroco-

LA HERÁLDICA DE LOS TOCAPUS Y EL ESCUDO

El segundo cuartel del escudo, que muestra una mascaypa-
cha en rojo, blanco y verde, corresponde exactamente a los co-
lores de los rombos que se ven en la parte superior del uncu 
del inca así como a la mascaypacha que éste lleva en la frente. 
Esto nos evidencia la superposición de elementos heráldicos 
típicamente incaicos sobre otros españoles. En consecuen-
cia  y de esta manera estamos en condiciones de demostrar 
que es correcta la tesis que plantea David de Rojas y Silva 
acerca de la relación que tendrían  los tocapus o cuadra-
dos pequeños ornamentales de la ropa y keros incaicos con 
normas genealógicas y heráldicas auténticamente incaicas.

Según la tesis planteada por David de Rojas, los cua-
drados pequeños que ornamentan los vestidos, keros y 
otros elementos ceremoniales y cortesanos de los incas, 
lejos de tener un significado de escritura como se trató de 
mostrar significan un heráldica incaica. Según de Rojas 
los tocapus son sistemas de parentesco inca, que se cons-
tituyen en los elementos característicos de cada grupo ét-
nico e incluso en su composición se puede decir que casi 
individual por el uso tan privativo con el que se revistió. 
Los tocapus, identifican linajes por la sucesión de posi-
ciones que adoptan los pequeños cuadrados8. 

Los uncus de los incas no eran vestimentas de fabrica-
ción masiva, como anota el mismo autor, ya que su ela-
boración fue preparada hacia la calidad señorial y muy 
particular del usuario. Es decir, que cada personaje se ha-
cía confeccionar un vestido con carácter de exclusividad, 
no olvidando que las indumentarias adornadas de toca-
pus, sólo podían ser usadas por sus propietarios o quizá 
por los descendientes más cercanos.  

De Rojas señala por otra parte, que la norma es que la gra-
ficación de los tocapus en las mascaypachas, sean las mismas 
figuras o ‘pequeños cuadrados’ centrales de los tocapus de 
las vestimentas, modelo que se cumple en el caso presente. 

LA DESCENDENCIA DE GONZALO UCHU 
GUALLPA EN LAMBAYEQUE 

Alonso Titu Uchu, era hermano de Huáscar y Atahuall-
pa, residía en Cuzco, y muchos de sus descendientes se que-
daron allí. La descendencia de Gonzalo Uchu Guallpa se 
expande en Lambayeque, Corregimiento de Saña, donde fue 
enviado como “embajador”. Fundó descendencia allí siendo 

8 De Rojas Silva, David “Los tocapus: un problema de interpretación”. En Arte y Arqueología N. 7. Instituto de Estudios Bolivianos, Universidad Mayor de 
San Andrés. La Paz 1981.

9 AGI. México. 2346.



169VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tillo y Toroca, la cual le daba 696 pesos tres veces al año10. 

Juan de la Rosa Uchu Quispe Tupa, al tiempo de recibir la 
encomienda, se comprometió, como cualquier encomen-
dero, a cobrar el tributo de los indios e impartirles doctri-
na, pero su obligación personal con la corona española era 
la de escudero, debiendo acudir al servicio real de milicias 
con “sus armas y caballo y pelear contra todos los hombres 
del mundo en defensa de estos reinos” cuando hubiera 
guerras, bullicios, o levantamientos. Otra obligación fue 
la de acudir a su hermana y a su padre mientras viviera.

Hijo de Juan de la Rosa fue Miguel Uchu11, que fue 
quien emigró a México.     

LOS UCHU II DE MÉXICO

El expediente de Sevilla fue iniciado en 1798 en la 
ciudad de México por Da. Maria Dolores Josefa Joaqui-
na Paulina Uchu Inca Titu Yupanqui y Huayna Capac12, 
vecina de esa ciudad hija de Miguel Uchu Inca, “des-
cendiente de los emperadores del Perú”, en la búsque-
da de amparo y prerrogativas de la corona. 

¿Cómo fue a dar una rama de los Uchu a México?  
Miguel Uchu Inca era capitán de una embarcación que 
se dirigía a Portobelo pero su barco encalló hasta casi 
naufragar, de esa manera Miguel cambió su destino di-
rigiéndose hacia México. Allí contrajo matrimonio con 
Maria Teresa Dávila Ravidia natural de México, madre de 
Maria Josefa Joaquina Paulina Uchu Inca Titu Yupanqui 
y Huayna Capac. Según las declaraciones de los testigos 
Miguel Uchu Inca, éste hizo asentar su nobleza en los li-
bros de Cabildo de la ciudad de México13, donde eran 
conocidos por tener un nacimiento “nada vulgar” como 
descendientes de los últimos reyes del Perú del apellido 
Inca, y por tener casa propia “cerca de Santo Domingo”.

La primera respuesta oficial dada a Maria Joaquina en 
1788, fue un amparo por el cual se mandaba obedecer 
Dos Cédulas Reales por las cuales todos los gobernado-
res, corregidores y alcaldes mayores ordinarios, alguaciles, 
tenientes y demás jueces, debían preservar la posesión 
de nobleza que tenía con todas sus “franquezas y privi-
legios”, entre los que estaban “escudo de armas, toysón de 

oro, solios, sitiales reales, facultad para hacer acuerdos en 
sus casas y reconvenir a los Virreyes para entrar en los cabil-
dos y chancillerías en los mismos términos que lo ejecutarían 
los señores reyes, para sentarse en el presbiterio debajo de solio, 
para librar contra las Cajas Reales, tener guardia de alabar-
deros, llevar carroza con seis caballos y otras semejantes...14”. 

Un año después en 1789 doña Joaquina argüía su “mi-
serable estado y el de su familia” solicitando se le diera 
una cantidad de dinero justa para “redimir sus angustias”;  
se colocara en algún cargo de importancia administrativa 
a su segundo marido Don Agustín Estrada español, y a 
su hermano Don Manuel Inca en una Capitanía, dada 
su inclinación a la carrera militar; a su hijo menor Sabas 
Carlos una beca real como la que tenía su hijo mayor; y 
para este último se diera alguna capellanía vacante de las 
de temporalidades con que pudiera ascender al sacerdo-
cio a que aspiraba. Todo ello en mérito a su noble linaje.

Antes había pretendido para su primer marido D. Juan 
Sánchez de Roxas una plaza como Contador de Cuentas 
de las Cajas Reales de México, la Castellanía de Acapul-
co, el gobierno de Tabasco, la Contaduría de tributos, la 
administración de tabacos de Zacatecas  pero sin acceder 
a ninguno siendo simplemente “escribiente de notario 
de secuestros del Santo Oficio”, en el que ganaba 13 
pesos y 7 reales al mes. Todo ello había soportado estoi-
camente doña Joaquina porque por lo menos no le ha-
bían quitado las excepciones de la nobleza.  

Finalmente la corona concedió a doña Maria Joaquina 
una pensión de 200 a 300 pesos anuales y otra igual a su 
hermano don Manuel. La suma iba a provenir del ramo 
de tributos, y el socorro se iba a dar hasta que se acomo-
daran en empleos correspondientes su marido, hermano e 
hijos.  Se le confirió a este último una “tenencia veterana” 
en uno de los regimientos de milicias provinciales. Para su 
marido don Agustín de Estrada la subdelegación del parti-
do de Zempoala. Para sus hijos consiguió becas de merced 
en el Colegio de San Juan de Letrán y si se inclinaban 
a la Iglesia se les daría algunas capellanías libres de tem-
poralidades, si por el contrario, decidían dedicarse a otra 
carrera, se les colocase en oficinas o en destinos compati-
bles con sus circunstancias15. Al marido de Da. Maria Joa-
quina se le dió la subdelegación del partido de Zempoala.

10  “…a razón de 18 reales 3 cuartillos de cada indio cada tercio en los dos que corrieron dicho año, 480 pesos a 4 reales y rebajados de ellos 236 pesos 6 
reales y medio, con las generales de la tasa restan por líquido 242 pesos 5 reales y medio”. (AGI.2346:20).

11 El certificado de bautizo de Miguel Uchu Inca se halla inserto en el expediente. (AGI.2346 ff.15).
12 En adelante Maria Joaquina Uchu Inca.
13 AGI. México 2346.
14  Ibidem.
15 AGI. México 2346. 



170 EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA Y PERÚ s. XVI - XVIII

cillerías reales en la misma manera que si fuera el propio rey 
de España, presidiendo y tomando el lugar del Rey, siendo 
que el lado derecho no lo podían dar a ninguna persona que 
no fuera de condición de Virrey, presidentes u oidores. Era 
también prerrogativa suya asistir a festividades religiosas de 
la Iglesia católica ocupando sitio en el  presbiterio debajo de 
solio real representando al Inca y también al rey de España.

Fuera de ello debían recibir de las Cajas Reales to-
dos los recursos que necesitaren para “el descargo de su 
real conciencia”, la unión de las dos coronas y el buen 
gobierno de los Reinos de Indias y demás Señoríos. Se es-
tablecía también de que nadie podía tomarles residencia 
so pena de 20.000 pesos16.   

LOS CUSICANQUI DESCENDENDIENTES  
DE FELIPE TUPAC INCA YUPANQUI 
EN PACAJES, LA PAZ

La primera vez que aparecen los Cusicanqui inician-
do probanza de su nobleza es en 1613, coincidiendo con 
la época en que se inician las probanzas de los otros des-
cendientes de las ramas de Cuzco y de Lambayeque. Juan 
Francisco Cusicanqui en 1613 era cacique del pueblo de 
Calacoto y al parecer inicia la probanza para demostrar que 
tenía la prerrogativa de ostentar el cargo que se veía amena-
zado por pugnas internas de poder.  

En 1680 Juan José Cusicanqui, cacique titular del pue-
blo de Calacoto regresó de la mita de Potosí a donde había 
acudido llevando indios. Había dejado de cacique interino 
a su hermano Miguel. A su regreso se encontró con que 
Sebastián Canqui reclamaba el derecho de cacique. Am-
bos caciques solicitaron al Virrey una provisión. Ese mis-
mo año el virrey Melchor de Navarra y Rocaful reconoció 
como incas nobles descendientes de Felipe Tupa Inca Yu-
panqui a Miguel, Juan y José Cusicanqui, así como a Alejo 
y Sebastián Canqui. Lejos de apaciguar los ánimos, la provi-
sión provocó mayor confusión. Ambos caciques Sebastián 
Canqui y José Cusicanqui apelaron a testigos veteranos del 
pueblo y de pueblos vecinos que al declarar que conocían 
a los litigantes dijeron que José Cusicanqui y sus hermanos 
Miguel y Juan eran descendientes de Juan Francisco Cusi-
canqui y Alejo y Sebastián Canqui eran nietos de de Diego 
Canqui Apasa que vivió hacia 1630. En la pugna resalta la 
capacidad de Sebastián Canqui en movilizar indios para la 
mita, ya que en 1689 por ejemplo proporcionó a las hacien-
das del español Juan de Urdinsu 33 indios semanalmente, 
traídos de los pueblos de Curaguara y Ulloma y en el año 
1690 entregó 5 indios cada semana a las haciendas de don 

LOS UCHU II  DE CUZCO

Si bien la rama Uchu que dió lugar a la descendencia 
en México, es la más clara a través del expediente de Sevi-
lla, existe otra rama Uchu a la que hemos llamado Uchu 
II. Sin embargo no hay en el expediente, mayor noticia 
que un grupo de personas que presentan un memorial 
en 1650, a través del protector de naturales. Ellos se lla-
man entre sí “consanguíneos” y tienen como denomina-
dor común, no todos, de apellidar Uchu y residir en el 
Cuzco. Como en la Cédula Real otorgada a Alonso Uchu 
Inca o Alonso Atauchi Inca se declaraba por nobles a to-
dos los hijos naturales de éste, que fueron muchos, cree-
mos que los personajes que presentan el memorial son 
descendientes de Alonso Uchu Inca o Alonso Atauchi, 
que era hermano de Huáscar y Atahualpa. 

LA DESCENDENCIA 
DE FELIPE TUPA YUPANQUI

La descendencia de Felipe Tupa Yupanqui se expan-
de en Cuzco con los Quispe Uscamaita y en Pacajes con 
los Cusicanqui. Esta rama se inicia con Felipe Tupa Inca 
Yupanqui “descendiente” de Tupac Inca Yupanqui. En 
esta rama no hay ninguna referencia a Huayna Capac, 
por lo tanto viene directamente de la panaca de Tupac 
Inca Yupanqui, a diferencia de la rama Uchu que proce-
de de la panaca de Huayna Capac.  

El entroncamiento de la rama Quispe Uscamaita con 
Tupac Inca se inicia con Felipe Tupa Inca Yupanqui el mis-
mo que enlaza la rama Cusicanqui. Según el expediente 
de Sevilla cuando Felipe Tupa Inca Yupanqui recibió el 
escudo de armas en 1545 estaba casado con Luisa Cuispi-
sica. Juan Cuyo Tupa Inca era nieto suyo, ya que en 1627 
Andrés Huayna Cuyo Tupa Inca se encuentra reclaman-
do para sí y para varios “consanguíneos” las prerrogativas 
y tratamientos especiales conferidos a su antepasado Feli-
pe Tupa Inca Yupanqui, como llevar, capa, espada y daga 
por ser de “buen natural y loables costumbres como tal hijo del 
Gran Tupa Inca Yupanqui”, además hablaba español perfec-
tamente pues había sido criado entre españoles, y por esta 
causa ya había estado exento de pagar tributo y acudir a 
mitas. El Virrey Marqués de Guadalcázar en 1627 le había 
otorgado además de traer espada y daga ceñida con hon-
ra y defensa de su persona, obtener tratamiento especial 
del corregidor en todo lo que se le ofreciere. 

Podía ocupar lugares de honor en cualquier sitio en el que 
estuvieren, y poder entrar en los Concejos, Cabildos y Can-

16 Ibidem.



171VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Antonio de Guzmán Maldonado. En cambio se acusa a 
Miguel Cusicanqui de carecer de autoridad con los indios. 

En 1719 el Virrey Duque de la Plata reconoció a Juan 
Eusebio Canqui como cacique gobernador con las honras 
concedidas a su padre Juan Bautista Canqui como inca 
noble. Juan Eusebio Canqui fue cacique hasta 1734, año 
en que se establece la modalidad prehispánica de tener 
dos caciques simultáneos siendo Juan Eusebio Canqui 
curaca de la parcialidad Anansaya e Ignacio Canqui para 
la de Urinsaya. Para aspectos legales de la administración 
colonial simplemente existían dos caciques. 

¿CUÁL EL AFÁN DE LAS PROBANZAS 
DE NOBLEZA ENTRE LOS CACIQUES?

Franklin Pease (1986), y Scarlet O’Phelan (1997), en 
estudios sobre caciques  sostienen que la necesidad de ser 
declarados “indios nobles” fue algo bastante común entre 
los caciques “nobles” que fueron reconocidos por la coro-
na española como “señores naturales”, con poder sobre las 
tierras y los indios de ellas en el siglo XVI. Sin embargo, a 
lo largo del siglo XVII, ya sea por rencillas internas o por 
demasiados descendientes de un mismo tronco, se presen-
taron problemas en el reconocimiento de prerrogativas es-
peciales. Ya que los cacicazgos debían ser heredados como 
los mayorazgos españoles y en el Perú aparecían muchos 
hijos legítimos y naturales que querían tener todos los mis-
mos derechos. También existía el hecho de que los corregi-
dores muchas veces suplantaban a los caciques “de sangre” 
por otros a quienes querían favores por propio interés, por 
lo que proliferaron quienes buscaban papeles de nobleza 
y probanzas de descendientes de incas nobles o supuestos 
descendientes de incas nobles que tenían por característi-
ca general la de ser “pedigüeños”. Según Franklin Pease 
(1992) las probanzas resultaron ser instrumentos poco fia-
bles porque generalmente hay varias copias de las mismas 
y van presentando errores en los nombres, y los testigos 
eran escogidos por los propios interesados.   

Por otro lado, la poca fiabilidad de las probanzas fue-
ron advertidas en el propio Consejo de Indias durante la 
Colonia. En las últimas páginas del expediente iniciado 
por doña Maria Joaquina Uchu Inca, que presentamos, se 
muestran oficios intercambiados entre las Secretarías de 
Nueva España (México) y Perú, en los cuales el Consejo 
de Indias se preguntaba sobre la certeza de la descenden-
cia de los interesados de los Incas emperadores del Perú, 

y advertía que sus propuestas de auxilios y colocaciones 
debían ser tratadas con detenimiento y circunspección, 
puesto que en unos “dominios tan distantes del trono se podía 
alegar servicios y entronques de familias no bien justificados para 
solicitar premios y mercedes desproporcionadas17”. Consideraba 
también el Consejo de Indias, –haciendo referencia a una 
solicitud del rebelde José Gabriel Tupac Amaru, (que apa-
rece en el expediente de México) que decía ser descendien-
te legítimo de los Incas en la Audiencia de Lima–18, que 
todo ello daba lugar a “mil supercherías y suplantaciones” y 
todo era susceptible a gravísimos inconvenientes  ya que se 
sabía que Atahuallpa había hecho matar a toda la nobleza.  

Las consultas y proveídos que se advierten en la parte 
final del expediente, incluían a la Secretaría del Perú, sobre 
Cédulas Reales otorgadas a los descendientes de los incas.  
De esa manera consultada la Real Audiencia de Lima el 6 
de marzo de 1798 sobre la validez de las Cédulas de los años 
1545 y 1546 por las que se concedía a los descendientes de 
los emperadores Incas del Perú las gracias y privilegios y esta 
no haber contestado ni favorablemente ni en contra, el fiscal 
del Consejo de Indias “dudó” de la legitimidad de aquellas, 
y por lo tanto en el caso de doña Joaquina instruyó se la so-
corriese con “limitadas y particulares gracias”, lo suficiente 
para poner remedio a su estrechez, pobreza y abatimiento.

QUÉ FUE DE LA DESCENDENCIA Y EL PODERÍO 
DE LOS CACIQUES EN LOS SIGLOS XIX, 
XX Y XXI? EL CASO DE BOLIVIA

La respuesta en una palabra es el Mestizaje. Desde esta 
perspectiva, es conocido el hecho de que las alianzas ma-
trimoniales fueron el principal mecanismo mediante el 
cual se construyeron las relaciones de poder entre la nue-
va élite dominante y la antigua, entre españoles y nobleza 
indígena. La búsqueda de este vínculo interesaba a ambas 
partes, a los primeros para consolidar su poder español y a 
los segundos para conservarlo. Con esta finalidad se bus-
caron alianzas matrimoniales. El objetivo de los indígenas 
era casarse con individuos de su mismo rango, y los espa-
ñoles eran los candidatos más codiciados porque ocupa-
ban la cúspide de la jerarquía social. La limpieza de sangre 
daba paso a la limpieza de rango. De esa forma asistimos 
a la formación de una elite colonial mestiza en la que con-
fluye el poder de los españoles y de la nobleza indígena.  
Pero la nobleza mestiza fue restringida por los españoles 
porque tenía implicaciones de poder, en ese sentido fue-

17 AGI. México 2346 s/f Art. 16.

18 También se menciona salvando distancias de tiempo, que en 15 de Julio de 1604, Dn. Melchor Carlos Inca, bisnieto de Huayna Capac había solitado 
título de Duque o Conde con renta competente para mantenerse y un hábito de Santiago, sin ningún mérito... AGI. México 2346 s/f Art.21.



172 EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA Y PERÚ s. XVI - XVIII

ron afectados también los cargos políticos del cacicazgo, 
con caciques españoles nombrados a dedo o casados con 
mestizas nobles. Esta última manera de preservar para sí 
el poder, hizo que los descendientes de caciques fueran 
“españolizándose” cada vez más. Es decir teniendo cada 
vez menos sangre indígena en sus venas. Pero el mestizaje 
no provocó la desaparición y pérdida de poder de la no-
bleza, sino que este fue el pasaporte para su supervivencia 
como miembros de la elite dominante durante y después 
de la época colonial19. Los linajes se fueron transforman-
do con tal de perpetuarse en el poder. La estrategia prin-
cipal fue la alianza matrimonial con los españoles. La elite 
noble y los criollos pudieron perder sus privilegios socia-
les con la independencia, pero mantuvieron la propiedad 
de las tierras que eran la verdadera fuente de su poder.

19 Cruz Pazos Patricia “Nobles indígenas y mestizos: el acceso al poder en los pueblos de indios de la Nueva España”. Trabajo de Investigación La 
nobleza Indígena de la Nueva España. Análisis de las relacionesde poder en los pueblos de indios desde una perspectiva histogiofráfica.Dirigido por el Dr. José 
Luis de Rojas. Facultad de Geografía e Historia de la Universidad Complutense, Madrid, junio 2002.

20 De caciques nobles a ciudadanos paceños. Ed. Garza Azul, La Paz 2011.

La presente ponencia pertenece a un estudio genea-
lógico mayor que pone de manifiesto la perpetuación 
en el poder de los miembros de una misma familia a lo 
largo del tiempo, es este caso es un indicador de la su-
pervivencia de los miembros de la elite mestiza colonial. 
En el caso de los Cusicanqui ellos se mestizaron hasta 
el punto de haberse mimetizado en la elite criolla del 
siglo XX. Al presente, de 1.238 personas rastreadas en 
la genealogía, solamente una lleva apellido originario, 
el resto son Knaudt, Schmidt, Moravek, Ashton, Pérou, 
Ostermann, del Portillo, Marquiegui, Martínez, Rivera, 
Escobari, si  es que no son Sáenz García, Ostria Gutié-
rrez, Sánchez Bustamante, Arana o Querejazu, apelli-
dos de reconocido prestigio social en Bolivia, pero ese 
es tema de otro libro20.    



173VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

…con la mayor pompa y general aplauso de estos pueblos, por 
todos en circunstancia, que ha llegado a ser, este acto y demás 
consiguientes funciones el pasmo y admiración no sólo de los del 
país, sino de personas acostumbradas a ver las magnificencias 
de otras cortes1.    

De esta forma el Gobernador Capitán General del 
Reino de Chile, Ambrosio O’Higgins informó 
en carta del 11 de noviembre de 1789, al Minis-

tro del Consejo de Indias, Antonio Valdés los actos de la  
Jura del Rey Carlos IV, efectuada en Santiago.  

Un acto como este se convirtió en una forma de propa-
ganda del ceremonial  monárquico, una representación de 
poder y la imagen áulica, que fue un  sello distintivo del im-
perio español. El poder, que bajo los borbones en América 
se mostró de manera ejemplar desplegando múltiples for-
mas de representación; fiestas de juras, ceremoniales, pro-
tocolos, fiestas patronales, entrega del sello real y el pendón, 
sirvieron para proyectar aparatosos eventos donde los obje-
tos fueron portadores del poder regio, a fin de recordar la  
fidelidad y vasallaje de los súbditos americanos. 

Las fiestas de las juras reales fueron precisamente una 
de las mejores herramientas de representar el poder de la 
monarquía en sus lejanos territorios.  

El reino de Chile no estuvo exento de ello, en especial 
bajo la administración borbónica, donde se celebraron 
todos los eventos monárquicos en el marco de una cre-
ciente estabilidad y desarrollo de la administración virrei-
nal en este territorio de frontera del imperio.  

La reflexión en torno a la relación entre poder y fiesta 
no es nueva, como tampoco las investigaciones sobre las 
juras reales2. No obstante es interesante detenerse sobre los 
objetos materiales asociados a estos actos, en especial en 
las medallas acuñadas para dicho efecto.  

En 1760, el Cabildo de Santiago, aprobó un documen-
to denominado Tabla de la Ceremonia y Etiqueta3, genera-
do a partir del protocolo seguido en la fiesta de la Jura 
de Carlos III. Este documento representa el intento por 
parte de una de las instituciones virreinales de establecer 
una estructura predeterminada para la organización de 
festejos, celebraciones y fiestas en general. Regulando a 
los estamentos que debían participar, su protocolo, como 
también la fijación de un calendario de fiestas y quien las 

SÍMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD.
FIESTAS Y CEREMONIALES EN EL CHILE BORBÓNICO

JUAN MANUEL MARTÍNEZ / CHILE

1 Carta de Ambrosio O’Higgins, 11 de noviembre de 1789, Archivo Nacional de Chile, Archivo Morla Vicuña, v. 6, pieza 217, foja 439.
2 Para el caso de Chile, ver Toribio Medina:, Medallas Chilenas, Impreso en casa del autor, Santiago de Chile, 1901; Sergio Concha Marquez de la 

Plata: Jura Reales en el Reino de Chile, Memoria para optar al grado de Licenciado en Ciencias Jurídicas y Sociales, Facultad de Derecho, Universidad 
de Chile, Inédita, Santiago de Chile, 1990; Isabel Cruz: La fiesta, metamorfosis de lo cotidiano, Ediciones de la Universidad Católica de Chile, San-
tiago de Chile, 1995; Juan Manuel Martínez: “Las fiestas del poder en Santiago de Chile. De la Jura de Carlos IV a la Jura de la Independencia”, 
en Arte y Crisis en Iberoamérica, Segundas Jornadas de Historia del Arte, RIL Editories, Santiago de Chile, 2004.

3 La  Tabla de Ceremonias y Etiqueta del Cabildo de 1760, se encuentra en el Archivo Nacional de Chile, Fondos Varios.



174 SÍMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD

debía solventar. Revisando las actas del cabildo de San-
tiago, correspondientes al siglo XVIII se hacen presentes 
un sin numero de fiestas, como también los consiguientes 
problemas de orden público, de protocolos y económicos 
generados por la realización de estas.   

Las fiestas de juras, convocadas por el poder civil, a fin 
de exaltar la figura de la monarquía y su continuidad, te-
nían como un elemento central la utilización del retrato del 
monarca, haciendo de esta manera presente su figura en los 
territorios americanos. No contando con la presencia físi-
ca del rey a la hora de la jura, se le sustituía simbólicamen-
te por los símbolos de su poder, el pendón y su retrato, los 
cuales eran objetos de veneración. Según la Tabla de la Ce-
remonia y Etiqueta esto se expresaba de la siguiente manera:

Desde el día de la jura se ponen bajo el dosel en el tablado en 
que está se hizo los retratos de los REYES, y en las noches de 
luminarias se encienden en él, numero competente de luces …
siguiendo a esta las tres noches de fuegos, tres de carros, tres 
de comedias, y otras diversiones, y a todas ellas asisten la Real 
Audiencia y Cabildo…4   

En las juras reales el retrato fue transformado en bus-
to, el cual fue plasmado en monedas y medallas. Un sím-
bolo del poder político y por cierto también económico,  
que reafirmaba el prestigio de la monarquía hispánica. 
En este sentido, las monedas y medallas se convirtieron 
en piezas de fácil difusión e instrumentos de propaganda 
política y cuya finalidad fue la conmemoración de aconte-
cimientos políticos, sociales, culturales, religiosos y de la 
vida pública, a los que se les confiere una dimensión de 
documento histórico5. En las juras reales las medallas y 
monedas se lanzaban al público, lo que constituía una cos-
tumbre, las que además se repartían en las diferentes cor-
poraciones y estamentos de la sociedad virreinal.  

No cabe duda que monedas y medallas fueron el vehí-
culo de propaganda más efectivo que tuvo la monarquía 
hispana hacia sus nuevos territorios indianos. Fueron el 
retrato real, las alegorías y emblemas imperiales, los que 
dominaron los diseños de monedas en oro y plata durante 
los siglos del virreinato americano. Así como lo realiza-
do por el imperio romano, que hizo visible el poder del 
César y sus instituciones a través de su monetario en los 
lejanos dominios, la figura del rey hispano se esparció 
por todo su extenso dominio americano, con un mismo 

mensaje: la devoción y fidelidad a un único soberano y a 
sus instituciones imperiales.   

En este sentido las primeras acuñaciones en Chile se 
realizaron en el contexto histórico y político del dominio 
de la monarquía absoluta de los Borbones. Las acuñaciones 
realizadas en la Real Casa de Moneda de Santiago de Chile, 
desde 1749 hasta 1817 acuñaron monetarios con las efigies 
de Fernando VI, Carlos III, Carlos IV y Fernando VII, confi-
gurando una galería notable de retratos reales borbónicos. 

Estas monedas tuvieron como finalidad dar cuenta de 
la autoridad política de una nación, en cuyo eje estaba el 
monarca, centro del poder y majestad absoluta, máximo 
exponente del Estado. El retrato acuñado en la superficie 
material de cada pieza representaba la imagen del monar-
ca, que con sus inscripciones reflejaba y daba cuenta de 
un símbolo de prestigio. El oro y la plata no sólo irradia-
ban su color material, sino la imagen áulica del rey hacia 
sus súbditos y al mundo conocido hasta ese momento. 
El imperio español recogió una de las tradiciones clásicas 
fundamentales de la imagen real, la imago regis6. Fue el 
anverso el espacio elegido en la moneda para que la figu-
ra del monarca desplegara todo el aparato de atributos, 
que finalmente se sintetizó en la acuñación. Parte de estos 
atributos fue la leyenda, inscripciones latinas que enmar-
caban de manera circular el busto del soberano, dando 
cuenta de su nombre y demás títulos honoríficos, resaltan-
do que su poder provenía por la gracia de Dios.  

La continuidad dinástica era vital para la estabilidad 
imperial, es por eso que a la muerte del soberano se hacía 
urgente distribuir la imagen del nuevo monarca, en espe-
cial para las nuevas acuñaciones monetarias. 

No sólo en la metrópoli existía urgencia, en los territo-
rios indianos era fundamental hacer presente esta conti-
nuidad. La premura por obtener con prontitud el nuevo 
retrato para acuñar las emisiones con la imagen del mo-
narca, se convirtió en un problema de estrategia política 
para conservar la estabilidad del dominio político y eco-
nómico de España a nivel mundial. Si esto no sucedía, 
debido a la distancia del territorio virreinal con respec-
to a la corte, las casas de monedas indianas ocupaban el 
anterior retrato, sólo cambiando su título por el nuevo 
monarca, validando así la moneda y configurando el con-
cepto de un soberano común y permanente. 

 El primer monarca retratado en Chile en moneda de 
circulación masiva fue Fernando VI, quien reinó entre 

4 En Tabla de Ceremonias y Etiqueta del Cabildo, op. cit., foja 5.
5 Mercedes Marcos Balduque: “La medalla de proclamación y jura de los reyes de España en la ciudad de Cádiz”, en XIII Congreso Nacional de Numismática, 

Cádiz, 2008, pág. 1144. 
6 Antón Rafael Mengs (1728-1779), Carlos III, lo nombró primer pintor del Rey, en Marta Campo et al: La imatge del poder a la moneda. Museu 

Nacional d’Art de Catalunya, Barcelona, 1998, pág. 90.



175VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

1746 a 1759. La celebración de la jura real a este nuevo 
monarca se realizó en Chile a comienzos de 1748. Al año 
siguiente se acuñó la primera moneda con la ceca de San-
tiago de Chile, su primer grabador fue Manuel de Ortega 
y Balmaceda, junto al ensayador José Larrañeta, que había 
aprendido el oficio de Joseph Saravia, quien falleció al poco 
tiempo de haber llegado al país. En estas acuñaciones se 
demostró el poder imperial claramente visible en la icono-
grafía utilizada, la que fue parte de un programa imperial.

En cuanto a la primera medalla (Fig. 1), fue la realizada 
para la jura a Carlos III. En el expediente sobre lo sucedido 
en esta fiesta da cuenta de la siguiente forma del evento: 

…levantó la voz el dicho muy ilustre señor Presidente, gober-
nador y capitán general, y por tres veces juró y aclamó al rey 
nuestro señor D. Carlos III, empuñando y batiendo el real es-
tandarte, a que respondieron uniformes las voces y aclamación 
del pueblo que en repetidos vivas significaban las expresiones 
de amor y alborozo con que su lealtad se complacía hasta lo 
sumo de ver ascendido al trono de la monarquía un rey tan 
deseado no menos que amable de sus súbditos y vasallos, cu-
yas voces y expresiones se aumentaron a lo sumo cuando se 
les mando arrojar cantidad de dinero en distintas monedas 
acuñadas en esta real casa, repartiéndose asimismo bellas 
medallas de plata de valor de un peso gordo, en que estaba 
por un lado esculpido el retrato de Su Majestad reinante imi-
tado en todo perfectamente, en el otro reverso esculpidas las 
armas de esta ciudad entre las dos columnas de Hércules….7

 
El diseño de esta pieza respondía a las convenciones de 

los grabadores de las reales casas de monedas. En su anver-
so el retrato del Rey con su nombre y al reverso la alegoría, 
en este caso el escudo de la ciudad de Santiago entre las 
columnas de Hércules y más abajo un corazón flamante o 
ardiente colocado sobre un ara, sobre él, el apellido del gober-
nador del reino, AMAT y la leyenda en latín :“OPTIMO 
IMPERATOR, JUSJURANDUM, SENATUS, POPU-
LUSQUE CHILENSIS”.   

La idea del origen del diseño de esta medalla la encon-
tramos en un informe de 1771 del Tesorero de la Casa de 
Moneda, Francisco de García de Huidobro, Primer Mar-
ques de Casa Real, al Gobernador Juan de Balmaceda y 
Zenzano, dando cuenta que:   

Tiene a su dirección (el grabador) y para su total alivio un ofi-
cial llamado Agustín Tapia, a quien libré titulo en diez de abril 
de mil setecientos setenta que es lo que presento en debida for-
ma, y le asigné trescientos pesos de salario en atención al mérito 

7 Expediente sobre la fiesta de Carlos III, Jerónimo Ugarte escribano de gobierno, Luis Luque Moreno, escribano real público, Santiago 1761, citado 
por José Toribio Medina, Medallas Chilenas, op. cit., pág. 30.

Fig. 1
Anverso
Medalla conmemorativa a la Jura a Carlos III
en la ciudad de Santiago de Chile
Agustín Tapia
1760
Capitanía General de Chile
Real Casa de Moneda de Santiago de Chile 
Plata acuñada, 
Colección particular.

Fig. 2
Anverso
Medalla conmemorativa a la Jura a Carlos IV 
en la ciudad de Santiago de Chile
Rafael Nazabal
1789
Capitanía General de Chile
Real Casa de Moneda de Santiago de Chile 
Plata acuñada, 43 mm Ø
Colección Museo Histórico Nacional, Cat.3-6686



176 SÍMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD

Que ante todas cosas se entregan  á la persona comisionada 
que, según costumbre, ha sido el corregidor ó alguna otra del 
beneplácito del muy ilustre señor Presidente, seis mil pesos de los 
ramos de propios, que deben costear estas funciones… con la ad-
vertencia de incluirse en esta suma la de mil y quinientos pesos 
que se han de acuñar en medallas, en que por un lado se graba 
la efigie del Rey y por el otro las armas de la ciudad y algunos 
otros jeroglíficos, y en la circunferencia de ambos los lemas corres-
pondientes para botar al público el día de la jura... 9 

La fiesta de Jura de Carlos IV, según los informes 
tanto del Cabildo, de la real Audiencia como del mis-
mo Gobernador del reino fue la más lujosa antes vista 
en Chile, con la novedad de incluir a los indígenas a 
dicho acto, por lo que se invitó a cuatro caciques mapu-
ches para que juraran lealtad al rey. (Fig. 2). 

...fue innumerable el concurso del pueblo que sin cesar rodeaba 
la plaza, llevado, al parecer, más que de todo, de la curiosidad de 
examinar los retratos de los soberanos, hacia el tablado iban “El 
acompañamiento en este caso era únicamente del Cabildo, de 
los cuatro butalmapus ó gobernadores indios, de la Real Audien-
cia y del señor Presidente” que por supuesto “á quien como á los 
demás personas de él, se les tenia preparados sillas y bancos, con-
forme á la distinción que sobre esto correspondia á cada uno10.

En el acto el escribano leyó la real cédula, mientras 
se les traducía a los cuatro butalmapus, quienes se arro-
dillaron y juraron lealtad, entre los cuales se contaba; 
Ramón Udalevi, por el gobernador y butalmapus de la 
costa de Arauco; Francisco Marilevi de los llanos, Fran-
cisco Curilemu de los llanos Quechereguas y Bernando 
Caullán de los pehuenches.   

(Fig. 3). Esta presencia indígena se vio reflejada en 
una de las medallas ya que en uno de los reversos apa-
rece la imagen de indígenas con la leyenda “HIGINIUS 
PREFECT.CHIL.PROCL AMAVIT.IMPERIUM ET OBTU-
LIT HOMAG.POPUL.AUST. –OMNIBUS CLEMENS–” 
(O’Higgins, Presidente de Chile verificó la proclamación 
y obtuvo el homenaje del pueblo austral –Clemente de 
todos–) Que sin duda alude a la paz obtenida a través 
de parlamentos con los pueblos indígenas al sur del Bio-
bio, frontera del imperio, gracias a las gestiones políticas 
del Gobernador O’Higgins, en cuanto a dominar a la 
totalidad del territorio del Reino, lo que posteriormen-
te le ayudo a su nombramiento como Virrey del Perú11. 
Para esto O’Higgins se preocupó de difundir en la cor-

que adquirió de aprendiz a su notaria y distinguida habilidad 
que hizo patente aún antes de tener ocupación en la Casa y 
en circunstancias que siendo preciso para la jura de nuestro rey 
y señor D. Carlos III (que Dios guarde) repartir medallas de 
su efigie, y no habiendo en esta ciudad quien para desempeño 
de este asumpto hiciera la matriz, la sacó y formó al referido 
Tapia por una medalla hecha en Lima que para este efecto le 
suministro el excelentisimo señor D. Manuel de Amat, virrey 
actual de estos reinos y entonces presidente, gobernador y capi-
tán general de este8.    

El 28 de marzo de 1789 llegó a Santiago, la Real Cédula 
informando de la muerte  de Carlos III y el advenimiento 
al trono de España Carlos IV. Dicha Real Cédula ordena-
ba realizar las exequias por el difunto soberano. En Chile 
gobernaba Ambrosio O’Higgins después de realizar los lu-
tos por Carlos III. El 22 de julio de 1789, O’Higgins dispu-
so que comenzaran los preparativos para la jura. Uno de 
los documentos que da cuenta de la organización de esta 
fiesta fue la Certificación de los Escribanos Juan Jerónimo 
Ugarte y Andrés Manuel de Villareal, donde se precisó la 
acuñación de una medalla.   

Fig. 3
Reverso
Medalla conmemorativa a la Jura a Carlos IV 
en la ciudad de Santiago de Chile
Rafael Nazabal
1789
Capitanía General de Chile
Real Casa de Moneda de Santiago de Chile 
Plata acuñada, 43 mm Ø
Colección Museo Histórico Nacional, Cat.3-6686

8 Citado por Medina en op. cit., pág.3. 
9 Citado en op. cit., pág. 36.
10 Citado en op. cit. pág. 41
11 Su autor fue el grabador de la Casa de Moneda de Santiago, Rafael Nazabal, medalla de plata, 43 mm.Ø,  Gabinete Numismático, Museo Histó-

rico Nacional de Chile.



177VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

te los fastos de esta jura, a través de variados documen-
tos12, como también mandar a acuñar piezas en oro: 
      

 Acompaño a V.E algunas de las medallas alusivas a estas 
fiestas de la ciudad y de los butalmapus, que se han repartido a 
los sujetos más visibles y pueblos de este reino para noticia de la 
posteridad y para que si hubiere de hacer V.E. conversación de 
estas ocurrencias al rey y reina, nuestros señores, pueda ponerlas 
a la vista muestras de ellas decorosas a sus reales manos las de 
oro que hice grabar de mi particular, por ser este metal el más 
precioso y principal producto de este país, uno de los más flore-
cientes de sus vastos dominios en que he tenido el honor de pro-
clamar el amable nombre de tan grande monarca…13 

No se hizo esperar la respuesta desde el palacio de Aran-
juez,  el 8 de marzo de 1790 a través del Conde Pedro López 
de Lerena y de Cuenca, ministro del Rey:  

Por la carta de U.S. de 11 de noviembre próximo pasado… 
y relación que acompaña, se ha enterado el Rey con mucha 
satisfacción de la solemnidad con que se celebró en esa ca-
pital el día 3 del mismo la proclamación de S.M., á la que 
concurrieron los gobernadores de indios de las fronteras de ese 
reino. Y al propio tiempo se han recibido las medallas que 
U.S. remite alusivas á ese acto…14  

La llegada de Fernando VII como nuevo rey en 1808, 
estuvo ensombrecida por los hechos que ocurrían en Eu-
ropa, si bien es cierto se verificó su jura en varias ciudades 
de Chile estas no tuvieron la pompa que tuvo la de su 
padre. El 6 de octubre de 1814, ya avanzado el proceso 
de emancipación y Chile convertido en un territorio de 
guerra, las tropas a cargo de Mariano Osorio, junto con 
su estado mayor, entraron en Santiago donde fueron salu-
dados por la población, en el marco de una ciudad enga-
lanada que recibía al enviado del Virrey de Abascal a fin 
de restaurar el poder del amado Fernando VII en Chile. 

El triunfo de las tropas del Virrey motivo aparatosas 
fiestas, tanto en las distintas ciudades de Chile como en 
Lima. Osorio como nuevo gobernador, utilizó en forma 
inmediata todos los medios de propaganda a su alcan-
ce a fin de hacer saber a los habitantes de este territo-
rio que se debía fidelidad al rey de España. 

Fig. 4
Anverso
Medalla conmemorativa a Santiago Reconquistado
1814
Ignacio Fernández Arrabal
Capitanía General de Chile
Real Casa de Moneda de Santiago de Chile 
Plata acuñada, 46 mm Ø
Colección Museo Histórico Nacional, Cat.3-1953

Fig. 5
Reverso
Medalla conmemorativa a Santiago Reconquistado
1814
Ignacio Fernández Arrabal
Capitanía General de Chile
Real Casa de Moneda de Santiago de Chile 
Plata acuñada, 46 mm Ø
Colección Museo Histórico Nacional, Cat.3-1953

12 Noticia de las funciones ejecutadas en la M. N. y M. L. ciudad de 
Santiago de Chile, por orden de su Presidente y Capitán General 
Don Ambrosio O’higgins de Vallenar, con motivo de la procla-
mación del Señor Rey Don Carlos  IV, citado en Medina, op. cit., 
pág. 40.

13 Citado en op. cit., pág. 39.
14 Op. cit., pág. 43.



178 SÍMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD

El autor de esta medalla, acuñada en la Casa de Mone-
da de Santiago de Chile, fue Ignacio Fernández Arrabal16, 
prodigo en acuñaciones que en forma de emblemas ho-
menajeaban a la monarquía (Fig. 5).  

Las fiestas que se celebraron durante el virreinato fue-
ron concebidas con un profundo contenido político y 
utilizadas como mecanismos de dominación y asimilación 
de los indígenas a través del asombro17, como también de 
la población mestiza y criolla. En el caso de la elite, no 
se puede olvidar que antes del proceso de independencia 
este grupo transitó dentro de los parámetros del Antiguo 
Régimen, donde el concepto del fiel súbdito implicaba 
un elemento central en la vida virreinal, que unificaba 
la lealtad político y religiosa al imperio y por sobre todo 
a la figura del rey. Esta cultura visual producida en las 
postrimerías del imperio español en Chile, plasmó una 
imagen del poder en monedas y medallas, las que se con-
virtieron en pequeños monumentos que exhiben la me-
moria del poder y la fiesta.    

(Fig. 4) El mismo Osorio mando a acuñar una me-
dalla conmemorativa que sirviera no solo para recordar 
la gesta de la restauración monárquica, sino también de 
premiar a quienes participaron en los acontecimientos, y 
a los distinguidos vecinos de la ciudad. En el nuevo pe-
riódico del gobierno, del 8 de diciembre de 1814, se lee:

Con esta fecha el señor general en jefe del ejército real coronel 
D. Mariano Osorio ha mandado acuñar competente número 
de medallas de plata para que, repartidas entre los héroes que 
conquistando a Chile le volvieron su libertad y su honor, sirvan 
de eterno monumento que acredite sus esfuerzos y conserve la 
memoria de tan glorioso suceso. Ellas tienen en el anverso el re-
trato de nuestro amado soberano con SANTIAGO RECON-
QUISTYADO EN 5 DE OCTUBRE DE 1814. Este pre-
mio será un poderoso estimulo para que todos los fieles vasallos 
de su Majestad aspiren a merecer por acciones brillantes de 
fidelidad y valor iguales trofeos que los hagan recomendables á 
las generaciones venideras y dignos de honor á las presentes15.

15 Op. cit. pág. 79.
16 Nació en Cádiz en 1762, ingresó a la Casa de Moneda de Santiago en calidad de aprendiz de tallador en 1798 a raíz de la muerte de Rafael de Nazabal. El 

gobernador del reino, Joaquín del Pino, lo nombró en 1799, tallador mayor, puesto que le fue confirmado en 1801. Realizó múltiples trabajos, donde cabe citar 
la medalla a Joaquín del Pino, la reconquista de Buenos Aires y la de  Santiago Reconquistado en 1814, además se hizo cargo de los trabajos arquitectónico para 
finalizar las obras de la Casa de Moneda. Huyo a Lima después de la batalla de Chacabuco en 1817, regresando con la expedición militar de Osorio, con la victoria 
patriota en Maipú en 1818, Fernández regresa definitivamente al Perú. Ver Medina, José Toribio: Las Monedas Chilenas, Impreso en casa del autor, Santiago de 
Chile, 1902, pág. 300 y Las Medallas Chilenas, op. cit., pp. 405-411.

17 Rosa Maria Acosta: Fiestas Coloniales Urbanas (Lima, Cuzco, Potosí), Otorongo Producciones, Lima, 1997, pág. 37.



179VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L a mañana del año nuevo 1667 en el norte de la 
Real Audiencia, se acercaba en mula al pueblo 
indígena de San Pablo, un tal Alonso Florencia 

Inca. A las afueras de San Pablo atravesó por arcos deco-
rados con flores y fue recibido por cientos de indígenas 
vestidos a la usanza antigua que portaban figuras panto-
mímicas del “Inca y la Palla”. Los caciques del corregi-
miento de Otavalo (en el que estaba ubicado San Pablo) 
y los sacerdotes franciscanos de las doctrinas circundan-
tes lo recibieron con reverencias. Alonso Florencia Inca 
les proclamó que era descendiente del conquistador 
Martín de Florencia y del Inca Huascar y que había ve-
nido a conocer las tierras conquistadas por sus antepa-
sados y que pronto recibiría una “gran comodidad”, la 
vara de alcalde mayor de la provincia de Quito. El día 
siguiente Alonso Florencia Inca fue recibido en Ibarra 
(sede del corregimiento de Ibarra) por cientos de indíge-
nas que también realizaron “visajas antiguas”.   

En Ibarra, Alonso Florencia Inca se posesionó como 
corregidor, cargo al que había sido nombrado por la Au-
diencia de Lima1. En Ibarra mostraba en su casa un lienzo 
con un árbol genealógico o un retrato del Inca en el que 
aparecía como descendiente incaico. A los cabildantes de 
Ibarra les molestaba que Alonso Inca pasara por alto la 
sociabilidad con ellos y en vez se reuniera frecuentemen-
te con los caciques de los pueblos indígenas vecinos que 
lo proclamaban “Rey de los Indios” e intercambian con 
él dádivas como camisetas collas decoradas con figuras.  

Los cabildantes criollos de Ibarra no tardaron en acu-
sar a Alonso Florencia Inca de ser el foco de “ceremonias 
de adoración” como besarle las manos, y de “revivir las 
memorias del pasado”, en pocas palabras, de idolatría, 
lo que provocó un proceso en su contra dirigido por la 
Audiencia de Quito. No obstante, dos testigos dejaron 
deslizar un hecho que contradecía las alusiones a la ido-
latría: “la sacada del inca y la palla” se hacía en las fies-
tas reales. Se referían a las fiestas reales que celebraban 
el nacimiento, coronación y muerte de los reyes españo-
les y no los antiguos incas.     

Tras solo tres meses en su cargo, Alonso Inca fue de-
tenido y reenviado a Lima bajo custodia. Sorprendente-
mente, la Audiencia de Lima no vio nada extraño en el 
comportamiento de Alonso Florencia Inca y poco después 
fue nombrado como corregidor en Chile.    

¿Cómo leer este incidente tan extraño como finalmente 
inocuo, en el sentido de que no se materializó una rebelión 
que pudiera haber amenazado el poder colonial?  Sin duda 
se podría interpretar esta manifestación temprana de políti-
ca neo-inca como un ejemplo dramático de resistencia anti-
colonial inspirada en una cultura andina autónoma, pero 
más bien me detendré en la infidencia de los testigos que 
vincularon el suceso con las fiestas reales, para leer este in-
cidente como una expresión de la cultura política barroca.  

En ese caso resulta indispensable definir qué es el ba-
rroco y si cabe invocarlo para entender comportamientos 

EL INCA BARROCO: LOS ORÍGENES DE LA POLÍTICA 
NEOINCA DEL SIGLO XVII

CARLOS ESPINOSA FERNÁNDEZ DE CÓRDOVA / ECUADOR

1 La fuente primaria para el incidente son los “Autos de Oficio de Mandato de los señores presidentes y oidores de la Real Audiencia de Quito sobre 
los Procedimientos de Don Alonso de Arenas Florencia Inca Corregidor de la Villa de San Miguel” festejos que le han hecho los gobernadores y 
caciques de esta provincia, año 1667, Rebeliones, caja 1, Archivo Nacional, Quito. 



180 EL INCA BARROCO: LOS ORÍGENES DE LA POLÍTICA NEOINCA DEL SIGLO XVII

sociales y la instrumentalización de expresiones artísticas 
para construir relaciones de poder o para impugnar el po-
der. El barroco generalmente se ha definido como estilo 
artístico, arquitectónico o literario, es decir, como una 
estética marcada por la exuberancia, la complejidad, el 
movimiento, la alegoría, la emotividad, la subjetividad, re-
presentaciones multimedia, la interacción entre imágenes 
físicas y mentales y la pedagogía visual2.   

Pero también se ha visto al barroco en términos más 
sociológicos como cultura, ethos, o incluso como un tipo 
de sociedad, por ejemplo, la “ciudad barroca” de Lewis 
Mumford. Recordemos algunas de las definiciones con-
sagradas del barroco como lógica socio-cultural. Santia-
go Sebastián vio al barroco como la propaganda fide de la 
Contra-reforma, mientras José Antonio Maravall lo defi-
nió como una cultura de masas dirigida desde las elites 
y que sirvió a las monarquías del siglo XVII para conte-
ner las transformaciones igualitarias e individualistas 
anunciadas por el Renacimiento3. Lezama Lima, insigne 
escritor cubano, se refirió al barroco americano como 
un “arte de contra-conquista”, producto de un mestizaje 
que re-significaba los cánones europeos desde adentro. 
Luego, en el momento Posmodernista, cuando retorna 
con fuerza la figura del barroco, el filósofo ecuatoriano/
mexicano Bolívar Echeverría entendió la cultura barroca, 
no sólo como un arte heterodoxo producto del mestiza-
je, sino como una versión alternativa de la modernidad 
que amortiguó las fuerzas impersonales del naciente mer-
cado en nombre del valor de uso4.    

Me apoyaré en los siguientes conceptos: arte propagan-
dístico al servicio de la Iglesia o el absolutismo, cultura mes-
tiza y modernidad alternativa para interpretar el incidente 
neo-inca mencionado anteriormente y, en general, para 
determinar hasta qué punto se pueden entender ciertas  
formas de conciencia y agencia indígena dentro del orden 
colonial andino del siglo XVII como producto del barroco.      

EL INCA BARROCO 

Existió una estrecha relación entre los rituales del inci-
dente neo-inca bajo cuestión con las entradas triunfales, 
fiestas reales y ritos de besamanos de la época colonial, es 
decir, con el programa propagandístico del barroco, vin-
culado a lo que podría denominarse “estado absolutista”. 

Como señalaron varios testigos, las entradas de obispos y 
funcionarios reales era uno de los modelos para las festivi-
dades con las que se recibió en el norte de la Real Audiencia 
de Quito a Alonso Florencia Inca. En el orden colonial Ha-
bsburgo, cuando arribaba una nueva autoridad (el virrey, 
obispo, corregidor etc.) a la urbe donde había sido asigna-
do, era recibido a las afueras por el cabildo y los diversos 
miembros de la comunidad política, entre ellos los indios. 
Era común que se colocaran arcos triunfales y que la figu-
ra pantomímica del Inca, representando a los indios, o a 
la ciudad, se  presentara en la recepción. El rol de la figura 
del Inca en el formato de la entrada era lógico si considera-
mos que la entrada no sólo expresaba el reconocimiento a 
la nueva autoridad, sino que visualizaba los fueros locales.  

A más de la entrada, otro modelo barroco para las 
festividades con las que se recibió a Alonso Inca eran las 
fiestas reales. Con todo su despliegue multimedia, teatro, 
música, poesía, y arquitectura efímera, las fiestas reales en 
el siglo XVII celebraban la coronación del nuevo rey o el 
nacimiento de su sucesor. Como mencioné anteriormen-
te, dos de los testigos en el juicio en contra de Alonso 
Inca, afirmaron que las festividades con las que se aclamó 
a Alonso Inca como “Rey de los Indios” eran tomadas de 
las fiestas reales. Se referían, por supuesto, no a las ceremo-
nias incaicas prehispánicas sino al ceremonial monárquico 
colonial. En las fiestas reales en todo el virreinato peruano 
(Potosí, Cuzco, Lima) en el siglo XVII, los personajes de-
nominados reyes incas se insertaban en representaciones 
pictóricas y teatrales que hacían eco a la propaganda mo-
nárquica habsburga. Como figuras pantomímicas o retra-
tadas en cuadros expuestos en las plazas como en Lima en 
1666, las figuras de reyes incas generalmente funcionaban 
como personificaciones barrocas, que representaban a la 
localidad o a la “nación de los indios”5. Transferían signos 
de sumisión como llaves de la ciudad o laureles al retrato 
del monarca español para simbolizar la lealtad que se debía 
al rey. Si bien no han sobrevivido en Quito representacio-
nes del contrato entre el Inca y el rey español, si hay un re-
trato de Atahualpa de principios del siglo XVIII.  

Existía en estas representaciones coloniales del Inca 
una confusión entre pasado y presente. Simultánea-
mente, el Inca personificaba a la “república de los in-
dios” de la época colonial (el presente) y escenificaba 
un apócrifo contrato histórico (ubicado en el momento 
de la Conquista) en el que el Inca, en nombre de sus 

2 Santiago Sebastián, Contrarreforma y Barroco. Editorial Alianza, Madrid 1989.
3 José Antonio Maravall, Culture of the Baroque, Analysis of Historical Structure. University of Minnesota Press, Minneapolis 1986.
4  Bolívar Echeverría, La Modernidad de lo Barroco. Editorial ERA, México, D.F. 1998.  
5 Para las fiestas reales en Lima en esos años ver Josef de Mugaburu, Diary of Lima, traducción de Robert Miller, University of Oklahoma Press, 

Norman, 1975. 



181VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

súbditos, reconocía al rey español a cambio del recono-
cimiento de sus fueros.      

En el siglo XVII, la imagen de un apócrifo contrato 
entre el Inca y el monarca español reemplazó dentro de la 
memoria colectiva a la realidad histórica de la conquista 
violenta. El pasado se re-inventó con tres fines. Primero, 
para adecuarlo de manera retroactiva a la doctrina oficial 
de fines del siglo XVI de que la incorporación de pue-
blos paganos al imperio español debía ser pacífica y con-
sentida. Segundo, para servir como metáfora del modelo 
contractualista del poder colonial en el que los súbditos 
organizados en grupos corporativos servían al monarca a 
cambio de que éste les retribuyera con la ratificación de 
sus fueros. Tercero, para respaldar intentos reformistas de 
mejorar la condición de los indígenas con el argumento 
de que al haber sido voluntario el reconocimiento por par-
te del Inca al rey español, los indígenas no habían cedido 
sus derechos jurisdiccionales y propietarios.   

Más allá del contrato entre el Inca y el rey español,  
que se representaba en todo el virreinato peruano, se es-
cenificaba en las fiestas reales en Quito, la conquista in-
caica de la zona de Quito. Esta se presentaba como una 
batalla teatral en la que la figura del Inca acompañado 
por ejércitos de naciones amazónicas y representado por 
un descendiente de Atahualpa vencía y degollaba una 
reina local, la Reina de Cochasquí. Parecería tratarse de 
una tradición autóctona, producto de la transmisión de 
una memoria generada en la época prehispánica, en el 
momento de la conquista incaica, hacia el presente co-
lonial. Pero no debemos abstraer la escena del programa 
retórico de las fiestas reales. Dentro del contexto de las 
fiestas reales, la escena de la conquista incaica de Quito 
funcionaba como emblema de los servicios que los des-
cendientes de los incas brindaban al rey español. Según la 
doctrina del preparatio evangelii, el imperio inca se formó 
para facilitar la posterior conquista y evangelización de los 
indígenas andinos por los españoles. Los descendientes de 
los incas, en el caso de Quito, se trataban de descendien-
tes de Atahualpa que constantemente invocaban los servi-
cios que habían prestado al rey para recibir recompensas. 
¿Qué explica, en cambio, la figura apócrifa de las hues-
tes amazónicas del Inca? Desde el cristianismo, el pasado 
incaico y la frontera pagana de Quito estaban ubicados 
en el mismo tiempo histórico: la gentilidad.    

Al revisar estas representaciones que entrelazaban el 
rey español al Inca, llama la atención que la propaganda 
política barroca no construía en sentido estricto un po-
der absoluto, sino un modelo de monarquía limitada o 

contractual en la que el rey compartía su poder con una 
serie de corporaciones autónomas que gobernaban la 
conducta de los sujetos a su cargo, incluyendo la Iglesia, 
las órdenes religiosas, el cabildo, las universidades, las co-
fradías y los cacicazgos. Es a esto a lo que el historiador 
español Alejandro Cañeque se refirió cuando postuló la 
ausencia de estado en la época colonial6. En otras pala-
bras, no hay que ver al barroco como propaganda de la 
monarquía absoluta, sino como un medio para construir 
una monarquía “compuesta” que reconocía una diversi-
dad de jurisdicciones y derechos. Es quizás por esto que 
eran escasas las representaciones de los reyes españoles y 
que son muy pocas las que han sobrevivido. 

Pero este mismo modelo corporativista de gobierno 
que asociamos al barroco giraba en torno al rey como ár-
bitro, lo que suscitaba la cultura cortesana resaltada por el 
gran libro de  Eugenia Bridhikina, Teatrum Mundi7. Si bien 
el cuerpo político estaba compuesto de grupos funciona-
les con sus fueros, el rey era el árbitro del privilegio y la 
proximidad al rey finalmente determinaba la posición del 
sujeto dentro del orden socio-político. Dentro de estos pa-
rámetros no sorprende que Alonso Florencia Inca prome-
tía a los caciques de la Real Audiencia de Quito con viajar 
a España donde “su pariente”, el rey, le iba a conceder una 
jugosa pensión, convalidar los títulos de propiedad indí-
genas y nombrarlo “alcalde de indios” de la provincia de 
Quito. Si bien su condición como Inca era heredada por 
linaje, era el rey quien le debía nombrar su lugar-teniente.  

HEGEMONÍA O RESISTENCIA

¿Cuán creíble para los caciques e indígenas quiteños 
era una utopía que se basaba en la supuesta benevolencia 
del rey español y en una imaginaria cercanía, una relación 
de leal vasallaje, entre el Inca y el rey español? ¿Era creíble, 
en otras palabras, que el rey iba a nombrar a Alonso Flo-
rencia Inca su lugar-teniente y que desde su elevado cargo 
éste iba a brindar protección a los caciques e indígenas? Los 
caciques y, en menor grado, los indígenas estaban sujetos 
a una socialización que transmitía valores que hacían reco-
nocibles tales expectativas. Las fiestas reales escenificaban 
una estrecha relación contractual entre un Inca y el rey 
español, mientras el régimen de concesión de privilegios 
a descendientes de los incas generaba la esperanza de que 
el rey iba a otorgar importantes cargos a los descendientes 
de los incas. Asimismo, el cacicazgo y la encomienda real 
apuntaban a un régimen de colonialismo indirecto en el 

6 Alejandro Cañeque. The King’s Living Image: The Culture and Politics of Viceregal Power in Colonial Mexico. (New World in the Atlantic World.) New 
York: Routledge 2004. También ver en Michel Foucault, Seguridad, Territorio, Población, Editorial FCE 1978.

7 Eugenia Bridikhina, Teatrum Mundi, Entramados del poder en Charcas Colonial. Plural editores, IFEA, La Paz 2007.



182 EL INCA BARROCO: LOS ORÍGENES DE LA POLÍTICA NEOINCA DEL SIGLO XVII

que el rey español gobernaba la república de indios a través 
de autoridades indígenas sin la mediación de los criollos.     

El rol de la socialización colonial en la propagación de 
valores que hacían creíble la utopía neo-inca nos condu-
ce a una sorprendente conclusión. Fue la socialización en 
la cultura política barroca que generó la política neo-inca 
que aparece a mediados del siglo XVII y llega a su culmen 
a fines del siglo XVIII en Perú. Esta no era producto de 
una cultura indígena autónoma o de una remota memoria 
benigna del imperio inca que se remontaba a la época pre-
hispánica, sino de las formas políticas y estéticas barrocas. 

BARROCO Y MODERNIDAD

¿Es posible leer en las formas culturales asociadas a 
este incidente que nos concierne una modernidad alter-
nativa? La figura de un “pacto de tributos” en el que un 
rey benévolo promete salvaguardar los privilegios indíge-
nas a cambio de lealtad apuntan a una economía moral 
que buscaba suavizar las fuerzas de mercado ya presentes 
y sujetarlas al control social. Asimismo, el dispendio ba-
rroco, que tanto contrasta con la ética económica protes-
tante, era una forma de construir poder tanto a nivel de 
la autoridad monárquica como a nivel cacical. Pero tal 
como sugiere la teoría del “barroco como modernidad 
alternativa”, la amortiguación de las fuerzas del mercado 
no significaba que estas se anulaban totalmente. Si bien 
Alonso Florencia Inca intercambia dádivas con los caci-
ques quiteños para construir relaciones de vasallaje, los 
paños de lana de oveja que se producían en los obrajes de 
Otavalo eran rematados en el mercado convirtiéndose en 
valores de cambio capitalistas. Además el pacto de tribu-
tos se estaba desgastando porque los criollos cada vez más 
adquirían tierras pertenecientes a los indígenas a través 
de una “acumulación primitiva”. Con ello los indígenas 
no solo que perdían sus tierras sino que ya no podían pa-
gar la totalidad de los tributos que debían al rey español.

CONCLUSIONES

Este temprano incidente neo-inca, tal como el de Pe-
dro Bohórquez en Tucumán que fue casi contemporáneo, 
estaba permeado por el barroco en lugar de ser un refle-
jo de una cultura andina autogenerada y autónoma. En 
ambos casos las autoridades coloniales nombraron un 
corregidor o gobernador que se presentaba como Inca y 
se realizaron ceremonias incas inspiradas en los rituales 
políticos del imperio español. El caso de Alonso Florencia 
Inca en especial deja entrever como el esquema del otor-
gamiento de privilegios a los descendientes de los incas 
fomentó la memoria del imperio inca y alentó las expec-
tativas de que un descendiente del Inca podría ser nom-
brado como lugar-teniente del rey.  

A pesar de haber sido escenario de un temprano inci-
dente neo-inca, la Real Audiencia de Quito sorprenden-
temente se mantuvo al margen de las grandes rebeliones 
neo-incas del siglo XVIII, incluyendo la de Juan Santos 
Atahualpa y la de Tupac Amaru. Quito giró más bien ha-
cia un léxico de resistencia que desde principios del siglo 
XVIII contraponía una comunidad sacra cristiana, Jeru-
salén a un poder ilegitimo, Babilonia. Este maniqueísmo 
era utilizado por los indígenas para oponerse a los criollos 
y por los criollos para rechazar la monarquía borbónica. 
¿Por qué los referentes cristianos suplantaron a la políti-
ca neo-inca? Quito, hacia fines de la época hapsburga, se 
imaginaba cada vez más como bajo el manto de la virgen 
María en lugar de como parte del cuerpo del rey. Al estar 
tan ligado al contractualismo monárquico, la figura del 
Inca perdió sentido en un contexto en el que la comu-
nidad se construía con referencia a la imagen protectora 
de la Virgen. Adicionalmente, la popularidad de la Vir-
gen Alada del Apocalipsis inculcó en Quito una visión 
maniquea que contraponía el bien y el mal. Así, en la 
rebelión indígena de Riobamba de 1764, los indígenas 
se movilizan bajo una imagen mariana y con sus sacris-
tanes en contra de la voracidad del rey y de los criollos. 

BIBLIOGRAFÍA

Bridikhina, Eugenia, Teatrum Mundi,Entramados del poder en Charcas Colonial. 
Plural Editores, IFEA, La Paz - Bolivia, 2007.

Cañeque, Alejandro, The King’s Living Image: The Culture and Politics of 
Viceregal Power in Colonial Mexico. En New World in the Atlantic 
World. Routledge, New York, 2004.

De Mugaburu, Josef, Diary of Lima, (traducción de Robert Miller), Uni-
versity of Oklahoma Press, Norman, 1975. 

Echeverría, Bolívar, La Modernidad de lo Barroco. Editorial ERA, Méxi-
co, D.F., 1998.

Foucault, Michel, Seguridad, Territorio, Población, Editorial FCE, París-
Francia, 1978.

Maravall, José Antonio, Culture of the Baroque, Analysis of Historical Structure. 
University of Minnesota Press, Minneapolis, 1986.

Sebastián, Santiago, Contrarreforma y Barroco. Editorial Alianza, Madrid-
España, 1989.



183VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

INTRODUCCIÓN

En el año 2010 en Colombia, así como en otros paí-
ses de Latinoamérica, se dieron varias conmemora-
ciones en torno al bicentenario de la independen-

cia. Fiestas, exposiciones, carnavales, conciertos, obras de 
restauración, incentivos para la investigación, etcétera. En 
un país en el que la euforia a veces disfraza la amnesia, 
la historia estuvo de moda. Varios nombres relucieron: 
Santander, Nariño, Llorente, y más militares, mártires y 
héroes. Hugo Chávez ordenó exhumar los huesos de Bolí-
var. Un año después de la celebración, cuando el barullo 
ya ha cesado, ciertas reflexiones resultan pertinentes. En 
el afán de suscribir una historia de “Colombia” (así, entre 
comillas), casi nadie articuló los procesos del periodo colo-
nial con el proceso independentista. 300 años de historia 
pasaron como un silencio, un intervalo entre una idea ro-
mántica de América prehispánica y una nación moderna. 
Como si 1810 hubiera sido un gran “Deus ex machina” 
que partió en dos un territorio que pasó del caos al orden.  

Don Jorge Miguel Lozano de Peralta y Varaez, denomi-
nado el Marqués de San Jorge, fue uno de esos grandes olvi-
dados. Fue Alférez mayor; cuando entró en el trono Carlos 
III, se encargó de realizar la fiesta de coronación en Santa-
fé de Bogotá. Se trató del único Marqués que tuvo la Nue-
va Granada. Su hijo fue parte del movimiento intelectual 
de la ilustración, así como en el de Independencia. Surtió 

de ganado, así como de velas, la ciudad de Santa Fe de Bo-
gotá. En 1781 contribuyó a impulsar lo que se denominó 
históricamente como “La revuelta de los comuneros”, un 
preámbulo importante para la sucedánea independencia, 
muy cercana a la revuelta de Tupac Amaru en el Perú, y es-
tuvo a punto de lograr alianzas con Inglaterra para lograr 
una independencia armada. En la historiografía nacional 
del siglo XIX fue denominado con el título de “padre de la 
independencia americana”1, y aún para 1980 fue conoci-
do como “uno de los principales promovedores de la sedi-
ción de 1781”2. Aún así, en el año 2010, nadie lo recordó. 

En la presente ponencia abordaré la vida del Marqués 
de San Jorge a partir de la producción de su limpieza 
de sangre y su retrato pintado. Aclaro que este estudio 
no se trata de una oda nacionalista, un elogio, una bio-
grafía heroica y mucho menos una reivindicación histó-
rica. Traje a colación el tema del bicentenario porque, 
apagado el furor, desde ciertos fenómenos de herencia 
colonial es posible interpretar y comprender mejor la 
América actual y su interacción con la modernidad: en 
este caso, la vida del Marqués y su representación simbó-
lica fueron fenómenos que, por sus características, reve-
lan la apropiación local de ciertas formas ideológicas, y 
la transmisión y desplazamiento de las formas barrocas 
en el cuerpo civil en la segunda mitad del siglo XVIII. 
Para los que estudiamos el barroco, nos resulta muchas 

LA MANCHA Y LA SANGRE: 
EL MARQUÉS DE SAN JORGE

CARLOS ROJAS COCOMA / COLOMBIA

1 Briceño. 1970, pág. 56.
2 Cárdenas, 1980, pág. 258 e Liévano Aguirre, 2002, pág. 410.



184 LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUÉS DE SAN JORGE

veces más claro comprender los problemas contemporá-
neos de nuestro territorio sumergidos en el fondo de los 
procesos coloniales, que buscar entenderlo todo rasgan-
do en la superficie blanda de la actualidad.  

1.  DON JORGE LOZANO DE PERALTA

A diferencia de otros virreinatos americanos, el del 
Nuevo Reino de Granada comenzó estando en el poder 
la monarquía borbónica, herederos directos de la opulen-
cia y estética barroca de Luis XIV, abuelo del rey Felipe 
V quien comenzó su mandato en 1700. En la presencia 
virreinal de Santa Fe no hubo transiciones en torno a la 
imagen del poder, su gestación implicó ya las intenciones 
recargadas de un vestuario pomposo y exuberante, de un 
mundo de pelucas, chupas y abrigos en hilos de oro, un re-
trato colorido y un universo cortesano al cuál fue vedado 
comprender en su gestación.    

Cuando en 1719 se presentó el señor Joseph de Villa-
longa como el primer virrey de la ciudad, su presencia cau-
só conmoción. Su gran peluca larga, sus medias blancas 
ceñidas hasta las rodillas, su enorme abrigo de hilos do-
rados y sus manieres barrocas contrastaban con una admi-
nistración aún vestida al estilo de los austrias, y un pueblo 
en los que el vestido revelaba una humildad cristiana aún 
distanciada de una exhibición del cuerpo civil.  

En alguna ocasión, el virrey Villalonga  viajó a Cartage-
na para conocer y dar fin al problema del “desenfrenado”3 
contrabando que se daba en la ciudad de forma masiva,  
pero para sorpresa de todos el Virrey declaró que se tra-
taba de un problema menor que estaba controlado. Sin 
embargo, de regreso a la capital “el Virrey permitió que 
un conocido mercader de Barú, que formaba parte de su 
séquito, llevara un cuantioso cargamento de ropa valo-
rado en 150.000 pesos”4 que incluía varias cajas con ves-
tidos, mobiliario y joyas para él y su esposa, totalmente 
ilegales. Detrás de la anécdota y la hipocresía del virrey, 

3  Arauz. 1984, pág. 259.
4  Arauz. 1984, pág. 262.

Retrato del Virrey Don Joseph de Villalonga. 
Autor Anónimo. 1720. Museo Colonial. Bogotá.

Escudo dibujado y policromado, del manuscrito “Informe de conducta 
y méritos de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez”. Biblioteca Luis 
Ángel Arango. Bogotá. 1785.



185VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

encontramos la génesis de un fenómeno importante, la 
necesidad de vestir el poder, de exhibirlo, de darle una 
presencia estética que eleve su rango de donde se encon-
traba, y que estableciera una presencia del poder del rey a 
la altura del barroco del templo eclesiástico, ornamentado 
con tallas figurativas que aludían a la naturaleza y se recu-
brían de oro. El cuerpo del virrey necesitó emparentarse 
rápidamente a la estética del templo cristiano. Es en esa 
esfera donde emerge la imagen del Marqués de San Jorge. 

Don Jorge Miguel Lozano de Peralta nació en 1731; 
su padre, un gran terrateniente ganadero, legó a su hijo 
una impresionante hacienda ganadera llamada el Novi-
llero, y el abuelo de éste fue, además de encomendero, 
caballero de la orden de Santiago en 1610. Estudió De-
recho en la Universidad del Rosario, y hasta 1772 estu-
vo en diversos cargos políticos de importancia, actuando 
como una figura importante en el reciente virreinato del 
Nuevo Reino de Granada. La historia que nos interesa 
comienza en 1760, al oficializarse el título de Alférez real. 
A Jorge Miguel Lozano de Peralta y Varaez le fue encarga-
da la celebración que inauguró el periodo del nuevo Rey 
Carlos III. Tal honor debía convocar a una fiesta por la 
cual el pueblo felicitara al Nuevo Rey. No hubo límites, 
todo fue gasto, ostentación, imagen. Don Jorge Lozano 
lanzó monedas con la imagen del monarca por todas las 
calles; la fiesta incluyó corridas de toros, música, y estan-
dartes con su imagen por toda la ciudad de Santa Fe.

No fue la única celebración de este corte que se dió en 
Santa Fe; otros eventos civiles como las Defensas de Tesis 
involucraban a toda la ciudad, su plaza y sus calles como ele-
mentos integrales de la idea de celebración. Sin embargo, 
la celebración dada por don Jorge Lozano fue la más llama-
tiva de su momento sobre todo porque su figura como por-
tavoz del Rey, fue el elemento más importante de la fiesta. 

Los ejecutores del ceremonial lograron robarse la aten-
ción montados a caballo y ataviados, ellos y sus caba-
llos, con sus mejores galas hasta el tablado de la sala 
capitular del cabildo donde ejecutaron algunas de 
las fórmulas ceremoniales(…), dirixieron vno y otros 
su marcha a la Cassa del Señor Alferez Real Don Jor-
ge Lozano de Peralta, en cuio Balcón, que mirava a la 
Plaza, se dejava ver el Real Pendón, bajo vn dosel de 
terciopelo Carmesi con sobrepuesttos de Cornucopias 
christalinas, y Arañas de plata, que a disttancia pues-
tas, hacian preciosa Simetria(…)Empuñado, que fue el 

Pendón, y manifiesto al Publico, tomaron silencio to-
dos al ver la Grandeza, y obstentazion del Señor Alferez 
Real, que vesttido de vna costosa Gala, y joya de esqui-
sitto valor, con extremado ayre manejava el Cavallo, el 
que enjaezado con aderezo de sobresaliente explendor, 
animaba el Brutto su espiritu al verse tan adornado5.

La fiesta en homenaje a un rey nos refiere al espa-
cio público como símbolo fundamental de la presencia 
del poder. La convivencia desde el siglo XVIII de la ce-
lebración civil con la religiosa, dio al poder civil la po-
sibilidad de ser presencia de dominio en los escenarios 
que antes no le pertenecían. La idea de espacio público 
como espacio de transmisión de códigos y mensajes6, 
como escenario de las estrategias del poder para alzarse 
de un dominio simbólico fue evidente. El balcón, el es-
tandarte, las marchas a caballos, las trompetas de anun-
ciación, toda una serie de gestos rituales se valieron de 
una serie de prácticas simbólicas para establecer en la 
ciudad una jerarquía que aún parecía desdibujada, para 
producir una estructura físicamente invisible: la de una 
superioridad por parte de un sector social sobre los otros. 

En Santa Fe de Bogotá, la apresurada forma en que se 
planteó una idea de nobleza llevó a exhibir a como diera 
lugar la presencia superior, el linaje, y valerse de las for-
mas estéticas que se tuviera a la mano. La falta de una 
cultura cortesana hizo necesario que la adaptación de la 
fiesta y el vestido tuvieran necesariamente una herencia 
cristiana. Estos desplazamientos entre la celebración ecle-
siástica y la celebración civil, más que opuestos o com-
plementarios, fueron relaciones de interacción profun-
damente barrocas que permitieron asentar algunas bases 
de una ideología moderna, como veremos más adelante.  

2.  LIMPIARSE LA SANGRE: UN ACTO-RETRATO

No nos produce ningún efecto cuestionarnos so-
bre la sangre, a pesar de su profundo valor simbólico. 
Todavía actuamos “a sangre fría” para actuar razona-
blemente, o entramos “a sangre y fuego” para hacernos 
paso en algo. Ambos usos ya estaban mencionados en el 
Diccionario de Autoridades de 1739.   

En el Diccionario de Autoridades encontramos dos 
usos de la palabra Sangre: por una parte la que la define, 
en “sentido figurado” como “Humor rojo contenido en 
las arterias y venas”,7 y otra que dice: “Alcuña, linaje o 

5 Documento del  Archivo General de Indias de Sevilla, donde se conserva la carta firmada por el Alférez Real Jorge Lozano de Peralta y la certifi-
cación adjunta del escribano del cabildo de Santafé, dirigidos al Rey Carlos III para dejar constancia de los actos realizados el 6 de agosto de 1760 
con motivo de su proclamación como nuevo soberano, redactada en 1761 y publicada en Cárdenas, 1980.

6 Resulta pertinente abordar esta idea del espacio desde Duncan, 1990 y Le Febvre, 1974.
7 Diccionario de Autoridades, 1791.



186 LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUÉS DE SAN JORGE

parentesco”. En la versión de 1791 de la RAE la defini-
ción figurada es la definición esencial que se expone en 
el primer párrafo, mientras todos los usos metonímicos 
o metafóricos pasan al segundo nivel de la definición, 
donde se ubican las definiciones indirectas de alguna 
palabra. La versión de 1783, aunque tiene las dos defini-
ciones como conceptos independientes, aclara su primera 
definición con las abreviaciones S. F. (Sentido figurado) 
y la segunda con la de “met.”. Si bien las definiciones 
no cambian a lo largo de 70 años, un aspecto diferen-
cia estas palabras en el diccionario de 1739: no aparece 
detrás de la definición de Sangre como linaje el prefijo 
de Metonimia o metáfora, a pesar de que el diccionario 
ya usa esa abreviatura en otros significados8. 

Aunque sería interesante profundizar en una historia 
conceptual desde las figuras retóricas de los diccionarios 
del siglo XVIII, lo que nos interesa es la horizontalidad del 
término “sangre”: uno que refiere al humor viscoso que re-
corre las venas, y ese segundo que recorre la genealogía de 

un individuo. ¿Podríamos pensar de momento, que hasta 
mediados del siglo XVIII no había una distinción entre una 
definición simbólica y una definición real de la sangre?, 
un diccionario no resuelve del todo la pregunta, sin em-
bargo nos permite expandir una idea barroca de la sangre, 
como fluido pero también como muestra real de pureza. 

En 1772 Don Jorge Miguel Lozano de Peralta produ-
ce un documento conocido como “Limpieza de Sangre”9. 
Este documento constaba de una serie de testimonios, re-
producidos desde partidas de bautizos y certificados de 
matrimonio, en el que quedaba demostrado un linaje de 
español noble. Aunque se trataba de un documento tradi-
cional para la corte española y era la garantía para ingresar 
a la Universidad, resultó ser una excepción en el territo-
rio neogranadino, pues no se había realizado con fines de 
marquesado10. Después de casarse con la española Maria 
Thadea González Manrique del Frago Bonis,  comenzaron 
el proceso de solicitud del marquesado. La solicitud del 
título obligaba a tres elementos: desarrollar lentamente la 

Limpieza de Sangre del Marquéz de San Jorge. 1772. Museo Nacional. Bogotá.

8 Diccionario de Autoridades, 1739.
9 Manuscrito de la “Limpieza de Sangre” de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez. Museo Nacional, 1772.
10 García Naranjo. 2007, pp. 863-871.



187VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

genealogía de la limpieza de sangre, certificarla legalmente,  
y aceptar un alto costo para mantener el título.  

Don Jorge Lozano de Peralta no tenía ninguna necesi-
dad de demostrar su limpieza, pues su prestigio era cono-
cido por todas las comunidades religiosas, las academias, 
el poder civil y el poder secular11. Sus haciendas surtían de 
ganado a toda la ciudad de Santa Fe, y tenía una vida ac-
tiva en asuntos de gobierno; de hecho, tenía una relación 
cercana con el Virrey de turno. ¿Porqué producir un do-
cumento tan costoso, lento de producir, y aparentemente 
innecesario? Varios detalles permiten establecer la impor-
tancia de la limpieza de Sangre del Marqués de San Jorge. 

1.  Un aspecto simbólico: la nobleza siempre estuvo ligada 
a la idea de tierra, y en ello la sangre cumple una do-
ble significación: por una parte, es el “árbol” del que 
se desprende una nobleza original. Por otra, se trata 
de la tierra que produce al ser noble. De allí la im-
portancia de la heráldica, pues era necesario entender 
el linaje de acuerdo a la tierra que lo producía. Esto 
es importante porque no se trataba únicamente de 
un aspecto alegórico. De hecho la hacienda del Mar-
qués recibirá el nombre de “marquesado”.  

2.  Una coyuntura: la ofensa que tuvo por parte del espa-
ñol José Groot de Vargas en 1768, quien a causa de un 
desacuerdo acusa a Lozano de tener las manos “man-
chadas de tierra” y de ser “enemigo de los chapetones”12. 

3.  Un problema político: los primeros brotes de inconfor-
mismo entre criollos y españoles por la forma en que el 
ibérico tenía preferencias políticas y de prestigio respecto 
de los nacidos en América. El rango que este documen-
to le daba a Jorge Lozano de Peralta le permitía adquirir 
una relación más horizontal con los españoles al poder, 
así como con el virrey y otras figuras del poder civil.

Es importante entender las prácticas de producción, 
recepción y reconstrucción de la “Limpieza de sangre”, 
pues como fuente lo importante es comprenderlo como 
una praxis discursiva13, entenderla como un fenómeno 
que articuló una serie de representaciones y actos. En el 
caso del Marqués, ésta fue crucial en la producción de 
su “personalidad pública” que paradójicamente hizo de 
una figura propia de un antiguo régimen, el desarrollo 

de un individuo moderno. El elemento donde se puede 
rastrear dicha praxis es justamente su retrato. 

En 1775, tres años después de finalizado y autorizado 
el documento del Marqués de San Jorge, es encargado a 
Joaquín Gutiérrez, el más importante pintor de la época 
y además retratista de los virreyes, realizar los retratos del 
marqués y la marquesa de San Jorge en Bogotá. Las obras 
fueron realizadas con las mismas convenciones que los 
virreinales en lo que respecta al tamaño, disposición del 
cuerpo, cartela y escudo heráldico. En cuanto a los gestos 
del retrato masculino, los lugares comunes del retrato vi-
rreinal son obvios: la mirada, el ángulo, la forma de tomar 
el bastón de mando, la postura erguida. Su vestuario, aun-
que es blanco, sostiene el mismo corte que la figura virrei-
nal, con los encajes y los hilos dorados correspondientes.

El retrato de la marquesa sin duda tuvo que ofrecer 
al pintor muchos más retos que la composición del retra-
to masculino. Para comenzar, fue el único retrato de un 
cuerpo civil femenino que se conoce de la época en el 
Nuevo Reino de Granada, así que no tenía de manera tan 
cercana un modelo desde el cuál producir una imitación. 
Sin embargo Joaquín Gutiérrez conocía los arquetipos 
que pudieran funcionar a este tipo de retrato: el peinado 
opulento, el abanico, la silla, la mirada. Por su postura, se 
puede entender que los dos retratos debían estar acompa-
ñados el uno al lado del otro, pues su imagen se opone, 
como diametralmente, a la imagen del marqués. El retrato 
permite en su urgencia de recursos, afortunadamente para 
su análisis, exhibir las estrategias que motivaron la pro-
ducción de los cuadros. La ostentación de la riqueza pre-
senta en ella una serie de accesorios todos aún a los ojos 
actuales, totalmente ostentosos: una cruz grande plena de 
incrustaciones de esmeralda soportada en su gargantilla, 
un peinado bastante plegado y decorado con un collar de 
perlas y varias piedras preciosas. Hasta aquí, podemos per-
seguir una herencia tradicional del retrato femenino de 
corte. Sin embargo un par de detalles revelan el artificio: 
dos relojes de mano con dos horas distintas –la española 
y la americana–, y el gesto con el que sostiene su abanico. 

El abanico se soporta entre dos de sus dedos, totalmen-
te plegado y sostenido sin firmeza, casi como si evitara que 
se cayera. De una amplia tradición en la España de los si-
glos XVII y XVIII, su uso iba más allá de su uso como ven-
tilador en tiempo de verano; el juego de galanteo, de con-
versación, de gestualidad barroca, de comunicación a tra-

11 Manuscrito “Informe de conducta y méritos de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez”. Biblioteca Luis Ángel Arango, 
 Bogotá, 1785. Sobre la limpieza del marqués lo refiere ampliamente también Castro – Gómez, 2005.
12 García Naranjo, pág.867.
13 Al respecto es importante el texto de De Certeau, 1989, cap.1.



188 LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUÉS DE SAN JORGE

vés de pequeños símbolos, hizo de éste un instrumento de 
comunicación más que un objeto de necesidad básica. Va-
rios manuales fueron impresos al respecto. Se sabe que en 
el contexto americano, su utilidad era más cercana al “arte” 
de evitar las moscas que a un ingenioso diálogo de gestos14. 

El hecho es que en la marquesa el refinamiento y la no-
bleza aunque visten el cuerpo, todavía están lejos de ser in-
corporados. Aunque porte el abanico, este se exhibe como 
objeto muerto, como símbolo económico antes que siste-
ma cortesano, como un objeto de uso antes que un instru-
mento de un rito. Seguramente en Santa Fe no había in-
terlocutores de tan extravagante lenguaje, o posiblemente 
y es lo más seguro, la marquesa estaba lejos de presentarse 
como la portadora de una nobleza en términos de lenguaje. 

De la misma manera, el tener los relojes con los dos 
horarios hizo manifiestas las intenciones de entender de 
forma horizontal la vida en América o en España. Estas 

estrategias son parte interesante como desplazamientos 
si bien estéticos, constitutivos de una idea moderna de 
representación del individuo, pues si bien aspectos ya co-
munes en torno al retrato como exponente de las virtudes 
morales se hacía con frecuencia –de lo cual un caso por 
explorar en nuestro territorio es el tema de los donan-
tes–, por primera vez lo que prevalece no es la moral de 
Dios en el hombre virtuoso, sino el hombre americano 
como hombre de linaje y casta y palabra, a la altura de 
un español o de un virrey. Se trata de una fórmula ba-
rroca, en la que el pretexto visual y ornamental permite 
inscribir una postura corporal dentro de un orden social. 

Entiendo el barroco, más que como fórmula estética o 
retórica de una época, como una idea de pliegue infinito 
que se desplaza, sin origen ni fin, enlazando discursos y 
representaciones, como un sistema de pensamiento antes 
que de un atributo estético15. En el marco de la represen-

Retrato de La Marquesa de San Jorge de Bogotá. 
Joaquín Gutiérrez. 1775. Museo Colonial. Bogotá.

Retrato del Marqués de San Jorge de Bogotá. 
Joaquín Gutiérrez. 1775. Museo Colonial. Bogotá.

14 Una referencia muy interesante del galanteo y el abanico lo constituye la obra de Carlo Goldoni “El Abanico”. 
 En Goldoni, El abanico, [1756] 1947.
15 El Barroco… No cesa de hacer pliegues. (…) curva y recurva todos los pliegues, los lleva hasta el infinito. Deleuze, 1989, pág.11.



189VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tación barroca, la vinculación atemporal de elementos 
antiguos con elementos cristianos, la aceptación de re-
ferencias americanas en la ornamentación de muebles, 
marcos, fachadas y bóvedas de los templos religiosos, hizo 
de éste un flujo de encuentros16, que se apropió de algu-
nos motivos decorativos como alegorías17, y de otros como 
fuerzas que conectan dichos motivos con otros18. Es ese 
desplazamiento el que permitió entender la manera en 
que las formas ornamentales de la iglesia se transfirieran 
en las formas ornamentales del cuerpo civil, la represen-
tación sagrada de la pintura a la representación civil, y 
una idea de sangre como constitución de la moral tan-
to en el cuerpo sagrado como en el cuerpo noble. Esta 
relación barroca entre el cuerpo y la sangre fue esencial 
para producir una idea americana de hombre moderno.

La sangre como un encuentro, como un signo que se 
desplaza entre convenciones, como una suerte de lingüís-
tica19, es la categoría que permite emerger en el contexto 
barroco a un sujeto digno de retrato. Tanto el retrato de 
santidad expuesto en la iglesia, como en los retratos de 
virreyes o en este caso el Marqués, los signos se inscribie-
ron en el cuerpo20 a través de la sangre, se desplazaron, 
produjeron imágenes. Es una producción historiográfica, 
la invención de un tiempo pasado desde las imágenes, 
cuya intención21 no debe entenderse como texto escrito 
dispuesto a ser traducido, sino como un fenómeno ins-
crito, in-corporado, producido en el lugar del cuerpo. 
La idea de la Limpieza de Sangre y su articulación con 
los retratos de los marqueses permite comprender una 
in-corporación real de Don Jorge Lozano y su esposa a 
una sangre moral, digna de transmitirse, heredarse y pro-
longarse –al igual que el retrato– y también a un cuer-
po social privilegiado. Por ello la Limpieza de Sangre y 
los retratos debían concebirse como un solo conjunto. 

Otras “formas anímicas22” que se desprenden de la 
función barroca de la sangre, fueron transmitidas en toda 
suerte de objetos que acompañaron el vestido del cuerpo de 
los marqueses: el pocillo para servir el chocolate, tendría 
inscrito su escudo, así como la olleta de hierro en la cual 
se preparaba. Representaciones pictóricas de los ancestros 
del marqués, también. Toda esta serie de objetos nos hace 
intuir que detrás de estas herramientas-fósiles23, emergía 
un individuo que no pretendía articularse con la estructu-
ra de la corona, sino antes bien, al menos en nuestro terri-
torio, sobrepasarla. Los hechos de 1781 apuntaron a que el 
cuerpo del Marqués se desplazara, como un pliegue barroco, 
del individuo cortesano a un primer sujeto republicano. 

3.  1781: ROL DEL MARQUÉS, 
 ¿SOBERBIA O MODERNIDAD?

Es un hecho bastante conocido en la historiografía lo-
cal colombiana el episodio denominado “la revuelta de 
los comuneros”: un movimiento de sublevación que tuvo 
como mérito la integración popular de diversos sectores 
de la sociedad, y que además estrecharon un lazo ideo-
lógico con la revuelta de Tupac Amaru en el Perú24. Los 
pormenores de tan singular fenómeno han sido reitera-
damente estudiados, promovido muchas veces como “la 
antesala del movimiento de Independencia”.  Lo que nos 
interesa en esta ocasión es referirnos sobre la labor del 
Marqués de San Jorge en el proceso; pues se sabe que, 
lejos de haber sido un espectador, tuvo reales intenciones 
de motivar una revolución con apoyo inglés que tuviera 
como objetivo destronar la presencia española en el Nue-
vo reino de Granada, y que bajo el seudónimo de Dionisio 
de Contreras, llegó incluso a prometer que en caso de reci-

16 “Un encuentro quizá sea lo mismo que un devenir o que unas bodas. Encontramos personas (…) pero también movimientos, ideas, acontecimien-
tos, entidades.  (…) Designa un efecto. Deleuze, 1980, pág. 13.

17 Benjamin, 2007, 140.
18 La idea de “fuerzas anímicas”, de herencia nietzscheana, la desarrolla en el problema de la imagen Aby Warburg alrededor del problema de la 

Pathosformel, y si bien el concepto es intraducible, es posible definirlas como los elementos accidentales que le infieren vitalidad a las imágenes 
por sus remembranzas del pasado. En Warburg, 2005, pp. 198, 217 y 263.

19 Warburg, 2005, pág. 8.
20 También sobre la obra de Nietzsche, el pensamiento de Deleuze y de Foucault establecieron la relación con la historia que enarbola al cuerpo como 

centro discursivo: “Quizás cualquier desarrollo del espíritu libre se desarrolle a través del cuerpo” Deleuze, 2002, pág. 59 y “Al Historiador nada 
le da asco, o más bien, le produce placer lo que debería revolverle el estómago”. En Foucault, 2005 pág. 56.

21 Didi-Huberman, 2009 cap. 1.
22 “Los valores máximos del lenguaje gestual” a los que se refiere Warburg, 2010, pág. 3.
23 Sobre la idea de “herramienta fósil ver Leroi-Gourhan, 1988.
24 Ilustra bastante le siguiente referencia documental: “En el pueblo de Silos se juntaron todos los del común y en voz alta, con bandera, pífano y 

tambor se hizo voz: “Que viva el rey Inca (Tupac Amaru) y muera el rey de España y todo su mal gobierno y quien saliera a la defensa”. En García, 
1981 pág. 40.



190 LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUÉS DE SAN JORGE

bir el apoyo, declaraba al Nuevo Reino de Granada como 
súbdito inglés25. Este aspecto por supuesto, parte en dos 
la imagen que nos habíamos hecho del hombre de Corte 
cercano a la Corona y abanderado de España en América. 

Para comprender el escenario que permite que surja un 
individuo revolucionario justo dentro de la estructura mo-
nárquica hay que remitirnos a un análisis ideológico de la 
situación. Dos ideologías conviven en el siglo XVIII a pesar 
de sus características opuestas: por un lado, la idea cristia-
na de holismo, de supremacía del grupo y de orden social 
compuesto26. Este problema no se trataba de un fenómeno 
independiente de otra serie de tejidos sociales –políticos, 
económicos, sociales– sino justamente resultaba inherente 
en todos ellos, razón por la cual los aspectos relativos al po-
der no distinguían de la figura eclesiástica a la figura Real. 
Para 1781 la cuestión no podía ser más evidente: el virrey 

del Nuevo Reino de Granada era igualmente, el Arzobis-
po de Santa Fe de Bogotá, Antonio Caballero y Góngora. 

La otra ideología que se manifestó en esta segunda 
mitad del siglo XVIII provino del  pensamiento políti-
co y económico que estableció una idea de grupo social 
que prescindía de una cuestión de supremacía y de “ca-
beza”, y por el contrario se soportaba en la idea moder-
na de que el hombre es “libre e igualitario”27. Esta idea 
es producto de un pensamiento ilustrado que logró 
reflexionar sobre la iglesia y el reino como “institucio-
nes” y no más como “cabezas” de una sociedad. Aunque 
se trata de un tema complejo, Louis Dumont supo de-
sarrollar detalladamente esta idea a lo largo de su obra, 
como una evolución de larga duración en la historia de 
las ideas. El individuo como sujeto “libre e igual”, con-
dición que hará erupción en la revolución francesa de 
1789, ya producía semejantes en la Nueva Granada28. 

Por su participación en la revuelta, a su regreso de Cu-
razao el Marqués cae preso en la ciudad de Cartagena, y 
allí morirá en el año de 1793. Su suerte fue más afortuna-
da que la de otros revoltosos como José Antonio Galán, a 
quien después de muerto enviaron sus extremidades a va-
rias ciudades del país y su cabeza a adornar su ciudad natal, 
para ejemplo de sus familiares y allegados. A pesar de su 
idea moderna de individuo y de la forma en que impulsa 
una revolución, en 1782 produce un documento solicitan-
do la expiación de sus culpas y recalcando su inocencia. En 
el documento solicita, de mano de los principales dirigen-
tes de las comunidades religiosas, universidades y miem-
bros del poder, referencias que reiteran tres elementos: su 
vida virtuosa en asuntos de la fe, su total apoyo y favor a 
la Corona Española, y el linaje noble del cuál proviene29. 

En el mismo año de 1782 se publicó en Santa Fe un 
sermón titulado “Premios de la obediencia: castigos de la 
inobediencia”30, el cual, desde la retórica tradicional del 
sermón que encuentra en el Antiguo Testamento la prefigu-
ración moral de las acciones políticas (y que se mantendrá 
hasta bien entrado el siglo XIX), cuestionaba fuertemente 
el vicio de sublevarse a una “cabeza”. La idea será reiterati-
va. En 1789, a “oídas públicas” de la revolución francesa, 
el Papel Periódico comentaba con frecuencia el “porqué 
un cuerpo no puede vivir sin su cabeza”31. Esto hacía evi-
dente que el inconformismo del pueblo hacia la idea de 
un rey ya se discutía, pero más importante aún, la imagen 
de rey, como individuo, ya resultaba incómoda para un 

25 Briceño. [1880] 1979, pág. 56, Cárdenas, 1980, pág. 226, Liévano, 2002, pág. 410 y García Naranjo, 1981, pág. 868.
26 Dumont, 1987, pp. 16-91.
27 Louis Dumont, 1982.26.  
28  Renán Silva, 2005 y Guerra, 1998.
29 Manuscrito “Informe de conducta y méritos de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez”. Biblioteca Luis Ángel Arango, Bogotá, 1785.
30 Azero, Premios de la obediencia: castigos de la inobediencia, 1782.
31 Papel Periódico de la Ciudad de Santafé de Bogotá. 1791-1797.



191VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

pensamiento moderno que no podía articular su imagen 
como la presencia pública de un conjunto social. Se puede 
decir que la idea de conjunto social se había modificado. 

4. CONCLUSIONES 

El retrato del Marqués de San Jorge puede ser enten-
dido como parte de un acto revolucionario, ya que per-
mitió romper una esfera cerrada homogénea de trans-
misión de poderes entre la Iglesia y el Estado, y planteó 
la posibilidad moderna de un “individuo” como una 
nueva forma de presencia. El conjunto de una “lim-
pieza de sangre” y una serie de representaciones que 
produjeran un individuo “superior”, fue la puerta de 
entrada para que, en la coyuntura de la revuelta de los 
Comuneros, el Marqués de San Jorge permitiera confi-
gurarse como categoría de valor del individuo moderno. 

Esa idea de retrato como presencia de autoridad, pero 
también como acto “digno” que ennoblece, pudo ser el 
peldaño de una serie de situaciones que construyeron una 
idea “híbrida” de individuo a todo lo largo del siglo XIX. 
Se puede decir que, como una situación barroca, los des-
plazamientos alrededor del proceso independentista no 
removieron una ideología, sino que la desplazaron bajo 
formas y aspectos distintos. Esa idea de sangre, aunque 
menos explícita en el siglo XIX permaneció como una par-
te del sistema republicano en los países equinocciales. La 
idea de una superioridad de algún individuo desde la idea 
de un origen noble”, se mantuvo de manera subrepticia. 

32 Manuscrito. Carta de Jorge Tadeo a su hermano. Biblioteca Luis Ángel Arango.

Jorge Thadeo Lozano, hijo del marqués y famoso pró-
cer de la Independencia, escribiendo desde España a su 
hermano sobre su retorno al Nuevo Reino y le solicita que 
cuide bien a Thadea, su hija para cuando él regrese32. Sus 
intenciones eran las de casarse con su sobrina, como efec-
tivamente lo hizo, y durante un tiempo heredó el título 
de Marqués de su padre. De este explícito acto de endoga-
mia, no se analiza demasiado en la historiografía nacional. 

La “Limpieza de Sangre” del marqués de San Jorge fue 
guardada en Venezuela como un documento “insigne” 
del prócer independentista Antonio Ricaurte, como lo 
menciona la primera página. Efectivamente, Él fue nie-
to del Marqués de San Jorge, y durante mucho tiempo 
hizo efectiva su Casta a través de este documento, pues 
tuvo una validez legal hasta 1833.   

 (En esta ocasión me es particularmente grato obsequiar 
a usted el adjunto expediente de limpieza de sangre levanta-
do por Don Jorge Lozano de Peralta, abuelo materno de Ri-
caurte, quien supo hacer de esa sangre generosa y heroica el 
más indeleble sello de la fraternidad colombo-venezolana)

Pero lo más curioso de todo es que este documento fue 
regalado por el presidente venezolano Isaías Medina a su 
colega el presidente de Colombia Eduardo Santos en 1944. 
Él es el hermano del abuelo de quien es hoy presidente de 
Colombia, Juan Manuel Santos. Todo este conjunto nos 
remite a un infeliz juego de desplazamiento barroco en el 
que una idea moderna de individuo libre e igualitario en 
América todavía tiene las características arcaicas de la in-
vención de una sangre limpia y superior. Al menos en Co-
lombia, el poder aún se transmite entre formas barrocas. 

    



192 LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUÉS DE SAN JORGE

BIBLIOGRAFÍA

Arauz Monfante, C., El contrabando holandés durante la primera mitad del 
siglo XVIII, Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1984.

Benjamin, W., Obras Completas, T. 2 Vol.2, Madrid, Abada, 2007. 

Briceño, M., Los Comuneros, Bogotá, Carlos valencia Editores, 1979. 

Cárdenas, Pablo E., El movimiento comunal de 1781 en el Nuevo Reino de 
Granada (reivindicaciones históricas), Bogotá, Tercer Mundo, 1980.

Castro-Gómez, S., La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustración en 
la Nueva Granada, 1750-1816, Bogotá, Pontificia Universidad Jave-
riana, 2007.

De Certeau, M., La escritura de la historia, México, Universidad Ibero-
americana, 1999.

Deleuze, G., El pliegue: Leibniz y el barroco, Barcelona, Paidós, 1989.

Deleuze, G., y Parnet, C., Diálogos, Valencia, Pre-textos, 1980.

Didi-Huberman, G., La imagen Superviviente: Historia del arte y tiempo de 
los fantasmas según Aby Warburg, Barcelona, Abada, 2009.

Dumont, L., Ensayos sobre el individualismo, Madrid, Alianza editorial, 1987.

Dumont, L., Homo Aequalis, Madrid, Taurus, 1982.

Duncan, J., The city as text: the politics of landscape interpretation in the 
Kandyan kingdom, Cambridge, Cambridge University Press, 1990.

Foucault, M., Nietzsche, la genealogía, la historia, Valencia, Ed. Pretextos, 2000.

García Naranjo, F., “El marqués de San Jorge y la participación de la 
élite santafereña en la independencia de la Nueva Granada” en 
Fernando Navarro Antolín, Orbis incognitvs: avisos y legajos del Nuevo 
Mundo: Homenaje al profesor Luis Navarro García, Huelva, Universi-
dad de Huelva, 2007. 

García, A., Los comuneros, Bogotá, Plaza y Janés, 1981.

Guerra,  F- X., Los espacios públicos en Iberoamérica. Ambiguedades y problemas, 
Siglos XVIII y XIX, México, Fondo de Cultura Económica, 1998.

Lefebvre, H., The Production of Space, N. Donaldson-Smith trans., 
Oxford, Basil Blackwell, 1974.

Leroi-Gourhan, A., Evolución y técnica, Madrid, Ediciones Taurus, 1988.

Liévano Aguirre, I., Los grandes conflictos sociales y económicos de nuestra 
Historia, Bogotá, Intermedio Editores, 2002.

Silva, R., La ilustración en el virreinato de nueva granada: estudios de historia 
cultural, Medellín, La Carreta Editores, 2005.

Warburg, A. Atlas Mnemosyne, Barcelona, Akal, 2010.

Warburg, A., El renacimiento del paganismo, Madrid, Alianza editorial, 2005.

FUENTES

Azero, Fray Raimundo. Premios de la obediencia: castigos de la inobediencia, 
Santafé de Bogotá, Don Antonio Espinosa de los Monteros, 1782.

Goldoni, Carlo. El abanico. Madrid: Aguilar Editor, 1947. [1756].

Manuscrito, Carta de Jorge Tadeo a su hermano. Biblioteca Luis Ángel 
Arango, 1794.

Manuscrito, Informe de conducta y méritos de Don Jorge Lozano de Peralta y 
Varaez. Biblioteca Luis Ángel Arango, Bogotá, 1785.

Manuscrito, Limpieza de Sangre de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez. 
Museo Nacional, Bogotá, 1772. 

Real Academia Española. Diccionario de la lengua castellana, en que se 
explica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, [...]. 
Compuesto por la Real Academia Española. Tomo sexto. Que contiene las 
letras S.T.V.X.Y.Z. Madrid. Imprenta de la Real Academia Española, 
por los herederos de Francisco del Hierro. 1739. 

Real Academia Española. Diccionario de la lengua castellana compuesto por 
la Real Academia Española, reducido a un tomo para su más fácil uso. 
Madrid. Joachín Ibarra. 1780.

Real Academia Española. Diccionario de la lengua castellana compuesto por 
la Real Academia Española…Madrid. Viuda de Joaquín Ibarra. 1791. 

Varios. Papel Periódico de la Ciudad de Santafé de Bogotá. Santafé: Impren-
ta de Don Antonio Espinosa de los Monteros. 1791-1797.



193VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

“¿Francisco, no ves que mi casa se derrumba? Anda, pues, y repára-
la”. (Guerra,  J.  A., «Leyenda de los tres compañeros», cap. V, 13). 

G iovanni Francesco Bernardone nació en Asís, 
Italia central, alrededor de 1182. Sus padres per-
tenecientes a la nobleza habían forjado una gran 

fortuna gracias al comercio de telas y sedas. Cuando tenía 
24 años y después de una grave enfermedad su vida dio un 
giro pasando a ser profundamente devoto y entregado a la ta-
rea de cuidar a los leprosos y a los menesterosos. 

Según su relato, cuando oraba en la ermita de San Da-
mián en Asís, el Cristo le habló y le encomendó como 
misión recuperar las iglesias en ruinas. A partir de ese 
momento empezó el desentendimiento familiar que ori-
ginó su desheredamiento. Francisco se marchó del hogar 
vestido con una túnica simple ceñida con un cordón, eli-
minó el calzado de sus pies y se retiró al monte Subasio 
a orar. El primer emprendimiento fue la reconstrucción 
de la capilla de San Damián y luego la reparación de la 
pobrísima Santa María de la Porciúncula.  

Desde la Porciúncula comenzó la prédica simple del 
evangelio entre sus seguidores. Cuando se hicieron nume-
rosos surgió la necesidad de crear un reglamento de convi-
vencia basado en la pobreza, la castidad y la obediencia a la 
Iglesia de Roma. Tomaron para su incipiente comunidad el 
nombre de Hermanos Menores y en 1208 partieron a Roma 
para obtener el permiso papal a fin de fundar una Con-
gregación. En 1212 Inocencio III autorizó la creación de la 
Orden Mendicante que debía vivir de la limosna y sus in-
tegrantes no poseerían bienes personales ni comunitarios.

La primera Orden abrió paso a una segunda, exclu-
siva para mujeres, fundada por Clara Scifi (1194-1253). 
Estas monjas se conocieron con el nombre de Clarisas. 
En 1221 aparece la Tercera Orden conformada por her-
manas y hermanos penitentes, con la participación de lai-
cos que conservaban su vida secular.  

“En el umbral de Umbría el extravío… La sed en la gota en suspenso… 
Francisco, ese loco de Dios en el desierto”.   
(Garavito, F. Asís, Opus 67 - número 1).  

Dos años antes de su muerte Francisco subió al Monte  
Alverna para ayunar y orar en soledad. Estando en oración 
se le apareció un serafín con la figura de un crucificado ro-
deado por seis alas de las cuales dos cubrían su cabeza, dos 
su cuerpo y dos  se extendían para volar. Cuando la visión 
desapareció en su cuerpo aparecieron impresos los estigmas 
de Cristo. En las manos y los pies de Francisco se fueron 
formando los signos de los clavos, hinchados y ennegreci-
dos, y en el pecho una llaga sangrante tal como se veía en 
el Crucificado. El futuro santo las ocultó hasta su muerte.

Francisco murió en la Porciúncula la tarde del 3 de 
octubre de 1226. Después de su deceso todos los presen-
tes vieron su cuerpo con las llagas de Cristo, sus manos y 
pies traspasados por clavos y su costado abierto por una 
lanza con la cicatriz rojiza de una herida.  

“El mismo sumo Pontífice, que en vida había amado tan cordial-
mente al Santo mientras aún vivía… enriqueció con presentes y 
preciosísimos ornamentos la iglesia construida en su honor […]” 
(Guerra, J. A., «Leyenda de los tres compañeros», cap. XVIII, 72).

FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASÍS A YAGUARÓN.
“VER A TRAVÉS DE LO VISIBLE LO INVISIBLE”. ELVIO LUNGHI

MABEL AVILA / PARAGUAY



194 FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARÓN

En 1228 el Papa Gregorio IX declaró santo a Francisco 
y la ceremonia de canonización se realizó en Asís con la 
presencia de los altos dignatarios de la Iglesia, la nobleza y 
gran cantidad de pobladores de la ciudad. 

Para su construcción se utilizó un terreno donado por 
Simone de Pucciarello a Fray Elías que estaba situado fuera 
de los muros de la ciudad en un lugar conocido como la coli-
na del infierno donde se ajusticiaban a los criminales. El Papa 
colocó la primera piedra para la construcción del templo 
y rebautizó el mismo como la colina del paraíso. 

El enorme complejo se construyó en dos niveles. En el 
inferior, una iglesia  de una nave cuya forma se determinó 
por la roca donde estaba incrustada. Su finalidad era ser-
vir de relicario o cripta para contener el cuerpo del santo. 
El nivel superior, en cambio, lo constituía una nave ple-
namente iluminada por gran cantidad de vitrales que se 
encontraban en el coro detrás del altar mayor. La nave la 
atravesaba un transepto y terminaba en un ábside poligo-
nal. Un trono de mármol fue colocado en el centro del áb-
side indicando su condición de Capilla Papal y la gran am-
plitud indicaba su función de aula para la prédica popular. 

La entrada a la basílica inferior se realizaba por el costa-
do a través de un portal gótico terminado en un rosetón. 
Sus dos puertas de madera, ricamente talladas, fueron rea-
lizadas por artistas de Umbría del siglo XVI. 

Las decoraciones de los muros y el techo de la iglesia in-
ferior estuvieron encomendados a los talleres de Cimabue, 
Giotto, Simone Martini y Pietro Lorenzetti. En el cruce de 
la nave y el transepto se representó la Apoteosis de San 
Francisco de Asís y la Alegoría de los tres votos francisca-
nos: obediencia, pobreza y castidad. Las paredes del pres-
biterio contenían  murales que relataban la infancia y la 
pasión de Cristo culminando con la Apoteosis del Santo.

La Basílica superior de fachada muy simple poseía 
una puerta doble de madera, característica de las iglesias 
de peregrinaje, con forma trilobulada y terminación oji-
val. Sobre la puerta se desplegó otra sección que conte-
nía un rosetón y cuatro esculturas con los símbolos de 
los evangelistas, rematando con un frontón clásico y una 
abertura redonda. En la zona absidal se edificó el campa-
nario de estilo románico.   

La parte del presbiterio, el crucero y los brazos latera-
les fueron decorados con escenas del Antiguo y el Nuevo 
Testamento por maestros góticos europeos, por Cimabue 
y por maestros romanos.     

A Giotto di Bondone, precursor del Renacimien-
to en Europa, se le encargó la factura de los frescos de 
las paredes inferiores y la bóveda. Su pintura representó 
la síntesis de las innovaciones llevadas a cabo en Italia 
por otros maestros pero agregando su estilo personal y 
realista; introdujo el paisaje y las figuras con una visión 
tridimensional casi teatral, como dentro de una esceno-

grafía, donde se desplegaban arquitectura y mitologías 
clásicas. Los frescos describían diversas escenas de la vida 
de San Francisco según la leyenda de San Buenaventura. 

“¡Oh Señor hazme un instrumento de tu paz!... Dónde haya 
tinieblas que yo lleve la luz”. (Oración atribuida a San Fran-
cisco de Asís).    

La tradición contaba que Francisco había llegado hasta 
el pueblo de Santa María de la Rábida, España, para fundar 
un pequeño monasterio. A esta leyenda se opusieron dos 
hechos corroborados históricamente: primero, el historia-
dor de la Orden fray Francisco de Gonzaga ubicó en 1261 
la fundación del convento de la Rábida, año posterior a la 
muerte del Santo y segundo, los documentos que aún hoy 
testifican la constitución del monasterio, realizada por 
Bula del Papa Benedicto XIII, colocan como fecha el 7 de 
diciembre de 1412 cuando se le concedió permiso a fray 
Juan Rodríguez para establecer una comunidad.  

Pero si bien se descarta que el Santo hubiera estado 
en España, lo que no se puede descartar es que el claus-
tro franciscano de Santa María de la Rábida fue el punto 
de partida de Cristóbal Colón para su odisea americana. 
Colón, miembro de la Tercera Orden Seglar de San Fran-
cisco, se alojó en este claustro y recibió el apoyo de Fray 
Juan Pérez para establecer los contactos con la corona y 
con los empresarios marítimos a quienes expondría sus 
planes de exploración en busca de nuevas tierras.  

El exitoso viaje de Colón no se concentró solamente 
en descubrir un nuevo continente. Su llegada a América 
trajo consecuencias en todos los órdenes: abrió nuevas 
oportunidades económicas, extendió los horizontes polí-
ticos y religiosos del imperio español y modificó la hasta 
entonces conocida geografía europea. Igualmente, la cul-
tura, la lengua y la religión del reino se extendieron  hasta 
las Indias Occidentales y sin dilaciones la evangelización 
cristiana comenzó con el segundo viaje de Colón trayendo 
a los primeros franciscanos al Nuevo Mundo. 

Los primeros evangelizadores franciscanos se instala-
ron en las Antillas y Santo Domingo y desde allí empe-
zaron a irradiar su misión.    

“En 1511 se embarcó la más numerosa expedición de francisca-
nos, integrada por 22 religiosos, dirigida por Fray Diego de To-
rres, como Comisario del Vicario General de San Francisco de 
la Isla La Española. En 1514 llegan a Darién los primeros fran-
ciscanos y uno de ellos ocupa la sede episcopal creada un año 
antes. En 1532 se establecen en Perú y se crea allí la Provincia 
de los Doce Apóstoles en 1552. Dos años después entraron en 
Quito. En 1553 iniciaron la evangelización en Chile.” (Du-
rán Estragó, M., Presencia Franciscana en el Paraguay, Uni-
versidad Católica, volumen XIX, Asunción, 1987, p. 19).  



195VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Vista de la Basílica de San Francisco de Asís. Italia.

Vista de la fachada de la Basílica Superior de San Francisco de Asís. Italia.



196 FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARÓN

En 1538 llegaron al Río de la Plata en la nave Maraño-
na los primeros cinco frailes de la Orden, desembarcando 
en la isla Santa Catalina; posteriormente, en 1542 los reli-
giosos Bernardo de Armenta y Alonso de Lebrón acompa-
ñaron al Adelantado Alvar Núñez Cabeza de Vaca en su 
viaje por tierra hasta Asunción. Este hecho marcó el inicio 
de la obra evangelizadora de los franciscanos en Paraguay 
que se caracterizó por ser itinerante. Los frailes, siguiendo 
las enseñanzas de su fundador, no construyeron conven-
tos en los lugares de la misión sino que vivieron en peque-
ñas ermitas imitando aquella experiencia primigenia de la 
Orden llevada a cabo, en el siglo XI, en Asís. En 1575 fray 
Alonso de San Buenaventura y fray Luís de Bolaños reco-
rrieron las selvas paraguayas y el Guairá evangelizando a los 
indios y fundando las primeras reducciones franciscanas. 

La primera reducción franciscana fue fundada en 1580 
en Altos, no lejos de Asunción. Este lugar agrupó cerca de 
1300 indígenas que estaban al servicio de los españoles 
en la capital. La nueva institución, aunque, aceptaba la 
sujeción del aborigen al sistema colonial era más abier-
ta y flexible que la encomienda, protegía a los nativos de 
los encomenderos, les daba estabilidad demográfica y res-
petaba, en gran medida, su cultura.   

Los evangelizadores, especialmente Fray Luís de Bola-
ños, realizaban sus prédicas en lengua vernácula, existien-
do hasta hoy las traducciones al guaraní de las oraciones y 
del catecismo limeño hechas por el mismo. Y, era tal su cer-
canía con los aborígenes que éstos guaranizaron a los frailes 
incluyéndolos en sus mitos y leyendas y los aceptaron como 
sus chamanes o pai, vocablo guaraní usado para denominar 
al chamán, atribuyéndoles poderes curativos y milagrosos. 

“Ore ru yvágape reiméva toiko ñembojeroviápe nde réra ma-
rangatu…”«Padre nuestro que estás en el cielo que se haga 
tu voluntad y santificado sea tu nombre […]».  
(Oración del Padre Nuestro traducido al guaraní). 
       

La población fundada por los franciscanos Luís de Bo-
laños y Alonso de San Buenaventura hacia 1586 se deno-
minó San Buenaventura de Yaguarón, conocida hoy como 
Yaguarón. Se inició como una reducción, aproximada-
mente de 1700 indígenas belicosos traídos de la Provincia 
de Acahay y fue atendida personalmente por Fray Bolaños 
hasta fines del siglo XVI; posteriormente, el fraile por or-
den del Gobernador Hernandarias fue movilizado a otro 
lugar para pacificar más pueblos indígenas; al marcharse 
debió entregar el pueblo al clero secular.   

Vista de la entrada a la Basílica inferior de San Francisco de Asís. Italia.



197VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

En Yaguarón siguiendo la costumbre misionera se de-
signó como espacio para la construcción de la iglesia el cen-
tro del poblado atendiendo al significado y simbolismo de 
la unidad de un pueblo alrededor de Cristo. La arquitectu-
ra guardó los patrones guaraníticos reproduciendo el Óga 
Guasu o gran casa ceremonial de los Guarani1; esta primera 
iglesia edificada por Fray Bolaños guardaba la austeridad de 
aquella pobre capilla de la Porciúncula donde oraba Fran-
cisco, lamentablemente, con el tiempo fue destruyéndose 
hasta desaparecer. En este lugar años más tarde, el cura 
doctrinero Padre Carlos Penayo de Castro comenzó la igle-
sia actual. El año no se conoce con certeza pero sería entre 
1752 y 1759 según la historiadora Josefina Plá.   

Los constructores introdujeron elementos modificado-
res a la arquitectura indígena tales como el desplazamien-
to de las hileras de columnas centrales creando la alinea-
ción en dos filas para poder construir una iglesia de planta 
central con tres naves.     

El techo de dos aguas  se asentó sobre las cuatro filas de 
columnas de urundey2 y sobrepasó a la nave rectangular para 
terminar sobre pilastras rectangulares, de madera, en el ex-
terior. Se cubrió con tejas de barro ricamente esgrafiadas, 
posteriormente, se colocaron paredes de adobe de ancho 
espesor para aislarlo de las  fuertes temperaturas exteriores.

El templo una vez terminado presentó una forma simple 
rectangular de setenta metros de largo por treinta de ancho, 
sin transepto, sin ábside en la parte del altar y sin campana-
rio. Años más tarde, se le agregó separada de la edificación 
una torre de madera cuya función fue servir de campanario.

Sus paredes blancas contrastaban con el trabajo policro-
mado de sus puertas, ventanas y rejas hechas de madera ta-
llada, sin vitrales que filtraran la luz  y con oscuras pilastras 
exteriores, igualmente de madera, que formaban el corredor 
jere3  que protegía al templo de la fuerte luminosidad del sol.  

La característica más resaltante era su simpleza exterior 
la cual se contraponía a la riqueza con la cual fue revestido 
su interior, estableciendo así una perfecta metáfora con el 
pensamiento franciscano.   

En el interior del templo se destacó el retablo mayor 
realizado por el portugués José de Souza Cavadas con la 
ayuda de maestros artesanos formados en los talleres de 
carpintería de las reducciones franciscanas de Yaguarón. 

El retablo es el mismo que hoy tiene el templo y que ha 
sufrido varias restauraciones; mide catorce metros de alto, 
por seis metros de ancho y tres de profundidad. Su base es 
el altar y se eleva hasta terminar con el grupo escultórico 
de Dios Padre. Encima del mismo y sobre el presbiterio 
se despliega una bóveda de madera pintada a mano, con 

motivos florales y querubines, donde predomina el color 
azul; posee cuatro ménsulas, dos a cada lado del altar, que 
sirven de apoyo a cuatro columnas salomónicas ornamen-
tadas con guirnaldas de flores y plantas nativas como el 
mburucuyá, las palmas y los helechos tallados en madera. 
Entre cada par de columnas torzadas se encuentra un nicho 
con una repisa pentagonal como base y rematado por un 
dosel festoneado, igualmente pentagonal, que contiene la 
talla de madera policromada y dorada de San Miguel en el 
lado derecho y de San Buenaventura en el lado izquierdo. 

En el centro y sobre el altar se destaca el sagrario que 
porta en su frente un medallón dorado con un relieve 
del Agnus Dei. Dicho medallón está rodeado por diez 
tallas policromadas y doradas de cabezas de querubines; 
en cada costado del sagrario hay una pequeña columna 
que sirve de base a la escultura de un angelito de cuerpo 
entero. Remata el tabernáculo un ramo florido que casi 
oculta parte de la Virgen.    

La figura de la Inmaculada Concepción, cuyo dogma 
fue propagado con tanto amor por los franciscanos, se en-
cuentra en el sitio principal del altar. Viste una túnica blan-
ca y va envuelta en un manto azul con fuertes movimien-
tos flotantes que le imprimen gracia y ligereza. El mismo 
está pintado con estrellas y adornos florales. Sus manos 
en posición de oración, su mirada fija hace contacto con 
el observador y sus cabellos recogidos están sujetos por un 
sol de rayos dorados.     

Al ascender la vista en línea directa se encuentra el Es-
píritu Santo en forma de paloma blanca y que constituye 
el centro de un sol dorado que sale de su parte posterior.

En la parte más alta del retablo, alineado con la In-
maculada y el Espíritu Santo, está la figura de Dios Padre 
dentro de un gran sol de fulgurantes radiaciones, su mano 
derecha con el gesto de bendecir y su izquierda  apoyada 
sobre el orbe que está rematado por una cruz. El Padre 
lleva su cabeza coronada por un triangulo que represen-
ta la Santísima Trinidad. Le sirven de peana tres cabezas 
de querubines colocadas sobre nubes doradas. Cierran el 
conjunto dos pequeños ángeles, a lado y lado del Padre, 
con una cinta ondeante de color rojo.  

Casi a la altura del grupo anterior, dispuestos simétri-
camente, sobre repisas poligonales se encuentran las figu-
ras de San Gabriel con el lirio y San Rafael con el pesca-
do. Los dos lucen túnicas cortas con mucho movimiento, 
pies calzados con grebas y alas desplegadas. 

Cerrando todo este conjunto de esculturas de la par-
te superior del retablo están las alegorías de la gloria y 
la justicia sentadas sobre tronos, en posición ligeramente 
inclinada hacia el centro del altar.    

1 Guarani en lengua nativa no tiene plural ni acento.
2 Urunde´y es una madera muy fuerte y de color rojizo que se usa en construcciones.
3 Corredor jere es una expresión usada para una construcción que está rodeada totalmente por una galería.  



198 FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARÓN

En la parte más profunda del retablo se encuentra un 
nicho circular cuyo exterior tiene forma de sol. El mismo 
contiene una escultura de San Pedro vestido con los atri-
butos papales, rodeado por cabezas de querubines. Afuera 
del nicho hay dos ángeles custodiando la entrada al paraíso. 

El templo de Yaguarón constituyó, en su época, una de 
las joyas del Barroco donde se lucieron los trabajos escul-
tóricos de Souza Cavadas en las imágenes principales y la 
factura de mano nativa en las esculturas menores, la pintu-
ra y decoración de la Iglesia. Sus paredes revestidas con pa-
neles policromados, su techumbre pintada con pequeñas 
unidades que repiten los patrones florales, sus dorados 
altares, sus simples bancas y su austero piso de baldosas ce-
rámicas continúan hasta hoy deslumbrando a todos quie-
nes la visitan.       

“Ver a través de lo visible lo invisible”.  
(Lunghi, E., Conferencias).  
      

Es la presencia de Francisco la que viene envuelta en 
una tenue luz representándolo como el visionario seráfico 
traspasado por los estigmas de Cristo. Esta luz se hace más 
intensa cuando muestra al caminante de Asís como un 
hombre de carácter decidido con profundo amor a Dios 
y a todas las criaturas. Se agiganta haciendo una gran ex-

4  Yvy marane´y significa tierra sin mal.

plosión cuando se lo mira como el Francisco fundador de 
una Orden que llega al Nuevo Mundo, a través de sus pre-
dicadores, portando la cruz y el evangelio. Este ser, ahora 
sólo presencia divina, es el que establece el puente entre 
una Europa avasalladora y una yvy marane´y4. 

Es Francisco al ser canonizado quien motiva la funda-
ción de una Basílica Papal en Asís, revestida con las glorias 
de los más grandes artistas umbros e italianos, iluminada 
por las virtudes del santo y por el cromatismo de la luz filtra-
da a través de los vitrales que producen destellos encegue-
cedores sobre los ornamentos de oro y piedras preciosas.

Es Francisco con su pobreza y su carisma el que llega a 
Paraguay a establecer nuevos caminos, a construir reduc-
ciones donde vivan los itinerantes Guarani, a edificar pe-
queñas ermitas donde predicar su palabra, a evangelizar 
a través de una nueva iconografía, a usar una imaginería 
barroca al servicio de la persuasión y a convertir esta masa 
de infieles para que alcancen la gloria eterna. 

Es a través de la visibilidad de las obras levantadas en 
su nombre que se siente su invisible presencia y es su invi-
sible legado el que quedó en la tierra Guaraní iluminando 
el sendero de sus pobladores que recuerdan la simplici-
dad de sus palabras:    

 
“Oh, Señor, hazme un instrumento de tu paz…” 

Vista de la entrada de la Iglesia de Yaguarón. Paraguay.



199VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Bóveda sobre el Altar y cielo raso de la Nave Principal. 
Iglesia de Yaguarón. Paraguay.

Sagrario sobre el Altar Mayor. Siglo XVIII. Atribuído a José de Souza Cavadas. Yaguarón. Paraguay.

Vista de la nave de la Iglesia de Yaguarón. Paraguay.



200 FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARÓN

BIBLIOGRAFÍA

Diputación de Granada, Caazapá. Las reducciones Franciscanas y los Gua-
rani del Paraguay, ed. Diputación de Granada, 1998.

Durán Estragó, M., El Hechicero de Dios. Fray Luís de Bolaños, ed. Don 
Bosco, Asunción, 1995.

  Presencia Franciscana en el Paraguay (1538-1824), ed. Biblioteca 
de Estudios Paraguayos, Universidad Católica, vol. XIX, Asun-
ción, 1987.

  Testimonio Indígena 1592-1627, ed. Centro de Estudios Antropo-
lógicos, Universidad Católica, Asunción, 1994.

Guerra, J. A., o.f.m., San Francisco de Asís. Escritos. Biografía. Documen-
tos de la época “Leyenda de los tres compañeros”, cap. V, 13 y cap. 
XVIII, 72, ed. Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1998, 
7ª edición.

Garavito, F., Romanzas sin palabras “Asís, Opus 67-número 1”, poemas 
sin editar.

Lunghi, E., La Basilica di San Francesco di Assisi, ed. Grupo Scala, Fi-
renze, 1996.

 San Francesco in Assisi. Le imagini del potere, ed. Era Nuova, Peru-
gia, 2003.

 “Settecento anni di Giotto in Assisi”, apuntes tomados por Mabel 
Avila en las Conferencias del Profesor Elvio Lunghi, Università 
per Stranieri, Perugia, julio, 2010.

Plá, J., El Templo de Yaguarón. Una joya Barroca en el Paraguay, ed. Im-
prenta Comuneros, Asunción, 1970.

Ruíz Nestosa, J., El Templo de Yaguarón a pesar del tiempo, el hombre y la natu-
raleza, http//www.portalguarani.com/obras_autores_detalles.php?id_obras=7979

Trento, A., La Iglesia de Yaguarón. Reducciones Franciscanas, ed. Parro-
quia San Rafael, Asunción, 2ª edición, 2007.



201VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L a orden religiosa de la Compañía de Jesús funda-
da por San Ignacio de Loyola1 fue reconocida por 
el Papa en 1540 y en poco tiempo se hizo presente 

en diferentes lugares de Europa y en todos los reinos y 
regiones de la península ibérica. Nueve años después de 
su fundación llegaron a los dominios portugueses en el 
Brasil y en la América hispana. Iniciaron su labor pasto-
ral en la capital del virreinato peruano en 1567. 

Apenas cuatro años después de su llegada a la ciudad 
de los Reyes se desplazaron hasta el Cuzco, integrando la 
comitiva que acompaño al virrey Francisco de Toledo en 
su extensa visita oficial2. Contando con su decidido res-
paldo el cabildo de la ciudad les facilitó la adquisición de 
un privilegiado solar en la explanada ceremonial de los 
incas convertida en plaza mayor. En ese lugar y de manera 
inusual, por que en esa misma plaza se estaba edificando 
la basílica Catedral, levantaron una iglesia de nave alar-
gada, construida con muros de adobes, techo de estruc-
turas de madera y tejas. Tenía portada de piedra de dos 
cuerpos, torre exenta y capilla de indios a un costado. A 
raíz del terremoto que afecto al Cuzco en marzo de 1650, 
resultó muy dañada y se optó por su demolición. 

El nuevo templo se proyectó con planta en cruz latina, 
capillas a ambos lados de la nave, crucero y cúpula sobre 
el transepto, siguiendo el modelo ideal de la orden, la ma-

triz del Gesú, edificada en Roma después del Concilio de 
Trento en 1580. La nueva iglesia de grandes proporcio-
nes y dos torres gemelas a los pies de la nave se tenía que 
construir con piedra, cambiando los materiales con rela-
ción al demolido templo anterior. El cabildo eclesiástico 
de la Catedral se opuso a la construcción iniciando una 
querella que llegó hasta la instancia del virrey, debido a 
que al modificarse la orientación que tenía la iglesia pre-
cedente, las nuevas torres ocupaban la parte frontal del 
solar y se aproximaban a la banqueta guarnecida por un 
paramento, del atrio de la Catedral. Consideraban que 
sobrepasaba las dimensiones del espacio y buscaba pro-
tagonismo con su excesiva altura, de suerte que obstacu-
lizaba la contemplación y afectaba la jerarquía de la basí-
lica Catedral, levantada desde un siglo atrás y concluida 
poco después del referido terremoto.  

La nueva iglesia alcanzó, en opinión de muchos crí-
ticos, unas dimensiones excesivas y un tratamiento vo-
lumétrico ostentoso, mostrando alarde del poder que la 
orden jesuita quería transmitir después de casi un siglo 
de permanencia en el virreinato. Durante décadas los his-
toriadores pensaron que efectivamente la Compañía de 
Jesús había creado un modelo exclusivo para imponer su 
protagonismo, por encima del clero, la jerarquía eclesiásti-
ca y las autoridades locales.    

PODERÍO Y PROTAGONISMO DE LA COMPAÑÍA 
DE JESÚS: LA IGLESIA Y COLEGIO 

DE LA TRANSFIGURACIÓN EN EL CUZCO

ROBERTO SAMANEZ ARGUMEDO / PERÚ

1 El sacerdote español Ignacio de Loyola (1491-1556) cuya vida penitente y ejemplar le valió la santidad, puso en práctica un nuevo tipo de espiritua-
lidad y fundó la orden de vida activa en París en 1534.

2 Los jesuitas deseaban llevar a cabo una política de adaptación para cristianizar a los indios, preservando y comprendiendo su cultura, rescatando 
los elementos aprovechables para la evangelización. Esas ideas eran contrarias a las que se proponían en el gobierno del virrey Francisco de Toledo 
(1570-1600), período durante el cual el poder eclesiástico estaba subordinado al político.



202 PODERÍO Y PROTAGONISMO DE LA COMPAÑÍA DE JESÚS

Apunte a lápiz del artista alemán 
Juan Mauricio Rugendas del año 
1844. Se aprecia al lado derecho 
el perímetro del atrio de la Cate-
dral y su proximidad a las torres 
de La Compañía, que originó la 
controversia con el Cabildo Ecle-
siástico.

Ilustración de la obra del viajero austriaco Charles Wiener de 1876, mostrando 
en primer plano a la iglesia de La Merced y al fondo la iglesia jesuita.

Grabado de la obra de Charles Wiener de 1876, basado en una fotografía, mos-
trando en detalle la fachada del templo de La Compañía de Jesús del Cuzco.



203VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

A lo largo de este estudio mostraremos que no se tra-
tó de un caso aislado de protagonismo y que los jesuitas 
europeos y españoles en particular, habían empezado a 
levantar en el siglo XVII, edificaciones complejas y muy 
costosas, en sintonía con el gusto barroco que se venia 
imponiendo, dejando de lado la simplicidad y austeri-
dad de los primeros tiempos.   

En el siglo XVIII cuando habían alcanzado su mayor 
poderío los cuestionamientos que se les hacían, sumados 
a intrigas de quienes se veían postergados por las preferen-
cias hacia los jesuitas, influyeron para que el rey Carlos 
III decidiera extrañar a toda la congregación de España 
y sus dominios. En 1759 se les expulsó de los territorios 
portugueses y de los españoles en 1767. La extinción ca-
nónica de la orden fue dispuesta por el Papa Clemente 
XIV, seis años después3. Para entender tan drástica deter-
minación, que no solo afectó los cimientos de la estruc-
tura educativa de la península ibérica sino a una enorme 
cantidad de nativos americanos que recibían su decidido 
apoyo y defensa incondicional, debemos recordar una se-
rie de peculiaridades y prerrogativas, de las que ellos go-
zaban y que generaron un permanente cuestionamiento.

Desde el siglo XVI llamaba la atención que siendo una 
orden nueva de clérigos regulares, sometidos a votos de 
austeridad y pobreza, tuvieran una cantidad tan grande 
de iglesias, casas profesas, noviciados, seminarios y demás 
bienes inmuebles repartidos en varios continentes. Era tan 
grande la cantidad de edificaciones construidas por ellos 
que cuando se iniciaron los primeros estudios sobre la ar-
quitectura barroca, se pensaba que eran los introductores 
de esa tendencia que llegó a denominarse el “estilo jesuita”.

A diferencia del resto de las congregaciones religiosas 
mendicantes la constitución de los jesuitas simplificó la 
vida conventual para que tengan mayor contacto con el 
mundo, sustituyendo el convento por la enseñanza en 
los colegios y las misiones de adoctrinamiento fuera de 
Europa. Tuvieron el acierto de implantar colegios donde 
no había enseñanza alguna a la vez que se dedicaban a la 
predicación, la catequesis y la fundación de congregacio-
nes de laicos en el seno de las comunidades. 

La congregación no contó con muchos recursos en sus 
años iniciales, hasta el ingreso a la orden jesuita de un 
noble español que había sido marques de Llombay, duque 
de Gandía, virrey de Cataluña y Caballerizo del rey Carlos 
V, el venerado San Francisco de Borja. Su vocación sacer-
dotal atrajo el apoyo de numerosos personajes influyentes 

y de la mas alta alcurnia, quienes fueron los mecenas que 
aportaron recursos para las iglesias y colegios. Algunos 
conjuntos jesuíticos merecieron inclusive el patrocinio y 
el aporte económico de la monarquía española4. 

Existían además otras acusaciones que permanente-
mente circulaban entre sus detractores, como el hecho de 
que hacían votos de pobreza, castidad y obediencia, pero 
tenían un cuarto voto de obediencia al Papa. En América 
ese voto determinaba que las cuatro provincias de la orden 
establecidas en Brasil, Nueva España, Perú y Paraguay, res-
pondieran directamente al General de la orden, con sede 
en Roma, y este a su vez al Sumo Pontífice. Los sacerdotes 
de la compañía gozaban por lo tanto de privilegios papales 
y reales, que les otorgaban ventajas sobre las otras órdenes 
religiosas. Podían bautizar y confesar sin necesidad de au-
torización eclesiástica local y los obispos no podían obje-
tar esa prerrogativa. También estaban facultados a buscar 
sacerdotes misioneros en todos los territorios gobernados 
por la Casa de Austria en Europa. Es por ello que llegaron a 
las Indias frailes centroeuropeos, checos, bávaros, milane-
ses y belgas, al punto que en el siglo XVIII la congregación 
aglutinaba el mayor grupo de forasteros en las colonias es-
pañolas, a las que muy pocos extranjeros podían pasar sin 
un permiso especial de la Casa de Contratación de Sevilla.

Los Procuradores de las provincias religiosas de la Com-
pañía tenían la prerrogativa de viajar a Roma cada tres años 
para coordinar acciones y para adquirir materiales para sus 
obras de catequesis. Sus baúles estaban exentos de control 
aduanero y del pago de impuestos, creando suspicacias en-
tre quienes pensaban que llevaban y traían encargos de va-
lor para terceras personas. No menos discutible era su par-
ticipación en actividades mundanas vinculadas a las elites 
sociales, a las que brindaban dirección de conciencia y con-
fesión, influyendo en su ánimo para recibir donaciones.

Su notoria preocupación por conseguir recursos eco-
nómicos para sostener sus colegios y obras sociales con-
tribuyó a empañar su imagen, aun que sus actividades 
comerciales, la obtención de rentas inmobiliarias y el 
control de los mercados rurales, se hacían en un afán de 
obtener esas subvenciones sin faltar a sus votos de pobre-
za. Justificaban el uso del poder económico para ganar 
influencias y obtener ventajas sociales y políticas, por que 
les permitía cumplir sus fines espirituales, bajo el lema Ad 
maiorem Dei gloriam (para mayor gloria de Dios). 

Las prerrogativas descritas no eran solo eclesiásticas 
sino derivadas del incondicional apoyo de la monarquía 

3 La expansión de la orden y su liderazgo generó numerosos enemigos, entre ellos los intelectuales librepensadores del siglo XVIII. Los ataques en 
España y Portugal, secundados por los ministros y las conjuras de las Cortes Borbónicas influyeron en la decisión para su expulsión y supresión. 
Unicamente los monarcas de Prusia y Rusia no acataron la supresión del Vaticano, con lo cual La Compañía se mantuvo activa en sus territorios, 
hasta que en 1814 el papa Pío VII la restauró y permitió su resurgimiento.

4 Alcalá, Luisa Elena. Fundaciones Jesuíticas en iberoamérica. Fundación IBERDROLA, ediciones El Viso, Madrid, España 2002. Pág. 14 a 20.



204 PODERÍO Y PROTAGONISMO DE LA COMPAÑÍA DE JESÚS

Interior de la iglesia de los je-
suitas en Salamanca, España, 
iniciada en 1617. Destacan el 
solemne orden toscano y la cú-
pula en el crucero, siguiendo el 
esquema de Il Gesú de Roma.

Colegio de los jesuitas en Salamanca. El patio de la Clerecía impresiona por su 
monumentalidad. Se concluyó en 1760 con el patrocinio de la monarquía española.



205VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

española, que superando sus reservas iniciales por el so-
metimiento que los jesuitas tenían al Sumo Pontífice de 
Roma, les otorgó su confianza. El rey Felipe III y su esposa 
Margarita de Austria educada por jesuitas, les brindaron 
apoyo económico para la creación de colegios y Felipe IV 
elevó a la categoría de Reales Estudios a los que impartían.

El prestigio que alcanzó la Compañía entre la nobleza 
y la jerarquía eclesiástica, no se debía exclusivamente a la 
protección real, sino a la labor de enseñanza en colegios de 
todo tipo que se ocupaban de impartir desde las primeras 
letras y la gramática, hasta las cátedras de Teología, Moral 
y Sagradas Escrituras. La asistencia a esos centros de ense-
ñanza era gratuita y muchos de ellos estaban en ciudades 
españolas que tenían centros de estudios universitarios. 
La mayor parte de los jóvenes de la nobleza y de las cla-
ses emergentes pasaron por sus aulas y durante el reinado 
de Felipe IV en el siglo XVIII se estableció un colegio de 
nobles, destinado a la formación de la clase dirigente y la 
preparación de vocaciones para la milicia. 

En la América colonial del periodo inicial el vacio de 
la educación era notorio, debido a que las órdenes reli-
giosas mendicantes que solían ocuparse de la enseñanza, 
centraban sus esfuerzos en la labor misional de las zonas 
rurales y no atendían a los nacientes centros urbanos. Co-
nocedores del prestigio de la Compañía en la instrucción, 
fueron los propios virreyes y obispos quienes solicitaron 
su presencia. Cumpliendo con esa demanda la orden se 
estableció en las ciudades y en poco tiempo se instaló tam-
bién en lugares alejados, donde misioneros de las otras 
ordenes religiosas no habían llegado. En el virreinato pe-
ruano con el respaldo del virrey Francisco de Toledo le-
vantaron en pocos años colegios e iglesias, con preferencia 
por el Sur Andino y la zona del Lago Titicaca. En 1576 es-
tablecieron las misiones de Juli implementando el modelo 
de ordenamiento espacial y social, que más adelante se 
reproduciría en el Paraguay y el oriente boliviano. 

Para aproximarnos a lo que ocurría en España, en el 
mismo periodo en el que se iniciaba la edificación de la 
iglesia de la Compañía de Jesús en el Cuzco, debemos re-
montarnos al inicio del siglo XVII cuando en la sede de la 
orden en Roma se discutía el antagonismo entre la simpli-
cidad y austeridad que habían caracterizado a los templos 
y edificaciones, hasta el siglo anterior y la nueva realidad 
que se vivía con la imposición del estilo barroco. Los pro-
yectos promovidos con el generoso aporte de la monarquía 
española, pero sobre todo aquellos que se emprendían 
con recursos privados a través de los patronatos, estaban 
condicionados a que se empleen materiales más costosos y 

refinados ornamentos decorativos, de acuerdo al gusto vi-
gente. Los promotores deseaban que las iglesias y colegios 
que se levantaban con sus donaciones, tuvieran toda la 
grandeza y monumentalidad que permitía el nuevo estilo.

La orden religiosa en su más alta instancia, llegó a la 
conclusión de que no podía mantenerse al margen del 
gusto por la suntuosidad y el boato, que la propia igle-
sia católica pregonaba en esa época de triunfo sobre las 
herejías y de conquistas para la fe cristiana, de territorios  
catequizados en Asia y en América. Los mismos historia-
dores que llamaron “estilo jesuítico” al barroco que recién 
se estudiaba, definían ese periodo como de mundaniza-
ción y relajación espiritual de la Compañía de Jesús, por 
aceptar la grandielocuencia y la ostentación en sus tem-
plos, en base al derroche santuario de sus bienhechores.

Ante esa realidad se vieron obligados a un forzado 
cambio que tuvo que revisar los decretos de la congrega-
ción que señalaban que se imponga en sus edificaciones: 
el modo que nos es propio, que traducido al italiano se leía 
como el modo nostro que significaba buscar una tipología 
funcional en los edificios y no un estilo artístico deter-
minado. Implicaba también que se remitieran a Roma 
todas las trazas, alzados, monteas y secciones de los pro-
yectos que se fueran a construir, para que los consejeros 
edilicios verificaran si cumplían los requisitos de firmeza, 
durabilidad y austeridad religiosa5.  

Se vieron obligados a efectuar un cambio de interpre-
tación del modo nostro, para otorgar mayor permisividad 
en la forma de proyectar y edificar sus iglesias. Encon-
traron una justificación moral para trasgredir la auste-
ridad y la pobreza, diciendo que la sencillez y modestia 
estaba destinada a las viviendas de los jesuitas y no a las 
iglesias, que no eran casa de los hombres sino de Dios.

El padre Giovani Paolo Oliva, General de la orden re-
ligiosa, elegido en 1661, justifico la magnificencia de las 
iglesias con las siguientes palabras:… estas, como dedicadas 
exclusivamente a Dios, no pueden alcanzar ni aproximarse en 
la majestad de su diseño y en la riqueza de sus materiales y 
ornamentos al mérito infinito de la Divinidad. De aquí que 
en ellas tanto nuestro padre San Ignacio como todos nosotros, 
sus hijos, procuremos corresponder a la grandeza de su eterna 
omnipotencia con aquellos aparatos de gloria, cuanto mayores 
mejor6. El mismo padre General dispuso que en los pro-
yectos de iglesias que se debían remitir a Roma, para su 
aprobación, se consignen en adelante las características de 
los órdenes arquitectónicos y la ornamentación prevista.

Podemos concluir por lo tanto que el proyecto para 
la iglesia de la Compañía del Cuzco, se concibió y gestó 

5 Rodríguez Gutierrez de Cevallos, Alfonso. La Arquitectura de los jesuitas, Edilupa Ediciones, Madrid, España 2002, pág. 21.
6 Rodríguez Gutierrez de Cevallos 2002, obra citada, pág. 22 a 33.



206 PODERÍO Y PROTAGONISMO DE LA COMPAÑÍA DE JESÚS

El templo de La Compañía, levantado en la plaza de armas del Cuzco entre 1651 
y 1668. Su acentuada verticalidad, armonía y equilibrio, constituyen un desafío a 
la basílica Catedral situada en la misma plaza.



207VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

siguiendo la tónica dominante de propiciar la grandiosi-
dad y el deslumbramiento casi teatral del barroco, como 
un justo homenaje a la majestad divina, coincidiendo con 
el lema de la orden: Ad maiorem Dei gloriam. La magnifi-
ca iglesia de piedra se construyó en diecisiete años y se 
programó su conclusión para el año 1668, coincidiendo 
con el centenario de la llegada de los jesuitas al Perú.

En esta referencia al marco conceptual que definía las 
características de los templos jesuíticos del siglo XVII, no 
podemos dejar de citar dos obras emblemáticas para la 
orden de la Compañía. La primera de ellas que destaca 
por su calidad artística y monumental es la iglesia del Co-
legio Imperial de Madrid, que también reemplazó a otra 
edificada en 1567. La nueva iglesia se empezó en 1603 
contando con el apoyo económico de la emperatriz María 
de Austria, en base al proyecto diseñado por el hermano 
jesuita Pedro Sánchez, quien concibió un vasto y monu-
mental recinto que debía superar a las otras iglesias con-
ventuales que existían en la corte, concluyéndose en 1651.

Otro colegio que recibió el titulo de real fue el del Espí-
ritu Santo de Salamanca, que mereció el apoyo económico 
de la misma emperatriz aconsejada por su confesor jesuita, 
que le hizo ver que ese establecimiento se podía convertir 
en un centro de formación de misioneros que propagarían 
la fe a lo largo del imperio colonial español. Empezado 
en 1617 se edificó próximo a la catedral, la universidad y 
el convento de los dominicos, demoliendo para el efecto 
manzanas enteras con casas, una iglesia y una capilla, a 
pesar de la opinión contraria del ayuntamiento. Los claus-
tros constituyen una de las obras jesuíticas más impactan-
tes, de ese conjunto conocido como la Clerecía. Es uno de 
los edificios que destacan por su monumentalidad y rique-
zas que junto a otros de la época fueron tildados por los 
historiadores de magnificentes y presuntuosos7. 

Volviendo a la obra jesuítica en el Cuzco, cabe recor-
dar el auge económico que vivían el virreinato peruano y 
la antigua capital del imperio incaico en particular, gra-
cias al beneficio del comercio hacia las minas de Potosí, 
que a fines del siglo XVI habían llegado a producir mas 
de la mitad de la plata extraída en todo el mundo, in-
fluyendo notablemente en la economía de Europa y el 
Imperio Español. Cuzco era la ruta obligada para el trans-
porte de mercancías y centro abastecedor e industrial que 
proporcionaba productos agrícolas, ganaderos, artesanales  
y manufacturados. En esas circunstancias el empeño por 

la construcción de la iglesia y colegio de la Transfigura-
ción estaba asegurado. Como ocurrió con otros grandes 
proyectos de la Compañía las crónicas de la orden atri-
buyen la obra a los propios jesuitas, en este caso al sacer-
dote flamenco padre Gilles o Egidiano, pero los contra-
tos de ejecución demuestran la autoría de los maestros 
arquitectos Francisco Domínguez de Chávez y Arellano 
y Diego Martínez de Oviedo, quien edificó la portada y 
las torres. Se concibió con planta en forma de cruz lati-
na, con bóvedas de crucería encima de la nave y una gran 
cúpula sobre tambor circular cubriendo el crucero. A am-
bos lados de la iglesia se situaron las capillas de Indios 
y de la Penitenciería y a un costado el Colegio Jesuítico, 
donde funcionó la Universidad de San Ignacio de Loyola.

En la obra ejecutada sorprende la unidad estilística 
y acertada composición en el tratamiento exterior, a pe-
sar de la rebuscada verticalidad del conjunto, con la que 
se compensó la ausencia de un atrio o plataforma sobre 
elevada, al igual que en la Catedral. Las esbeltas torres 
gemelas flanquean el frontispicio ornamentado con pilas-
tras y arquitrabes en torno a los vanos de ventanas, emu-
lando arcos de triunfo romanos, apoyados sobre cornisas 
sostenidas en ménsulas. Una solución arquitectónica muy 
original y de impactante resultado consistió en el empleo 
de una gran cornisa que se curva sobre el frontispicio y 
vincula las dos torres campanario, reforzando su unidad 
al crear un efecto de sombra que afianza con fuerza los 
tres componentes. Encima las torres tienen campanarios 
con claraboyas elípticas abiertas en sus cuatro lados, coro-
nadas con cúpulas sobre tambor octogonal, otorgándoles 
un perfil característico que fue seguido e imitado en nu-
merosas iglesias posteriores en toda la diócesis cusqueña8.

El frontispicio de la fachada encerrado por un arco tri-
lobulado de molduras sucesivas, destaca al estar debajo 
de la gran cornisa que se prolonga hasta las torres. Esta 
tratado como una portada retablo, para presidir las cere-
monias litúrgicas al exterior, apropiándose del espacio de 
la plaza con la que se vincula directamente. Al interior 
de la iglesia el gran retablo principal replica la forma y 
proporciones de la portada, reforzando la impresión de 
tener ambos el mismo propósito religioso9. 

En su empeño por ostentar su prestigio y poder, al 
inaugurarse el templo en 1668, los jesuitas agregaron un 
mensaje de exaltación a su congregación, develando un 
lienzo que representaba la unión entre la tradición incaica 

7 El real Colegio del Espíritu Santo de Salamanca actualmente Universidad Pontificia, fue el más amplio y monumental que tuvieron los jesuitas en 
España. Su famoso Patio de las Escuelas, edificado en piedra, en cuatro niveles, fue proyectado por Joaquín de Churriguera.

8 Samanez Argumedo, Roberto. La Iglesia de La Compañía en el Cusco, una joya del barroco americano. Arkinka revista de arquitectura. Número 30, 
Lima, Perú, mayo de 1998.

9 Samanez Argumedo, Roberto. Las portadas retablo en el Barroco Cusqueño, en el libro El Barroco Peruano, colección Arte y Tesoros del Perú, Banco 
de Crédito del Perú, Lima 2002.



208 PODERÍO Y PROTAGONISMO DE LA COMPAÑÍA DE JESÚS

El claustro de La Compañía de Jesús, donde funcionó la Universidad de San 
Ignacio de Loyola en el siglo XVII. El gran volumen pétreo de la iglesia le sirve 
de marco.



209VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

y la española personificada en un miembro de la fami-
lia de San Ignacio de Loyola. El objetivo de esa polémi-
ca representación no era el de impactar a la ya recelosa 
autoridad civil, que tuvo una fuerte reacción contraria, 
ante la imagen pictórica vista por todos. Los ideólogos 
de la Compañía elaboraron para ese lienzo un mensaje 
dirigido a la nobleza indígena, que seguía vigente en el 
Cuzco. En el cuadro la orden aparece como tutora  de la 
continuidad de la descendencia incaica. Se presentan dos 
matrimonios simultáneamente, aunque estos se dieron en 
épocas diferentes y una de las parejas contrayentes es de la 
hija de quienes se muestran a un costado. Se trata de don 
Martin de Loyola, nieto de un hermano de San Ignacio 
que se casó con doña Beatriz Ñusta, hija de Diego Inca 
el último descendiente de la dinastía que lidero la resis-
tencia contra el dominio español en Vilcabamba. El otro 
matrimonio representado al lado derecho es el de la hija 
de ambos Ana María Clara Coya de Loyola, marquesa de 
Oropeza, que se casó con un bisnieto de San Francisco de 
Borja, Juan Henríquez de Borja marqués de Alcañices10.

El centro de la representación esta constituido por los 
dos santos jesuitas y el monograma de Jesús con anagra-
ma de la orden, representada como un sol resplandeciente 
para sustituir al que los incas veneraban y presentar a sus 
patronos religiosos, como creadores de un nuevo orden. A 
la izquierda los ascendientes directos de la princesa están 
presididos por su tío el inca Túpac Amaru que lideró la 
referida resistencia de Vilcabamba, representado con toda 
la dignidad que le correspondía protegido con un parasol 
de plumas sostenido por un jorobado, a la usanza de la 
nobleza incaica, a pesar de que fue capturado por orden 
del virrey Toledo y ajusticiado en el Cuzco. La controver-
tida representación pictórica completó el capítulo de la 
edificación del nuevo templo jesuítico, en una sucesión de 
desafiantes muestras de poder, que no tienen parangón en 
ese periodo de la historia del virreinato peruano. 

Detalle del lienzo que representa el matrimonio de un miembro de la familia de 
San Ignacio de Loyola y una princesa inca, descendiente de los últimos gober-
nantes del imperio del Tahuantinsuyo.

10 García Sáiz, María Concepción. Una contribución andina al Barroco Americano, en el libro El Barroco Peruano, Colección Arte y Tesoros del Perú, 
Banco de Crédito del Perú, Lima 2002.



211VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E l  ordenamiento del espacio urbano, como expre-
sión material de una cultura, se reconoce como 
condicionador de la mayor parte de las funciones 

sociales, y por ello, sus características no pasan desaper-
cibidas para el análisis de cualquier sociedad. El modo 
en cómo se estructuran los espacios abiertos en relación 
a los volúmenes que los delimitan, así como el grado de 
relacionamiento entre volúmenes, las características ar-
quitectónicas y funcionales de los mismos, así como su 
representatividad simbólica (histórica, ideológica, religio-
sa, económica o cultural), son parte substancial de una 
comprensión integral de una cultura y una sociedad. In-
tuitivamente, sin un marco teórico explícito, las élites go-
bernantes reconocieron la importancia del ordenamien-
to espacial de una comunidad y por ello, se esforzaron 
por definirlo de antemano.    

El desarrollo progresivo del sistema de jerarquías in-
ternas, así como de la serie compleja de criterios funcio-
nales aplicados hacia el interior de la organización social 
y sus modos de operación, junto a condicionantes natu-
rales (geográficos, topográficos), tecnológicos y de otra 
índole, fue moldeando, primero caóticamente, y des-
pués, planificadamente, la lógica ordenadora del espacio 
en cada sociedad y cultura. Marina Waisman enfrentó 
la construcción del entorno a partir de una perspectiva 
epistemológica influenciada por la teoría del poder de 
Michel Foucault, sintetizando su análisis en el concepto 
de “estructuración histórica del entorno”, el que expre-
sa de manera contundente, la idea de que el entorno se 

va construyendo a través del tiempo como una expresión 
material del ejercicio complejo y dinámico del poder en el 
seno de una sociedad determinada1.   

La validez del enfoque de Waisman, en cuanto aplica-
ble al análisis de cualquier entorno urbano históricamen-
te construido, se fundamenta en el reconocimiento de 
que cualquier intervención en el espacio urbano resulta 
ser, en esencia, una acción de poder, en el sentido más am-
plio del concepto foucaultniano; siendo la construcción  
de una ciudad, una colosal reafirmación del poder del 
hombre sobre el territorio, sobre la naturaleza, es decir, 
es una expresión de dominio, de control efectivo. De la 
misma manera, se entiende que toda obra arquitectónica, 
al insertarse en un espacio urbano, se constituye en una 
afirmación de la misma naturaleza pero de menor esca-
la. Un edificio, sea una casa o un palacio real, implica 
necesariamente que una serie compleja de decisiones de 
carácter económico, político, ideológico y otros, la hi-
cieron posible, siguiendo un marco cultural, normativo 
y simbólico de complejas y amplias ramificaciones. En 
suma, toda construcción, urbana o arquitectónica, su-
pone en su diseño e implantación un acto –auténtico e 
inexorable– de imposición cultural, para nada ingenuo, 
y más bien, cargado de intenciones e intencionalidades, 
política, ideológica y culturalmente comprometidas. Por 
extensión, se comprende que el cómo esa acción se or-
dena en relación a otras acciones similares adyacentes, 
implicando un determinado “orden urbano” u “orden 

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO 
DE AFIRMACIÓN DE PODER.

EL CASO DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

VICTOR HUGO LIMPIAS ORTIZ / BOLIVIA 

1  Waisman, Marina. La estructura histórica del entorno (Buenos Aires: Nueva Visión, 1983), Foucault, Michel. La Arqueología del saber  (Buenos Aires: Infinito, 1978).



212 EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACIÓN DE PODER

territorial” no es consecuencia del azar sino parte de un 
proyecto –implícito o explícito– específico de dominación 
del espacio, de un territorio, incluso de un continente. 
En síntesis, aún el urbanismo más espontáneo, implica 
necesariamente una manera explícita de imponerse en –y 
ante– el espacio, y por ello, toda intervención urbana, in-
dependientemente de su dimensión, escala, costo y ubica-
ción, puede comprenderse como una expresión de poder2. 

Desde esta perspectiva, no debe extrañar que la es-
trategia de la corona española en América haya sido la 
de ocupar el territorio a través de ciudades, siguiendo 
el mismo esquema de la reconquista, ejercicio de poder 
sobre su propio territorio que recientemente (1492) ha-
bía demostrado ser exitosa. En ese marco histórico, cul-
tural, político y militar, el conquistador español, desde 
los primeros años del siglo XVI empezó a construir una 
red de ciudades, que en tres siglos superaría el millar.

El proyecto de ocupación español, fundamentado en 
ciudades-fuerte, capaces de proyectar los avances sobre los 
nuevos territorios y al mismo tiempo asegurar su conser-
vación, debió encontrar una fórmula de ordenamiento es-
pacial urbano, con la cual pudiera fácilmente imponerse 
en el nuevo territorio, tanto en las zonas ya ocupadas por 
población autóctona como en aquellas supuestamente vír-
genes. El bagaje de experiencias culturales heterogéneas 
–consecuencia de la propia diversidad peninsular– que 
traían los primeros conquistadores, no ofrecía una res-
puesta homogénea, y por lo tanto, hubo que plantear una 
fórmula simple en términos de diseño urbano, un esque-
ma capaz de ser repetido por cualquiera que no supiera 

leer ni escribir, sin mayores dificultades. Esa fórmula, sen-
cilla, eficaz y contundente, vino a ser lo que hoy conoce-
mos como el damero o cuadrícula hispanoamericana, y 
su imposición en el nuevo continente, prácticamente sin 
variantes, debe reconocerse como una expresión radical y 
monumental de un proyecto de ocupación territorial en 
donde el modelo urbanístico era parte esencial del mismo.

El proceso de ocupación territorial, que implicó el 
reemplazo de los diferentes modelos preexistentes del ur-
banismo indígena habría de empezar desde la fundación 
de Santa Domingo (1502). En esta ciudad se ordenó el es-
pacio por medio de una síntesis original influenciada por 
modelos urbanísticos de origen europeo, la que gracias a 
su inusitada sencillez se convirtió para todos los conquis-
tadores que llegaban al nuevo continente, en un mode-
lo a repetir sin mayores dificultades. Ofrecía similitudes 
evidentes con los fuertes españoles de la Reconquista y 
al mismo tiempo, encajaba con el espíritu renacentista 
que ya empezaba a vivirse. Posteriormente, a este mode-
lo original se le adicionaría un segundo modelo, que se 
puede denominar mestizo, que integrará tanto elemen-
tos hispánicos como indígenas, y luego, surgiría un ter-
cero, construido por misioneros franciscanos y jesuitas. 

Si bien la imposición del modelo urbano en cuadrí-
cula regular supuso un rompimiento con los criterios or-
denadores del espacio indígena, existe evidencia de que 
varios de los componentes esenciales de la espacialidad 
europea tuvieron antecedentes prehispánicos, los cuales 
vale la pena al menos mencionar, pues su relativa simili-
tud con el modelo caracterizador de la conquista españo-
la de América, debió favorecer su implementación, al no 
presentarse como excesivamente diferente. 

1. URBANISMO PREHISPÁNICO

Hasta el momento de la ocupación española, el orde-
namiento físico de los pueblos indígenas que ocupaban el 
territorio que después se constituiría en la Real Audiencia 
de Charcas, definía una espacialidad urbana caracterizado-
ra de cada nación, etnia o pueblo, en función a su propia 
tradición estructuradora del entorno. La complejidad o 
simplicidad de ese ordenamiento, su grado de regularidad, 
consistencia o espontaneidad, así como del grado de solidez 
de los volúmenes edilicios que lo constituían, dependía de 
las características culturales más generales, de la compleji-
dad de sus relaciones históricas con otros pueblos, su pro-
pio desarrollo interno, su cosmovisión, modo de subsisten-
cia y grado de estabilidad del grupo en el sitio o la región.

Antecedentes de urbanismo regular español. La ciudad fuerte de Villarreal, 
del siglo XIII. Nótese el diseño, amanzanamiento y calles. (CEHOPU, 1989). 

2 El autor profundiza sobre este enfoque en su tesis doctoral, Limpias Ortiz, Victor Hugo. La Episteme arquitectónica en su relación con el entorno y su 
expresión curricular (Universidad San Francisco Xavier de Chuquisaca: 2009) imp. no publ..



213VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La diversidad de soluciones espaciales indígenas va 
desde conjuntos urbanos ordenados, con edificios públi-
cos y residencias levantadas con sillería de piedra o ado-
be, hasta emplazamientos aparentemente desordenados, 
conformados por chozas precarias instaladas en medio 
del bosque, la pampa, el valle o el altiplano. Los cronis-
tas españoles, acompañantes de los soldados responsa-
bles de la ocupación y consolidación del territorio a fa-
vor de la Corona, dejaron valioso testimonio al respecto 
de cómo organizaban su espacio urbano los diferentes 
pueblos que visitaban. Un siglo después, los misione-
ros jesuitas confirmaron y ampliaron esas descripciones. 
Para el siglo XIX y primera mitad del siglo XX queda-
ban pocos pueblos indígenas sin incorporar a la cultura 
mestiza, permitiendo que algunos exploradores primero, 
y antropólogos después, puedan todavía observar algu-
nas de esas soluciones urbanas originarias3. 

Plazas prehispánicas

En buena parte de esos emplazamientos, tanto en los de 
ordenamiento regular como irregular, existía un espacio, 
generalmente central, que se constituía en lo que hoy se 
entiende como plaza, en donde se desarrollaban las princi-
pales actividades colectivas, tanto ceremoniales religiosas, 
como comerciales y sociales. En no pocas oportunidades, 
la edificación principal se encontraba en las proximida-
des de ese espacio público central, cuando no en el cen-
tro del mismo. Dependiendo de la cantidad de viviendas 
y número de habitantes, podían existir plazas menores.

Calles prehispánicas

El concepto de calle, como espacio de circulación 
definido por volúmenes edilicios que lo flanquean y 
direccionan, parece limitarse en su acepción más clara, 
a algunos centros poblados más densamente edificados 
de las regiones mesoamericana (Tenochtitlán) y andina 
(Chan Chan, Cusco). Entre las ciudades de las zonas ba-
jas, algunos cronistas comentan sobre avenidas flanquea-
das de palmeras, que conectaban la puerta principal con 
la plaza central. Schmidel menciona que los Jarayes con-

taban con un camino de ocho pasos de ancho, bordea-
do de flores y pulcramente limpio, que llegaba hasta la 
casa del cacique4. Esto no es otra cosa que lo que hoy se 
entiende como una avenida o bulevar, lo que demuestra 
que estos pueblos poseían y aplicaban criterios de jerarqui-
zación urbana relativamente sofisticados. La mayor parte 
de las demás ciudades, si bien necesitaban vías de circula-
ción interna, no presentaban éstas la definición espacial 
que se entiende para calle desde una perspectiva actual. 
La circulación se desarrollaba entre las edificaciones y a 
través de espacios difusamente ordenados. 

Murallas prehispánicas

La muralla, como edificación defensiva y también 
como delimitadora de espacios sagrados, era también co-
mún, tanto en pueblos organizacionalmente complejos 
como en aquellos de estructura más sencilla. Ejemplos 
demostrativos son la gran muralla de piedra de Sacsahua-
mán, los muros de adobe de los “barrios” de Chan Chan 
y los muros ceremoniales de Tenochtitlán. En las zonas 
boscosas y de las pampas, el cerco protector de cada po-
blación estaba constituido por empalizada, con una o 
más puertas de ingreso controladas. Alonso Soleto Pernía 
describe una de esas vallas protectoras, indicando que 
“...era un cerco de la manera de un fuerte, muy reforza-
do, y estaba… por temor de sus enemigos que tenían... 
Era el fuerte de árboles de higuerones, y de cedros y ce-
dros, plantados alrededor para edificar su ciudad…5” Bajo 
condiciones de enfrentamiento extremo y constante, ese 
cerco podía ser doble y constar con una serie de refuerzos 
que lo convertía en una protección comparable a una mu-
ralla. Ulrico Schmidel describe en detalle uno de estos6.

Equipamiento colectivo prehispánico

La bibliografía sobre la arquitectura prehispánica 
abunda en descripciones sobre los grandes templos y 
temenos sagrados que construyeron los pueblos prehis-
pánicos, especialmente en las sociedades que alcanza-
ron mayor grado de desarrollo material, así como en la 
descripción de la arquitectura residencial. Sin embargo, 

3 En todo caso, es lícito suponer que la mayor parte ya presentaba el impacto de los modelos mestizos o había adoptado soluciones precarias dife-
rentes a las originales de su cultura.

4 Schmidel, Ulrico. Relatos de la Conquista del Rio de la Plata y Paraguay 1534-1554 (Buenos Aires: Alianza, 1944). Capítulo 36. Tomado de la separata 
publicada por la Academia Cruceña de Letras.

5 UAGRM. Cronistas Cruceños del Alto Perú Virreinal. Santa Cruz: UAGRM, 1961. Pág. 134. La descripción es de 1635.
6 Ver los siguientes documentos: Schmidel, Ulrico. Relatos op. cit. La antropóloga alemana Krekeler cita una descripción similar de Pedro Lozano; 

ver Krekeler, Birgit. Historia de los Chiquitanos (Traducción del original en alemán por Jüergen Riester). La Paz, 1993. Pág. 148 y 195.



214 EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACIÓN DE PODER

además de las edificaciones religiosas, existía otro tipo de 
edificaciones de carácter público, construidos en las mis-
mas ciudades, las que enriquecían funcionalmente a las 
mismas. En varios pueblos de las zonas bajas, por ejemplo, 
existía en la plaza central o próxima a ella una “casa de los 
hombres”, llamada “bebedero” por los primeros misione-
ros, que podía albergar indistintamente al cacique, a los 
jóvenes solteros, ser albergue provisional de los forasteros 
y lugar destinado a las ceremonias de iniciación guerrera 
o sacerdotal y adoración de sus dioses7. Allí se colgaban 
los trofeos de guerra y de caza. La ubicación privilegia-
da en el conjunto, construida al lado del espacio abier-
to central, contribuía a fortalecer el sentido simbólico 
del bebedero. A diferencia del resto de las edificaciones, 
esta era construida por toda la comunidad.  

Esos antecedentes prehispánicos habrían de ser reem-
plazados, total o parcialmente, por un nuevo modelo de 
ordenamiento espacial, cuya regularidad –si bien no com-
pletamente extraña a varios pueblos– presentaba un cam-
bio espacial significativo y para muchos de ellos, radical. 
La imposición de la cuadrícula no vino sola sino acompa-
ñada del cambio –en este caso, radical– de los elementos 
arquitectónicos significantes. Así como cambió la reli-
gión y el gobierno, los modos de producción, las relacio-
nes sociales y las costumbres, cambió el urbanismo y la 
arquitectura. En otras palabras, el cambio drástico en las 
relaciones de poder se expresó en el espacio. 

El reemplazo urbanístico impuesto tuvo que enfrentar 
en las regiones más densamente pobladas y especialmente, 
en aquellas en donde el urbanismo y la arquitectura ha-
bían alcanzado complejidad tecnológica y funcional, una 
reacción inmediata de tipo espacial. Desde una perspecti-
va de poder, la tensión generada entre la imposición de la 
cuadrícula regular  y el surgimiento espontáneo del trazado 
irregular en la periferia, no fue otra cosa que una tensión 
entre dos discursos de poder, manifestándose a nivel espa-
cial. Esta reacción contracultural, motivada por diversos 
factores, vendría a generar un urbanismo mixto, cuya mor-
fogénesis y cualidades vale la pena identificar y sistematizar.

2. URBANISMO HISPANOAMERICANO

Durante los siglos coloniales, las ciudades españolas de 
la Audiencia de Charcas, cumplieron funciones diversas, 
como centros administrativos, industriales, comerciales o 
de abastecimiento. Desde el siglo XVI, el centro adminis-

trativo principal fue la sede de la Audiencia y del primer 
obispado, la ciudad de La Plata, mientras que Potosí era el 
centro industrial y económico principal, conformando am-
bos centros, lo que sería el primer eje político-económico 
de lo que hoy es Bolivia. En menor medida, se encuentran 
dos ciudades de importancia económica y administrativa 
secundaria, La Paz y Oruro, esta última se fundaría recién 
en el siglo XVII. Por su ubicación estratégica a mitad de 
camino entre La Plata-Potosí y Arequipa, y por el incre-
mento de su producción minera, La Paz se convirtió en 
la ciudad de mayor población de la Audiencia a fines del 
siglo XVIII. Por su parte, existía una serie de ciudades de 
importancia aún menor, las que cumplían el rol de centros 
de abastecimiento para las ciudades principales, aunque 
también tenían responsabilidades administrativas e inclu-
so eclesiásticas; ellas eran, en orden de importancia demo-
gráfica y económica: Cochabamba, Mizque, Santa Cruz 
de la Sierra, Oruro y Tarija. La importancia estratégica de 
la única ciudad llanera importante aumentó durante el 
siglo XVIII gracias  al comercio generado por las misiones 
jesuíticas de Moxos y Chiquitos, de las que era el punto 
obligado de ingreso y salida. Otras poblaciones, contem-
poráneas a las ya mencionadas, como Paria (1535), Tupiza 
(1535), Porco (1542), Chayanta (1564), Tarabuco (1564), 
Tomina (1575), Padilla (1583), Azurduy (1590), Monteagu-
do (1595) y otras, cumplían roles secundarios en relación 
al núcleo urbano y económico principal La Plata-Potosí8. 

Ese conjunto de poblaciones españolas presentaba 
en todos los casos, un entramado regular en la zona cen-
tral, rodeado de trazados espontáneos, conformando una 
estructura mixta. En este sentido, se puede identificar 
dos modelos urbanísticos coincidentes en la Audiencia 
de Charcas, el modelo hispánico definido por el damero 
fundacional, regular y rígido en su definición, habitado 
principalmente por peninsulares y criollos, y el modelo 
mestizo, de trazado irregular o circunstancial, que respon-
día a asentamientos espontáneos, ubicados progresiva-
mente a la vera de caminos, acequias, arroyos y templos 
parroquiales, generalmente poblado por indígenas, mes-
tizos, mulatos, zambos y negros. Mientras el primero se 
presentaba compacto y unificado, el segundo modelo se 
mostraba fragmentado y disperso, conformando lo que se 
denominó ya desde entonces “barrios de indios” y a veces 
“parroquias de indios”. Con los años, ambos modelos se 
integraron, conformando una estructura urbana mixta. Vale 
la pena señalar que no fueron pocos los casos en los que la 
irregularidad de algunos barrios de indios, como se llama-

7 Parejas Moreno, Alcides y Suárez Salas, Virgilio. Chiquitos: Historia de una Utopía. Santa Cruz: UPSA-CORDECRUZ, 1992. Pág. 37.
8 Sobre este tema, ver Cuadros, Alvaro. Ciudad y Territorio: la construcción del espacio nacional (La Paz: 1996). Gráfico 10, pp. 66-69.



215VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ba a esas zonas de diseño circunstancial, fue reemplazada 
por el damero, por órdenes de alguna autoridad superior, 
interesada en facilitar el control de los barrios periféricos.

Esta realidad urbana colonial en su dimensión material 
o física ha sido descrita y sistematizada por varios investi-
gadores. Algunos de ellos, la han analizado desde perspec-
tivas que no ignoran las relaciones de poder que las moti-
vaban, pero no han profundizado en la integración crítica 
de sus componentes, tanto los estructurales como los com-
plementarios. Esa es precisamente la intención de este tra-
bajo, que si bien se concentra en lo que fue el urbanismo 
en la Audiencia de Charcas, su enfoque histórico-crítico 
se puede aplicar al resto de la Hispanoamérica virreinal. 

Son siete las características espaciales principales de la 
cuadrícula hispanoamericana, todas reconocibles a cronis-
tas de la época, aunque no necesariamente explicitadas 
de manera sistemática, al menos desde una perspectiva 
de análisis urbano-arquitectónico. Se las puede dividir en 
dos tipos de características: las estructurantes, y las com-
plementarias, todas esenciales para comprender el sentido 
espacial de la ciudad charqueña. Las características estruc-
turantes son cinco y están presentes en Charcas: el trazado 
mixto (cuadrícula en el centro, e irregular en la periferia), 
el amanzanamiento (regular e irregular), el parcelamiento 
(en solares regulares particulares y el colectivo), la plaza 
de armas y las calles. Las características complementarias 
a  esas cinco mencionadas son dos, presentes también en 
la mayor parte de las ciudades de Charcas: una arquitec-
tónica y la otra, social, ambas con un fuerte contenido 
simbólico y político. La que resulta sexta es la ubicación 
privilegiada de la iglesia matriz y del cabildo en frente a la 
plaza, remarcando la presencia de los dos poderes princi-
pales en el espacio de mayor privilegio y la séptima, es la 
segregación espacial de las residencias de españoles y crio-
llos, ubicados preferentemente en el centro, en relación al 
resto de la población (indígenas, mestizos, mulatos, zam-

bos y negros), asignados a vivir en los manzanos alejados 
o barrios/parroquias de indios. Estas dos últimas caracte-
rísticas no se presentan de forma pura en ninguna ciudad 
charqueña, abundando ejemplos de superposición social y 
sesgos particulares en la asignación de solares privilegiados.

2.1. Trazado urbano mixto

El trazado urbano de las ciudades de Charcas durante 
los tres siglos virreinales presenta dos modelos claramente 
diferenciados en cuanto a su posicionamiento geográfico 
en la mancha urbana: el trazado en cuadrícula o dame-
ro fundacional en el centro y zonas de expansión plani-
ficada y el trazado irregular de los barrios, parroquias y 
poblados de indios, mestizos y otros pobladores no es-
pañoles, ubicados en la periferia o proximidades de las 
entonces pequeñas urbes.   

Damero fundacional o cuadrícula

El urbanismo colonial se desarrolló de manera sor-
prendentemente homogénea. El trazado de las calles de 
las ciudades fundadas respondió básicamente al modelo 
en damero con plaza central abierta, solución que empieza 
a utilizarse a principios del siglo XVI, específicamente en 
Santo Domingo (1502) muchos años antes que se dicta-
ran las Ordenanzas de Población (1573). Los antecedentes 
europeos para este modelo urbanístico de trazado regular 
se encuentran en las más de 200 bastillas francesas cons-
truidas en la baja Edad Media, y principalmente, en las 
villas y fuertes españoles de la Reconquista, construidos 
a partir del siglo XIII en el área oriental de la península 
ibérica (Villarreal, 1274; Briviesca, 1313, Castellón de la 
Plana, 1357 y otras) y continúan durante los siguientes 

La cuadrícula hispanoamericana y su expansión independiente de la geografía (CEHOPU, 1989). 



216 EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACIÓN DE PODER

dos siglos, hasta Puerto Real, construida en 1483 por los 
reyes Católicos en Andalucía, menos de una década an-
tes de la victoria final ante los musulmanes9. 

En ninguno de esos casos se presentaban manzanos 
regulares con plaza central coincidente con el trazado ge-
neral que corresponde al modelo urbanístico propio del 
damero hispanoamericano. Las características de éste mo-
delo, aplicado en la mayor parte de las ciudades fundadas 
por españoles en América, debe entenderse como una 
acción pragmática del conquistador, que al sintetizar en 
forma creativa los modelos urbanos medievales y renacen-
tistas, genera un urbanismo regular diferente a los mode-
los previamente existentes10.   

La cuadrícula como estructura urbana original de la 
ciudad fundacional, se define como núcleo de la ocupa-
ción y dominio de un territorio, en principio hostil. La 
potencia del trazado, impuesto a partir de un manzano 
central abierto y libre, desde el cual se desarrollan los 
manzanos de planta cuadrada y calles rectas, se consti-

tuye en la expresión básica del dominio español sobre el 
nuevo continente. A pesar de que esta cuadrícula funda-
cional fue rápidamente “contaminada” (cortada, distor-
sionada) por las irregularidades de la periferia, especial-
mente en Charcas, su permanencia histórica, así como 
su consolidación edilicia y carácter central, aseguraron 
la continuidad de su importancia simbólica, además de 
funcional durante todo el período colonial. 

La sencillez del modelo contribuyó a su aplicación ge-
neralizada. Una recopilación de Catalina Romero muestra 
que para 1580, los españoles ya contaban con 230 ciudades 
permanentes, lo que implica un número bastante mayor 
de fundaciones, pues en este primer siglo, varios intentos 
fracasaron definitivamente, y en otros casos, se realizaron 
traslados, en algunos casos, en varias oportunidades. 50 
años después, en 1630, se habían fundado y establecido 
definitivamente 100 nuevos centros urbanos. El ritmo se 
mantuvo hasta 1810, cuando se contaba con 911 ciudades 
fundadas, la gran mayoría de ellas en zonas no previamen-

El damero regular de La Plata, sede 
de la Audiencia de Charcas. Nótese 
el diseño de su plaza de armas abier-
ta en el centro, su amanzanamiento y 
calles. Nótese la irregularidad nacien-
te de su periferia. 

9 Negro Túa, Sandra. “La Ciudad  Medieval: de la imagen ilusoria a la realidad urbana” en Memorias del Congreso Sudamericano de Historia (Santa 
Cruz de la Sierra: 2003 - Digital).

10  Sobre estos aspectos, ver Limpias Ortiz, Victor Hugo. Santa Cruz de la Sierra: arquitectura y urbanismo (Santa Cruz: UPSA, 2001).



217VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

te pobladas del continente11. La acción fundacional hispa-
noamericana, por su escala y extensión territorial, puede 
destacarse como una de las acciones de ocupación territo-
rial más extraordinarias de la historia de la humanidad. Es 
importante destacar que ese proceso de ocupación territo-
rial, de tres siglos de duración, exigió de España una emi-
gración que se estima superior a 4 millones de sus habitan-
tes, la mayor parte de los cuales jamás volvió a la Península.

La sencilla pero contundente regularidad del damero 
hispanoamericano, no se aplicó como simple acción te-
rritorial, sino como un gesto político de impacto cultu-
ral intencionadamente transformador. Ramón Gutiérrez 
señala que “…el modelo fundacional indiano, en su in-
usitado reduccionismo y simplificación espacial termina 
actuando como elemento aculturizador que hace tabla 
rasa de las singularidades de valores y creencias regiona-
les, para uniformarlos…, desde una perspectiva… autori-
taria y externa…” El efecto simbólico de la intervención 
española en el territorio tenía, a su vez “…un carácter 
didáctico, capaz de generar el sistema de comprensión. 
Por ello se estipulaba que las casas debían estar de for-
ma tal “que cuando los indios las vean les cause admiración 
y entiendan que los españoles pueblan allí de asiento y les 
teman y respeten para desear su amistad y no los ofender12”.

La importancia de lo simbólico en un proceso de im-
posición cultural como el desarrollado por el imperio es-
pañol en América se reconoce en la insistencia hispánica 
en preservar las ciudades prehispánicas importantes (Te-
nochtitlán y Cusco, por ejemplo) en cuanto a sitio, impo-
niéndoles una nuevo trazo superpuesto al original, aún 
a costa del esfuerzo extra que tal tarea exigía. El caso de 
la capital Mexica es el más evidente al respecto, pues se 
insistió en un sitio inadecuado e incómodo, y se prefi-
rió invertir en la construcción de una nueva ciudad sobre 
la antigua, a simplemente destruirla y construir la nueva 

en un sitio cercano más conveniente. En este sentido, 
los conquistadores reconocieron que el valor simbólico 
de las capitales prehispánicas estaba estrechamente li-
gado al sitio y a la cosmovisión de los pueblos conquis-
tados y que, en algunos casos particulares, valía la pena 
superponer el damero por encima el trazo original, para 
remarcar su victoria y dominio territorial13. 

La característica fundamental de este urbanismo fun-
dacional es la radical sencillez de su regularidad. Ortogo-
nal y discrecional en su biaxialidad, el damero conceptual-
mente intenta ocupar la totalidad del territorio, y aunque 
nunca lo hace, ya sea por un accidente geográfico (ribere-
ño o montañés) o por el surgimiento de las irregularida-
des periféricas, la malla incompleta sugiere su continuidad 
infinita, expresando así la amplitud de su intencionalidad 
política. La fuerza del gesto racional del damero resulta 
por lo tanto, contundente y agresiva, sustentado en su 
esencia morfológica y en la actitud política que la motiva. 
La discrecionalidad de la malla, que ignora colinas, arro-
yos, incluso ríos, es una manifestación concreta de la fir-
meza de su sentido dominador.   

Desde esa perspectiva, el origen “renacentista” de la 
malla urbana tipo damero no es casual. Aunque desde 
Mileto en el Siglo V A.C. los trazados regulares se ha-
bían planteado y ejecutado en diferentes culturas, tanto 
en oriente como en occidente, ninguno de esos trazados 
regulares –o planificados, como también se los denomi-
na– presentaba el grado de sencillez morfológica y rigidez 
estereométrica que caracterizan al damero hispanoameri-
cano, por lo menos hasta el siglo XVI14. El pensamiento 
del Renacimiento, al cual la península ibérica empieza 
a aproximarse con reyes católicos durante la fase final 
de la Reconquista (fines del S. XV), y lo asume en serio 
–incluso propositivamente– con Carlos I y Felipe II du-
rante el siglo XVI, planteaba el derecho al dominio de 

11 El listado de Romero contiene muy pocas ciudades de Charcas en lo que es hoy el territorio boliviano, siendo más detallado en ciudades “char-
queñas “ que hoy están en Paraguay, Argentina y Chile, Además de algunas fechas que no coinciden con las que en Bolivia hoy se considera 
comprobadas, faltan varias ciudades permanentes de Charcas, como todas las ciudades menores mencionadas en un párrafo anterior, además de 
Vallegrande y Chilón. Ignora también, las reducciones jesuíticas completamente. Se puede presuponer entonces que el total de ciudades efectiva-
mente fundadas superó con creces el millar. Ver Catalina Romero Romero. “Fundaciones españolas en América: una sucesión cronológica” en 
CEHOPU. La Ciudad Hispanoamericana: El Sueño de un Orden (Madrid: CEHOPU -Cedex- Ministerio de Fomento, 1997, 2da. edición)  pp. 275-
303. Esta monumental publicación, que sintetiza el gran encuentro de historiadores urbanos de octubre de 1985 en Buenos Aires, y acompañó 
una exposición que recorrió el mundo durante la década de los ´90, sigue siendo la referencia principal sobre el tema. Curiosamente, los editores 
excluyeron las plantas urbanas de los dos fuertes españoles que, hasta entonces, se habían planteado como antecedentes directos de la cuadrícula 
hispanoamericana, modelo que, desde ese evento, quedó demostrado que en realidad fue una expresión nacida en el nuevo continente.

12 Gutiérrez, Ramón. Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica (Madrid: Cátedra, 1983), pp. 80.
13 Prueba de la actitud pragmática, flexible y acomodaticia de los españoles, es que hubieron casos, como en Cholula, en donde se optó por construir 

una nueva ciudad (Puebla, en ese caso), destruyendo la anterior. Ello se hizo porque el valor simbólico del sitio de Cholula no era tan significativo. 
Ver “Las Reducciones indígenas en el urbanismo colonial” en Gutierrez, Ramón (Coordinador). Pueblos de Indios, otro urbanismo en la región andina 
(Quito: Abya-Ya, 1993), pp. 18-19.

14 Muchos años después, el “iron-grid” anglosajón, vendría a reformular ese reduccionismo en el trazado urbano.



218 EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACIÓN DE PODER

la naturaleza por el hombre, de una manera categórica, 
desconocida hasta entonces15. Era el inicio de la Era Mo-
derna, y el damero hispanoamericano es la expresión ur-
bana de esa nueva etapa de la historia occidental. 

El carácter político y simbólico del uso indiscrimina-
do de la cuadrícula en las nuevas fundaciones queda en 
evidencia ante el contraste particular que supuso la con-
formación espontánea de Potosí a partir de 1545, la que 
demuestra que la dinámica de ocupación y su respectivo 
ordenamiento regular, dependía de la consciente decisión 
política de quienes fundaban una ciudad, de que lo hacían 
a nombre de la corona española. El asentamiento minero 
de Potosí se dio antes de que tal decisión pueda tomarse, 
y por ello, su nacimiento como ciudad se dio de manera 
diferente al resto de las ciudades principales charqueñas. 
La imposición de la cuadrícula en La Plata, La Paz, Cocha-
bamba o Santa Cruz de la Sierra, al margen de la posible 
irregularidad de asentamientos previos, confirma al mode-
lo como estándar urbanístico continental para entonces.

Trazado circunstancial o irregular

Apenas levantada la ciudad fundacional, que podía o 
no contar con una muralla o cerco protector, individuos, 
familias o grupos de indígenas se asentaron en los extra-
muros o en los bordes de la cuadrícula española. Con-
tribuyó a ello la prohibición expresa de que se mezcle la 
población española con la indígena. Con los años, estos 
asentamientos se convirtieron en barrios y en parroquias, 
y en ellos se ubicaron mestizos, negros, mulatos y zambos. 

Sin que exista una planificación previa, ni autoridad 
interesada en definir a priori un orden urbano para es-
tos barrios “ajenos”, las viviendas, en muchos casos, co-
lectivas y precarias, se fueron construyendo siguiendo el 
perfil de caminos, sendas o cualquier accidente geográ-
fico significativo que enfrentaban mientras se ampliaba 
la superficie ocupada, ignorando la continuidad del tra-
zado regular original. No existiendo un criterio de lotea-
miento u orden espacial definido, las nuevas construc-
ciones se ordenan orgánicamente, siguiendo criterios de 
consanguinidad o afinidad de parentesco u ocupación.

Lentamente, los cercos protectores o murallas desapare-
cieron conforme se lograba la “pacificación” de la zona, ase-
gurando de factor, la integración de estos barrios en la zona 
“urbana”. Con los años, surgieron circunstancialmente ca-
lles, callejuelas, pasillos e incluso plazas secundarias, todas 
marcadas por la sinuosidad y la irregularidad en cuanto 
a la carencia de la ortogonalidad propia de la cuadrícula.

Este urbanismo orgánico, resultante de acciones de 
autoconstrucción no planificadas ni controladas, no ne-
cesariamente debe comprenderse como desordenado. En 
realidad, la estructura resultante responde a un orden 
caótico, cuyos criterios de ordenamiento son distintos a 
los que definieron la regularidad renacentista de la cua-
drícula. En este tipo de asentamiento, las decisiones de 
dónde intervenir y construir son consecuencia del aná-
lisis de diferentes factores, entre los que se encuentran 
la disponibilidad de terreno, la proximidad a una vía de 
paso (camino o senda), la cualidad del sitio, la proximi-
dad de otras viviendas, el parentesco o la afinidad, entre 
otros. También son importantes factores de decisión la 
proximidad de arroyos, lagunas o ríos. En realidad, se 
actúa arbitrariamente pero conforme la conveniencia y 
la posibilidad, aunque tampoco hay que olvidar que es 
posible que en estos asentamientos simplemente se ha-
yan aplicado criterios prehispánicos de ordenamiento.

En ese sentido, la aplicación consciente de criterios 
propios del indígena en cuanto a cómo ocupar el terre-
no, podría comprenderse como una reacción cultural 
contra la ocupación española. Así, la irregularidad de 
los “barrios de indios” podría entenderse como una 
acción política de rechazo a la regularidad imperial. Sin 
embargo, este tipo de interpretación merecería una in-
vestigación rigurosa que la sustente, pero es lícito supo-
ner que actitudes como ésta bien pudieron manifestarse.

La irregularidad de los asentamientos mayoritariamen-
te indígenas en los márgenes de la cuadrícula española, 
es un fenómeno común en toda América, especialmente 
en aquellas regiones en donde la población indígena era 
proporcionalmente significativa en la población urbana. 
Aunque es evidente que hubo asentamientos indígenas 
que respondieron fielmente a la cuadrícula, también lo 
es el hecho de que la irregularidad periférica a la cuadrí-
cula se manifestó en algunas ciudades hispanoamericanas 
al margen de la condición indígena, mestiza o negra de 
los asentamientos periféricos; situación que no es la re-
conocida en la Audiencia de Charcas, en donde la irre-
gularidad de la periferia si coincide con la condición in-
dígena de los asentamientos de borde. En todo caso, el 
trazado colonial debe entenderse en sus dos dimensiones 
complementarias y simultáneas: la española, fundamen-
talmente regular, y la indígena, generalmente irregular. 

Descubierta por los españoles la riqueza argentífera, 
la velocidad en la que ocurrió la ocupación de Potosí im-
pidió el ordenamiento regular en cuadrícula, habiéndose 
desarrollado de manera espontánea, sin orden aparente 
alguno. Arzans señala que en los primeros años “…cada 

15 Adoptamos el nombre de “Carlos I” y no “Carlos V” para el mismo monarca, pues “primero” es la numeración hispánica, siendo “quinto” de 
Germania. Que el criterio de los historiadores, mayoritariamente anglosajones, haya impuesto el último y no el primero, es tema secundario.



219VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

cual hizo su casa con tanta prisa que careciendo de la 
forma hubieron de quedar sin calles por donde pasar, 
y así en espacio de 18 meses se hicieron más de 2.500 
casas para más de 14.000 personas entre españoles e in-
dios16…”. El caos urbano motivó la promulgación y apli-
cación de ordenanzas virreinales que obligaron a la apli-
cación de la cuadrícula, lo que pudo ejecutarse antes que 
termine el siglo XVI. Sin embargo, la regularidad recu-
perada se perdería nuevamente en las décadas siguientes, 
ante el ímpetu y dinamismo del crecimiento de la urbe 
minera, que llegó a ser la más poblada del continente.  

2.2. Amanzanamiento

El amanzanamiento de la cuadrícula hispanoamerica-
na, difiere de sus antecedentes españoles principalmente 
en su escala. Los manzanos americanos miden de 80 a 
150 varas por lado y prácticamente son todo de planta 
cuadrada. Su medida más común es de 100 y 120 varas, 
dimensiones que se encuentran en las primeras ciudades 
de Charcas, fundadas en el siglo XVI (La Plata, La Paz, Po-
tosí, Cochabamba y Santa Cruz de la Sierra, entre otras).

La regularidad de los manzanos trasciende la topo-
grafía, aún en casos extremos de irregularidad, como La 
Paz, manifestándose como una expresión contundente de 
dominio del territorio, negándose el español a adaptar-

se a la geografía montañosa. Solamente cuando la pen-
diente se volvía imposible para la mula o el caballo, o un 
río atravesaba la zona, la regularidad se abandonaba. Si 
las demandas de población lo exigían y la ciudad salva-
ba el obstáculo, se aseguraba la continuidad del damero, 
siempre que la orilla opuesta no haya sido ocupada previa-
mente por pobladores indígenas o mestizos.  

Los manzanos irregulares de la periferia no española 
completaban con sus formas orgánicas el trazado urbano, 
matizando una ocupación espacial que en otras latitudes, 
en donde la población indígena no era significativa, se 
mantuvo fielmente regular durante siglos. La presencia ma-
yoritaria indígena en Charcas, así como la mayor densidad 
de ocupación territorial, especialmente en la región andi-
na, limitó de manera temprana la intención ordenadora 
hispánica. Los barrios indígenas y mestizos de Potosí y La 
Paz, con su sinuosa irregularidad, rodearon paulatinamen-
te las dos ciudades de mayor población, “encerrando” la 
cuadrícula central, como permiten reconocer la iconogra-
fía urbana de esas ciudades, así como las descripciones de 
cronistas. Laura Escobari describe los poblados, barrios y 
parroquias de indios de Potosí y La Paz, demostrando una 
compleja y diversa realidad urbana mixta. En La situación 
hubo de facto una situación de dos ciudades enfrentadas, 
la española La Paz y la indígena de San Pedro y Santiago 
de Chuquiago, consecuencia ésta última de una reagrupa-
ción formal de varias comunidades aymaras17.  

La ciudad mestiza: Potosí con su 
cuadrícula central y sus barrios 
de indios. Óleo de Berrios, 1758. 

16 Arsánz de Orsúa y Vela, Bartolomé. Historia de la Villa Imperial de Potosí (Brown University, 1965). Pág. 42.
17 Escobari de Querejazu, Laura. “Poblados de indios dentro de poblados españoles: el caso de La Paz y Potosí” en Gutiérrez, Ramón (Coord). Pueblos 

de Indios: otro… op. cit. Pp. 319.



220 EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACIÓN DE PODER

La presencia normativa de la Real Audiencia en La Pla-
ta, pudo haber sido un factor que contribuyó a que los pri-
meros barrios y parroquias de indios de la capital de Char-
cas no hayan adoptado la irregularidad que se observa en 
las dos ciudades mencionadas. Sin embargo, la iconografía 
y las descripciones del siglo XVIII muestran que la “mes-
tización” del trazado ocurrió como en las demás durante 
el período virreinal, aunque de manera tardía. Tanto en la 
actual Sucre, como en Cochabamba y Oruro, la irregula-
ridad de los barrios indígenas no fue tan radical como los 
casos potosino y paceño, pero el carácter circunstancial de 
sus barrios de indios virreinales es evidente hasta nuestros 
días. En estas ciudades, el trazado indígena no llega a ro-
dear completamente la ciudad –como ocurrió en Potosí y 
La Paz– sino que se construye en zonas específicas, norte y 
sudoeste en Oruro, por ejemplo. En el caso de Cochabam-
ba, su crecimiento irregular recién se dio a partir de me-
diados del siglo XVIII, cuando inicia su despegue econó-
mico, gracias a las minas de oro descubiertas en Ayopaya, 
las que le permiten superar demográficamente a su vieja 
“rival”, Mizque, que entra en decadencia desde entonces18.

En Santa Cruz de la Sierra, por la menor densidad 
de ocupación del territorio y la subsecuente menor pre-
sión de la población indígena sobre la ciudad española, 
la regularidad del damero parece haberse mantenido 

bien avanzado el período virreinal, aunque si se puede 
reconocer ciertos sesgos a dos y tres cuadras de la plaza, 
sugiriendo una progresiva flexibilización del trazado de 
la original San Lorenzo el Real. La sinuosidad de los tra-
zados mestizos debió incorporarse durante el siglo XVII, 
en asentamientos que hoy se pueden reconocer en las 
zonas de Siete Calles y El Tao, pero no hay pruebas de 
ello y solamente se cuenta con la tardía Descripción del 
gobernador Francisco de Viedma, quien visitó la ciudad 
en 1787. Es el primer documento que deja reconocer la 
existencia de una periferia indígena en la capital cruceña 
“Las calles principales son once, sin forma, ni orden en el 
arreglo de sus infelices ranchos, los que están dispersos, 
particularmente en los catos, en arrabales19…” 

2.3. Parcelamiento

El carácter mixto del trazado implicó no solamen-
te una diferencia en cuanto al criterio de subdivisión 
de los manzanos resultantes, sino también en cuanto al 
sentido de propiedad asignado. En ese sentido, se pre-
sentan dos modos de posesión: el particular y el colec-
tivo, el primero dominante en la cuadrícula central y el 
segundo, en la periferia irregular.   

La ciudad mestiza: Oruro con su 
cuadrícula central y sus barrios 
de indios en la perifera. Plano 
de autor Anónimo de 1781. 

18 Schoop, Wolfgang. Ciudades bolivianas (Cochabamba: Los Amigos del Libro, 1981). Oruro en pág. 98-99 y Cochabamba en pág. 134.
19 Viedma, Francisco de. Descripción geográfica y estadística de la Provincia de Santa Cruz de la Sierra (Cochabamba: Los Amigos del Libro, 1969). Pág. 117 (acáp. 301).



221VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Los manzanos se parcelaron de manera relativamen-
te homogénea en todo el continente. La subdivisión del 
manzano regular en cuatro solares idénticos se aplicó en 
buena parte de las ciudades, en las que aún hoy es posi-
ble reconocer ese criterio de loteamiento, que por supues-
to sufrió varias subdivisiones posteriores, generalmente 
durante el siglo XIX. Los casos especiales ameritaban la 
asignación de dos solares y hasta el manzano entero, en 
algunos casos. La iglesia matriz y el cabildo, las dos insti-
tuciones principales y originales de cada población fun-
dada, casi invariablemente merecían dos solares, ocupan-
do cada uno una mitad de un manzano ubicado al sur 
o al norte de la plaza de armas. Las órdenes religiosas, 
cuando participaban de la fundación de una ciudad, lo-
graban a veces la asignación de un manzano entero, aun-
que es más común la asignación de la mitad de un man-
zano, o dos solares, en las zonas periféricas o de borde.

El caso de Santa Cruz de la Sierra es extraño. Aunque 
es posible que los manzanos cruceños hayan sido divididos 
convencionalmente en cuatro solares cada uno, el análisis 
de las divisiones catastrales actuales permite dudar de la 
aplicación de ese criterio, común al resto del continente, 
siendo posible que se haya realizado una distribución en 
medios manzanos o manzanos enteros para cada vecino.

Los manzanos irregulares indígenas, e incluso aquellos 
regulares que eran ocupados por pobladores no españoles 
presentaban un criterio mixto de propiedad de la subdivi-
sión. El sentido colectivo de los terrenos, incluso de man-
zanos enteros, parece ser consecuencia de la ocupación 
arbitraria y circunstancial de los mismos. La notable irre-
gularidad del loteamiento que hoy se reconoce en los ca-
tastros permite confirmar esta hipótesis, avalada por algu-
nos casos documentados, como los que menciona Laura 
Escobari en su trabajo sobre Potosí y La Paz20. Por su parte, 
las descripciones de Arzáns de Orsúa y Vela, Lizárraga y 
otros, abundan en comentarios sobre la ocupación de las 
rancherías por parte de comunidades, dejando entrever la 
inexistencia de un sentido de propiedad individual o fami-
liar, y el predominio del uso y posesión colectiva de buena 
parte de los terrenos de la periferia. De hecho, aún hoy, 
en todas las ciudades antiguas de Charcas, existen propie-
dades colectivas en las zonas coincidentes con los barrios 
de indios de los tiempos virreinales, llamados “tambos”.

2.4. La Plaza de armas

La plaza de armas fundacional, presente en todas las ciu-
dades españolas importantes fundadas en Hispanoamérica 
y en Charcas, es un espacio regular, cuadricular y abierto, 

que en las ciudades principales se pavimentaba con piedra 
y en las menores se dejaba como simple campo libre, sin ár-
boles ni vegetación significativa. El carácter abierto de las 
plazas de armas, en cuanto no fueron limitados sus accesos 
como en las ciudades europeas, implicó una ruptura con 
la tradición europea y una aproximación con las plazas in-
dígenas, que si bien no era regulares, si eran abiertas hacia 
las vías que la conectaban con las afueras de la población.

Sus funciones eran múltiples, pues servía como gran 
atrio procesional religioso, mercado, plaza de toros, es-
cenario teatral o espacio para juegos populares. La pre-
sencia de una fuente de agua fue en muchos casos nece-
saria, pues sus funciones exigían la provisión de agua en 
las grandes concentraciones que allí ocurrían. Las fuentes 
podían ocupar una posición central, como en La Paz, o 
marginal, como en Santa Cruz de la Sierra, ubicada en 
frente de la catedral, en la esquina sudeste de la plaza. 

Cuando las ciudades crecieron se crearon nuevas plazas, 
generalmente en las proximidades de una capilla o templo, 
a veces coincidiendo con un atrio. Con la construcción de 
mercados o la apertura de nuevas plazas, la plaza de armas 
dejó de ser el centro de intercambio comercial principal, 
al menos de manera permanente. El carácter regular y 
cuadrado de las plazas de armas de Charcas se mantiene 
intacto hasta hoy, aunque intervenciones como la integra-
ción de la misma con dos manzanos adyacentes en Santa 
Cruz de la Sierra ha desvirtuado en parte el trazo original. 

2.5. Las calles

La apertura de calles “a cordel” a partir de la plaza de 
armas, aseguró la regularidad del trazado de las mismas, 
independientemente de la topografía accidentada de las 
ciudades charqueñas. La Plata, Potosí y La Paz, todas muy 
accidentadas geográficamente, expresan, en la tenacidad 
rectilínea de sus calles fundacionales, la solidez de la in-
tencionalidad hispánica en “marcar” el territorio con-
quistado a través de calles rectas, rígidamente ordenadas. 
Esas tres ciudades se fundaron en territorios previamente 
ocupados, y por ello, esa regularidad impuesta por el con-
quistador, rápidamente fue “frenada” por las irregularida-
des de los barrios de indios, en donde las calles, además 
de perder regularidad, amplitud y continuidad, ganaron 
sinuosidad, volviéndose caóticas desde la perspectiva de 
una aspiración de orden imperial. Cochabamba, Tarija, 
Oruro y Santa Cruz de la Sierra, levantadas sobre terrenos 
menos accidentados, igualmente presentan calles bastan-
te regulares en la zona central, especialmente en Cocha-
bamba, las que empieza perder regularidad conforme se 

20 Escobari de Querejazu, Laura. “Poblados de indios… op. cit. Pp. 334-336.



222 EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACIÓN DE PODER

alejan de la plaza de armas. La conformación de barrios 
de indios, así como la preexistencia de arroyos, aguadas y 
cerros, propiciarán la pérdida paulatina de la regularidad 
de las calles, para volver, esporádicamente a alinearse, para 
nuevamente, perderse en la espontaneidad. 

La consolidación urbana de las ciudades de Charcas, 
coincidente con la expansión del aparato económico y la 
incorporación de indígenas al espacio urbano, contribuyó 
a la densificación edilicia de las ciudades, especialmente 
de aquellas próximas a la producción minera. Ello con-
tribuyó a que los solares se ocupen completamente, ge-
nerándose calles claramente definidas espacialmente. Ello 
no ocurrió en ciudades como Santa Cruz de la Sierra, en 
donde la continuidad edilicia sólo se lograría a fines del 
siglo XVIII, cuando aún la ciudad ofrecía un panorama 
de “ranchos” adyacentes el uno con el otro. 

Dependiendo de la ciudad, la producción minera, 
artesanal, agrícola y pecuaria, permitirá la consolidación 
económica de las familias principales y algunas familias 
de artesanos e industriales mestizos, lo que propiciará la 
mejora paulatina de la arquitectura de las residencias, pro-
moviendo el surgimiento de elementos ornamentales en 
las puertas y ventanas, y especialmente significativos son 
dos elementos arquitectónicos de singular impacto urba-
nístico: el balcón en voladizo y el corredor o galería exte-
rior. El primero principalmente en la región montañosa 
y el segundo en la región de los llanos. Aunque ambas 

soluciones tienen antecedentes hispánicos, su aplicación 
en Charcas tuvo impacto y efecto propios. La continui-
dad de estas soluciones otorgará a las calles un sentido 
espacial socialmente significativo pero también, en cier-
ta medida, contradictorio. Mientras en la región andina, 
los balcones contribuían a remarcar las jerarquías socia-
les, en la región llanera, los corredores exteriores favore-
cieron la fluidez y permeabilidad sociales21. 

2.6. Jerarquización edilicia

La primera expresión complementaria a la estructura 
urbana es la jerarquización de los dos principales edificios 
públicos: la iglesia matriz y el cabildo, una de las caracterís-
ticas singulares del urbanismo hispanoamericano, presen-
te también en Charcas. En la mayor parte de las ciudades 
fundacionales, ambos edificios fueron intencionalmente 
ubicados uno al lado del otro, compartiendo el mismo 
manzano en frente de la plaza de armas, cada uno ocupan-
do dos solares. La presencia conjunta de las dos expresio-
nes de mayor poder en el espacio urbano más importante, 
hacía visible la unidad política y religiosa que caracterizó 
al proceso de ocupación continental. Para el indígena, y 
también para el mismo peninsular, esa doble y articulada 
expresión de poder era una señal clara de dominio, y su 
repetición como solución urbanística demuestra el valor e 
importancia de su intencionalidad simbólica.  

21 Sobre los balcones ver Limpias Ortiz, Victor Hugo. “El balcón barroco en la fiesta urbana de la Audiencia de Charcas” en  La Fiesta, Memoria del 
IV Encuentro Internacional sobre Barroco (La Paz: Unión Latina, 2007)  pp. 299-313 y sobre los corredores exteriores o galerías urbanas continuas, ver 
Limpias Ortiz, Victor Hugo, Santa Cruz de… op. cit.

Cabildo e iglesia matriz. Catedral 
de San Lorenzo frente a la plaza, 
Santa Cruz de la Sierra al final de 
la Colonia (Óleo de Carlos Cirbián).



223VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

En las ciudades en donde no se les asignó a la iglesia ma-
triz y al cabildo, solares vecinos en el mismo manzano, se les 
asignó solares dobles frente a la plaza de armas, ofreciendo 
igualmente una presencia dominante, coincidente con su 
jerarquía superior. En algunas raras ocasiones no se asignó 
a la iglesia matriz un solar frente de la plaza, como fue el 
caso de Oruro, posicionada en un solar diagonal a una es-
quina de la plaza de armas, de la que hoy queda solamente 
su campanario. El caso de Tarija, cuya iglesia matriz se en-
cuentra a una cuadra de la plaza de armas, es consecuencia 
de la compleja historia fundacional de la ciudad y la exis-
tencia temprana de dos poblados, el español y el indígena.

Como las ciudades no se fundaron como sedes virrei-
nales, ni de audiencias ni de capitanías o intendencias, los 
edificios-sede de esas reparticiones no necesariamente tu-
vieron posición privilegiada similar a los cabildos e iglesia 
matriz, una vez que los solares principales ya habían sido 
asignados, a vecinos o a órdenes religiosas (jesuitas princi-
palmente, quienes en La Plata y La Paz se ubicaron en la 
misma plaza). En algunos casos americanos, las autorida-
des de mayor jerarquía que los cabildantes, una vez insta-
lados sus cargos y reparticiones, ordenaron adquisiciones 
de terrenos de privilegio para construir sus sedes y presen-
tarse ante la comunidad en espacios de presencia urbana 
privilegiada, pero no fue el caso de Charcas, en donde los 
cabildos mantuvieron su posición de privilegio, aún per-
diendo su condición de primer grado de poder político, 
hasta que en 1825, se los eliminó y el gobierno central re-
publicano ocupó sus edificios, preservándolos hasta hoy22.

2.7. Segregación social

La segunda característica complementaria de la estruc-
tura urbana mixta virreinal es la segregación espacial entre 
españoles y criollos, por un lado, y mestizos, indígenas, 
negros, mulatos y zambos, por otro. La administración del 
Virrey Toledo fue la primera en reconocer los “riesgos” de 
una ocupación heterogénea de la cuadrícula, establecien-
do órdenes claras, con penalidades incluidas, de separar 
espacialmente las zonas de españoles de las zonas, barrios 
y parroquias de indios, mestizos y otros pobladores no es-
pañoles. Esta política oficial de segregación no se limitaba 
a separar a los españoles del resto de la población, sino 
que ese “resto” era también forzado a vivir separado. En 
forma explícita se prohibía que en los pueblos de indios 
no vivan españoles, criollos, negros, mestizos y mulatos. 

La construcción de parroquias de indios en la periferia 
contribuyó a preservar ese orden segregacionista, el cual 
sin embargo, por diferentes razones, parece que nunca lle-
gó a ofrecer un panorama rígido, existiendo varios niveles 
de integración, superposiciones, especialmente de indíge-
nas y mestizos viviendo en zonas supuestamente exclusivas 
de españoles y criollos. La economía parece haber sido el 
instrumento que impidió que la normativa se cumpla a 
rajatabla. Los casos de Potosí, La Paz y Tarija son los más 
evidentes en este sentido, definiendo en los tres casos una 
mancha urbana que implicaba dos ciudades diferentes, la 
española y la indígena. Mientras en Potosí y La Paz, la inte-
gración espacial urbana de esas “dos ciudades” se manifes-
tó –gracias al crecimiento demográfico, el proceso de mes-
tización masiva y la densificación edilicia consecuente– en 
pleno periodo virreinal, en Tarija, la integración de la ciu-
dad española con la indígena parece haberse dado sola-
mente en tiempos republicanos, según Wolfgang Schoop. 
Situación similar ocurrió en Santa Cruz de la Sierra, en 
donde el barrio de negros de Brígida y el de indios del Tao, 
se mantenían separados físicamente de la mancha urbana 
hasta la creación de la República. En estos dos casos, la pre-
servación de la separación se puede reconocer como con-
secuencia de un crecimiento demográfico lento23.  

Esta segregación social y cultural se expresaba mate-
rialmente de tres maneras: una de carácter urbana y dos 
arquitectónicas. La diferenciación entre el trazado regular 
español y el irregular indígena era la expresión urbana del 
cisma social interno, afianzada por la diferencia conteni-
da en la calidad y densidad edilicia de la arquitectura de 
los españoles en comparación a las edificaciones indíge-
nas, generalmente de  menor escala y menor calidad. La 
arquitectura religiosa de las parroquias de indios era la 
tercera manifestación de esa diferenciación sociocultu-
ral, diariamente visible para todos los pobladores, a ma-
nera casi didáctica. A pesar de que, como ya se indicó, 
no todas las casas de españoles eran de buena fábrica, ni 
todas las residencias indígenas eran precarias, la imagen 
urbana de los barrios de ambos grupos ofrecían conjun-
tos claramente diferenciados, radicalizados por elementos 
reconocibles por todo en la época: portadas y balcones, 
campanarios, residencias de uno y dos niveles, cubier-
tas de teja cerámica y de cobertura vegetal, sin olvidar el 
cambio del ancho de las calles, así como su regularidad. 
Todos sabían a qué espacio pertenecían o debían perte-
necer. Incluso en su condición mixta, superpuesta y flexi-
ble, la ciudad virreinal era, a todas luces, una ciudad dual.

22 Los solares de los cabildos, antecedentes de los gobiernos municipales o alcaldías, pasaron al Estado y fueron ocupados por las casas de gobierno 
o prefecturas, mientras los municipios –una vez restituidos– tuvieron que alquilar y después adquirir inmuebles céntricos, haciendo esfuerzos para 
“volver” a ocupar una posición privilegiada en la Plaza de Armas. En el caso de Santa Cruz de la Sierra, la Municipalidad sólo lo pudo hacer en 1937.

23 Shoop, Wolfgang. Ciudades… op. cit. Pág. 118.



224 EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACIÓN DE PODER

3. REDUCCIONES

Vale la pena mencionar, aunque escapan al objetivo 
del presente trabajo, la experiencia urbanística desarrolla-
da por las órdenes religiosas, tanto en la región andina, 
como en la amazónica y chiquitana. De hecho, la expe-
riencia misional de Moxos y Chiquitos en la región de los 
llanos orientales, así como las parroquias campesinas del 
altiplano occidental y valles centrales, generaron procesos 
de urbanización particulares en la Audiencia de Charcas, 
diferentes en principio al proceso de fundación de ciu-
dades. En todos los casos, en las experiencias religiosas 
rural y misional de la Audiencia se mantuvo el criterio de 
regularidad ortogonal en el trazado de las calles (cuando 
existieron) y la centralidad y cuadratura de la plaza central 
y el emplazamiento del templo, pero no se repitió el mo-
delo de amanzanamiento ni el de loteamiento que se ob-
serva en las ciudades españolas de sentido seglar.  

En los conjuntos parroquiales rurales de atrio y posas, 
la existencia de dos atrios, como en Sepulturas (Oruro), 
parece mostrar un uso sistematizado de esos espacios, 
en donde la jerarquía del templo era absoluta, y que 
reemplazaba a la plaza de armas, inexistente por innece-
saria. En las reducciones, la jerarquización del templo, el 
colegio y la capilla de la misericordia, llegó a definir ejes 
urbanos, que ordenaban el espacio de manera evidente.

En las misiones jesuíticas, la plaza abierta (en realidad 
era un gran atrio) era el centro de la misión, con la cruz 
marcando dramáticamente el predominio de la iglesia so-
bre el terreno, y su generosa amplitud contribuye a des-
tacar la presencia del templo, el que actúa como núcleo 
material y espiritual de la comunidad. La definición del 
espacio de la plaza, definida lateralmente por los cuarteles 
de los caciques y las escuelas, contribuye a su jerarquiza-
ción. La escenográfica centralidad del templo y la valora-
ción que hace de él la plaza, junto a las posas y la cruz, 
intenta remarcar simbólicamente la presencia de Dios en 
la Misión. Es básicamente, un urbanismo cristiano. Éder 
remarca que “en el centro de la reducción estaba la pla-
za, perfectamente cuadrada, midiendo cada lado ciento 
sesenta pasos24”. Coincidentemente con lo que ocurría en 
las plazas seglares, en la plaza misional se desarrollaban to-
das las actividades más significativas: procesiones, semana 
santa, rogativas, velorios, bienvenidas y festejos de índole 
religiosa. Las posas, pequeñas capillas construidas en las 
cuatro esquinas de la plaza son una tipología arquitectó-
nica propiamente americana, tal como ya lo han abun-
dantemente explicado Mesa, Gisbert, Gutiérrez y otros 

investigadores25. Ellas contribuían a enriquecer el ceremo-
nial a escala urbana, preservando el estrecho y milenario 
vínculo entre el nativo y la naturaleza, en donde hasta la 
llegada de los conquistadores moraban sus dioses.  

CONCLUSIONES

Como se ha podido observar, la experiencia urbana 
de Charcas encaja de manera ejemplar en el monumental 
marco de la experiencia urbanística española en América. 
La presencia significativa de población indígena en la re-
gión andina de la Audiencia de Charcas propició como en 
pocos lugares del nuevo continente, el desarrollo temprano 
del urbanismo mestizo que se ha explicado líneas arriba, 
pero fundamentalmente, propició una exitosa participa-
ción  indígena en la definición urbana final, imponiendo 
con su irregularidad de trazado y otros elementos, su par-
ticipación activa en el proceso histórico. La consolidación 
física urbana de sectores urbanos indígenas y mestizos, pa-
ralelos a la cuadrícula fundacional española, contribuyó a la 
definición de un urbanismo mestizo, que se presenta claro 
en el carácter dual de su composición. Este dualismo se ma-
nifiesta tanto en el trazado urbano mixto (regular e irregular, 
amanzanamiento y parcelamiento), como en la fábrica edi-
licia (parroquias, barrios, calles y residencias diferenciadas), 
y en la distribución de la población (segregación sociocultu-
ral). La aparente homogeneidad urbano-arquitectónico-so-
cial charqueña no se expresó simultáneamente, existiendo 
algunas diferencias en cuanto al momento en que se mani-
festaron las características mencionadas. Esa diferenciación 
se dio por diversas razones, especialmente vinculadas al im-
pacto demográfico provocado por las distintas velocidades 
de la expansión económica de cada una de las ciudades, de-
pendiente del rol que jugaron durante el periodo virreinal. 

En definitiva, a pesar de que la experiencia urbana de 
Charcas se muestra simultáneamente inscrita en el espec-
tro común hispanoamericano, se encuentra marcado por 
una personalidad y una realidad propias, en donde lo in-
dígena supo encontrar un mecanismo de acción material 
concreta, que demostraba que la conquista no fue total 
ni absoluta. Ese urbanismo mestizo es consecuencia de la 
diversa y compleja suma de sus caracteres regionales, cuya 
relativa unidad en lo urbano espacial sólo puede enten-
derse por la influencia determinante del núcleo político y 
económico de La Plata y Potosí, eje que justificaría histó-
ricamente la posterior existencia de Bolivia. 

24 Éder, Francisco. Breve Descripción de las reducciones de Mojos ca. 1772, Traducción y edición de Josep Barnadas (Cochabamba: Historia Boliviana, 
1985). Pág. 357. Esta medida equivale a poco más de 120 metros.

25 Ver Mesa, José y Gisbert, Teresa. Iglesias con atrio y posas en Bolivia (La Paz: ANCB, 1961), Monumentos de Bolivia (La Paz: Gisbert, 1978), Arquitectura 
Andina (La Paz: Embajada de España en Bolivia, 1985) y Gutiérrez, Ramón. Arquitectura y Urbanismo en… op. cit.



225VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

SVMPTUOSAS FÁBRICAS Y APARATOS CÉLEBRES. 
ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO 

EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO 1

1 Este trabajo fue parte de una investigación enmarcada en el proyecto “Ut architectura poesis. Relaciones entre arquitectura y literatura en la 
Nueva España durante el siglo XVII” realizado en la Universidad Autónoma de Madrid entre agosto de 2009 y julio de 2010 con una beca 
para Estancias Posdoctorales y sabáticas al extranjero para la consolidación de grupos de investigación del CONACYT. Tambien se contó 
con una beca C.B. Smith concedida por el Teresa Lozano Long Institute of Latin American Studies de la University of Texas at Austin en el 
curso académico 2008-2009, para realizar investigación en la Nettie Lee Benson Library de la University of Texas at Austin. Igualmente, este 
trabajo no habría sido posible sin la concesión de un año sabático entre agosto de 2009 y julio de 2010 por parte del Departamento de Arte 
de la Universidad Iberoamericana y la amable acogida en calidad de profesor honorario del departamento de Teoría e Historia del Arte de la 
Universidad Autónoma de Madrid. Mi primer agradecimiento va para el profesor Fernando Marías, quien me facilitó algunas informaciones 
valiosas, pero es imposible pensar que a eso se reduce toda mi deuda para con él, simplemente fue un privilegio poder compartir ese año con 
Fernando. Pero todas las personas que estuvieron presentes en mi círculo más próximo, tanto afectivo como intelectual, prestaron también 
un soporte inestimable con el mero hecho de estar ahí, a la realización de este trabajo, y, en muchas ocasiones, evitaron que perdiera el norte, 
cosa que suelo hacer con demasiada frecuencia. 

Pertenecen sus páginas por tanto también a Adriana, Santiago y Enrique, que aguantaron conmigo los rigores del verano madrileño y que se caye-
ron conmigo a los estanques helados del Retiro; a mis padres, suministradores frecuentes de víveres en las excursiones salmantinas; y a maestros 
y amigos, sobre todo, como dije, a Fernando Marías, pero también a Mari Cruz de Carlos, a Felipe Pereda, a Luisa Elena Alcalá, a Agustín Busta-
mante, y en general a todo el Departamento de Teoría e Historia del Arte de la Universidad Autónoma de Madrid. Al personal de la Biblioteca 
Nacional de Madrid, de la Biblioteca de Castilla La Mancha, de la Nettie Lee Benson Library en la Universidad de Texas. Y a tantos y tantos 
otros, cuyos nombres omito para no hacer interminable esta lista pero que están para siempre en mi memoria. Para todos ellos, muchas gracias.

2 Sigüenza y Góngora, Carlos. Theatro de virtudes políticas. 
3 Fernandez Osorio, Pedro. Ivpiter benevolo, astro ethico politico, idea symbolica de principes que en la sumptuosa fabrica de un arco triumphal dedica obsequiosa 

y consagra festiva la illvstrisima iglesia metropolitana de Mexico, al Exº señor D. Iuan de la Cerda, y Leiba, y La Adrada, virrey, governador, y capitan general desta 
Nueva España, y presidente de su real chancilleria. México, Imprenta de la viuda de Bernardo Calderón, 1660. Nettie Lee Benson Library, University 
of Texas, fol 1 v. 

No son eftas fabricas remedo de los arcos que fe confagravan al 
Triumpho, fino de las puertas por donde la Ciudad fe franquea, 
es cierto que en los marmoles de que fe forman era muy ordinario 
gravar a la perpetuidad varias acciones de los Principes2.

un Heroe generoso, a cuyos lucidos aplausos y celebrados blazones 
erige la Fama en un Archo Triumphal tantas memorias, quantas 
seran a los siglos venideros embidias3.  

INTRODUCCIÓN
 

El siglo XVII es decisivo en el asentamiento y la 
difusión, entre una parte importante de la socie-
dad novohispana, de la amplia gama de funciones 

que entre la arquitectura efímera y la imagen del poder, 
se había comenzado a generar en el virreinato a raíz del 
surgimiento de la identidad criolla. Con la arquitectura, 
además de su utilidad y poder representativo, se vinculan 

LUIS JAVIER CUESTA HERNÁNDEZ / MÉXICO



226 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO

nuevas funciones, como las que subrayan sus posibilida-
des a través de la expresión de sentimientos de poder tan-
to metropolitano como local, en una cultura mayoritaria-
mente urbana4.     

Entre los actores fundamentales de esta ampliación y 
explotación de capacidades no sólo hay que contar a los 
propios arquitectos y sus mecenas (virreyes, cabildos cate-
dralicios, nobleza), sino también a una sociedad que, como 
decíamos, empezaba a desarrollar hábitos calificables como 
urbanos y que, como consecuencia, albergaba diferentes ex-
pectativas frente al imaginario arquitectónico.

En esta tesitura, el papel del gobernante como actor 
principal es innegable, como lo define Morales Folguera: 

como nos lo recuerdan los artistas e intelectuales de la época, los 
principes y gobernantes estaban obligados a mostrar de manera 
pública su poder y majestad (…) la fama significaba imagen y 
para la creación de esa imagen eran convocados (…) los más 
grandes artistas e intelectuales, que de esta forma se convertían 
en voceros del poder5.

Desde ese punto de vista la arquitectura se convierte 
en una forma más de gobierno, y, más alla, de verdadera 
comunicación del gobierno. 

El Rey convierte al arquitecto en un funcionario a su servicio, a 
quien contrata para que construya un ‘escenario conjunto’ para 
la manifestación de su poderío real (…) La pompa cortesana no 
se cimenta en las cualidades morales del Rey, sino en las apa-
riencias de la ciudad ‘real’, en las ceremonias públicas, en las 
bellezas del arte y de la arquitectura, emitidas como fórmulas 
de convencimiento y fe en la monarquía para las clases popula-
res (…) no hemos de olvidar el criterio desarrollado por Saavedra 
Fajardo en sus Empresas o Ramírez de Prado, cuestionando 
el papel del arte en la formación del príncipe como vehículo 
privilegiado de ideas y de conceptos6.

Y ya que hemos mencionado la teología política del 
siglo XVII en la persona de Saavedra Fajardo, tal vez no 
esté de más recordar sus palabras sobre el papel de la ar-

quitectura y las ostentaciones públicas en la demostración 
de la grandeza y del poder de los monarcas:

Lo suntuoso también de los palacios y su adorno, la nobleza y 
lucimiento de la familia, las guardias de naciones confidentes, 
el lustre y grandeza de la corte y las demás ostentaciones públi-
cas acreditan el poder del príncipe y autorizan la majestad7.

Para el caso de la Nueva España, uno de los investigado-
res que mejor ha expresado esto es Dolores Bravo Arriaga: 
   

El esplendor de la celebración barroca está íntimamente ligado 
al ritual del Poder. Lo que se pretende –y generalmente se lo-
gra– es la exaltación pública y visible de los símbolos esenciales 
que representan los máximos valores sobre los que se sustenta 
la autoridad. Es así que, tanto el gobernante religioso como el 
civil detentan el máximo poder que les es conferido nada menos 
que por designio divino. En la Nueva España son el virrey y el 
arzobispo los ungidos con la máxima potestad conferida por la 
española majestad, quien es a su vez, para los habitantes de los 
dominios hispánicos, el representante de Dios sobre la tierra8.

De esta manera, el arquitecto instrumentaliza la anti-
güedad (ora clásica, ora bíblica) con fines de propaganda 
política. En el mundo poético del triunfo barroco el pasa-
do arquitectónico es evocado, o más bien invocado, para 
engrandecer el presente en una fórmula de recreación que 
tiene mucho de metáfora literaria, y el arquitecto crea esas 
arquitecturas antiguas, para definir los escenarios donde 
el fasto y el ritual tengan lugar, con el fin último de la glo-
rificación del monarca y por ende del sistema. 

Efectivamente, dentro del conjunto de prácticas y dis-
cursos con el que los gobernantes de esta época contaban 
para afianzar su auctoritas, unas de las mas importantes las 
constituían las arquitecturas efímeras del triunfo. Deriva-
do de sus propias circunstancias, van a ser las cortes de los 
virreinatos americanos uno de los lugares fundamentales 
en esa produccion de imágenes arquitectónicas ligadas a 
los acontecimientos y rituales que mostraban lo excepcio-
nal del poder9.

4 Sobre estas cuestiones del carácter urbano de la cultura de la época, vid. Portús, Javier. Lope de Vega y las artes plásticas (estudio sobre las relaciones entre 
pintura y poesia en la España del Siglo de Oro). Tesis doctoral por la Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 1992. 

5 Morales Folguera, J.M. “El arte festivo en el espacio urbano” en Camacho Martínez, Rosario; Reyes Escalera Pérez (coords.) Fiesta y simulacro. 
Exposición en el Palacio Episcopal de Málaga, 19 de septiembre-30 de diciembre de 2007. Junta de Andalucia, Sevilla, 2007. pág. 30.

6 Tovar, Virginia. Ivan Gomez de Mora (1586-1648). Ayuntamiento de Madrid, Madrid, 1986, pág. 7.
7 Saavedra Fajardo, Diego de. Idea de un príncipe político cristiano, representada en cien empresas. Milan, 1640, empresa XXXI, vol. II, pág. 43 de la edi-

ción de Madrid, Espasa Calpe, 1958.
8 Bravo Arriaga, María Dolores “Festejos, celebraciones y certámenes” en Garza Cuarón, Beatriz. Georges Baudot. Raquel Chang-Rodríguez (eds.) 

Historia de la literatura mexicana. Vol. 2, México, Siglo XXI editores, pág. 85.
9 Sebastián Lozano, Jorge. “Imagen, monarquía y género en el renacimiento hispano”, en Cabañas, Miguel. Amelia López-Yarti y Wifredo Rincon. 

Arte, poder y sociedad en la España de los siglos XV a XX. Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 2008, pp. 42 y ss.



227VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Estos escenarios de poder, se convertirán en espejos 
en los que las oligocracias locales trataban de mirarse y 
verse reflejados. Las clases urbanas participaban en ese es-
pectáculo, a sabiendas de que su papel sancionador en el 
mantenimiento del orden social era fundamental. 

EL NEPTUNO ALEGÓRICO FRENTE AL THEATRO 
DE VIRTUDES: LA HÉLADE Y EL ANÁHUAC

Svmptuosas fábricas, perfectas architectvras, aparatos cé-
lebres, denominaban al alimón el bachiller Pedro Fernan-
dez Osorio10 y el tambien bachiller y presbítero Diego de 
Ribera11, a los Archos Triumphales erigidos por la Santa e 
Ilustrísima Iglesia Metropolitana de México (que hizo erigir 
amorossa la Illust.ma Iglesia Metropolitana de Mexico, en una 
de las puertas de su Templo, que mira à la parte Occidental en 
el costado derecho por donde se sale à la plaça del Marques)12, 
en honor a las entradas de los virreyes Juan de la Cerda, 
conde de Baños (1660), y Pedro Colón de Portugal, duque 
de Veragua (1673), respectivamente.       

Apenas siete años después, en 1680, hace su entrada 
triunfal en la Ciudad de México el virrey Marqués de la 
Laguna y Conde de Paredes13. Nos encontramos, según las 
palabras de Bravo Arriaga, en una de esas ocasiones en que el 
poder se mitifica a sí mismo14.

Para dicha ocasión, similares palabras a las de Fernán-
dez Osorio o Diego de Ribera van a utilizar sor Juana Inés 
de la Cruz en su libro Neptuno alegórico15: tan hermosa máchi-
na, la hermosa fabrica, o Carlos de Sigüenza y Góngora en 
su obra Theatro de virtudes políticas16: esta triumphal portada, 
descollada maquina, a la hora de referirse a los arcos cons-
truidos en esa ocasión para el virrey Tomás de la Cerda17. 

Aunque ya ha sido anotado con anterioridad, no 
podemos dejar de insistir en lo destacado que fue para 
la Décima Musa esta elección por parte del cabildo ca-
tedralicio (votada favorablemente por el arzobipo Fray 
Payo Enríquez de Ribera y todos los cabilderos de la 
Catedral salvo uno), en frontal oposición a la elección 
de Carlos de Sigüenza y Góngora desde el Ayuntamien-
to de la ciudad. 

En 1680, apenas doce años después de figurar en las prensas 
por primera vez, se le hizo uno de los honores más altos (y que 
fue definitivo en su vida); idear el arco triunfal para recibir 
al virrey Marqués de la Laguna. Alatorre completa magnífica-
mente la noticia con el testimonio de un decreto capitular en 
que se documenta que el arzobispo Fray Payo y los miembros 
del cabildo catedralicio, excepto uno, votaron porque fuera ella 
y no otro el encargado de la tarea. Considerando el pique que 
había entre los dos cabildos (el civil había elegido a Sigüenza y 
Góngora), la elección de sor Juana resulta estratégica18.

10 Ibid. portada.
11 Ribera, Diego de. Miguel de Perea Quintanilla. Historica imagen de proezas, emblematico exemplar de virtudes ilustres del original Perseo: prevenido en 

oraculos mythologicos, y decifrado en colores poeticos que a los congratulatorios fastos, y aparato celebre, dispuso, para la felice entrada, y recebimiento del Exmo 
Señor D. Pedro Colon de Portugal y Castro, Almirante de las Indias, Adelantado mayor de ellas, Duque de Veragua, y de la Vega, Marques de Zamayca, Conde 
de Gelves, Cavallero del insigne Orden del Toisson de Oro, Gentil-Hombre de la Camara de su Magestad, Capitan General de la Armada Real, y Exercito del 
Mar Occeano, Virey Governador y Capitan General desta Nueva España, y Presidente de la Real Audiencia, que en ella reside, La Santa Iglesia Metropolitana 
de Mexico, y consagro a su Excelencia en publico argumento de su amor; y aqui lo Dedica como a objeto singular deste assumpto. Mexico, Imprenta de la viuda 
de Bernardo Calderón, 1673. Nettie Lee Benson Library, University of Texas.

12 Ibid. fol 2v.
13 Una de las más recientes revisiones del suceso y, sobre todo, del Neptuno de sor Juana en Pascual Buxó, José “Poética del espectáculo barroco: el Neptuno alegórico 

de sor Juana” en Farré Vidal, Judith (ed.) Teatro y poder en la época de Carlos II. Fiestas en torno a reyes y virreyes. Iberoamericana-Vervuert, Madrid, 2007, pp. 45-68.
14  Bravo Arriaga, Maria Dolores. “Carlos de Sigüenza y Góngora: literatura culterana y literatura de almanaques” en Bravo Arriaga, Maria Dolores 

La excepción y la regla : estudios sobre espiritualidad y cultura en la Nueva España. UNAM, México, 1997, pp. 153-181.
15 Cruz, Sor Juana Inés de la. Neptuno alegórico. Océano de colores, Simulacro político, que erigió la muy esclarecida, sacra y augusta Iglesia Metropolitana de 

Méjico, en las lucidas alegóricas ideas de un arco triunfal que consagró obsequiosa y dedicó amante a la feliz entrada del excelentísimo señor Don Tomás Antonio 
Lorenzo Manuel de la Cerda, Manrique de Lara, Enríquez, Afán de Ribera, Portocarrero y Cárdenas, Conde de Paredes, Marqués de la Laguna, de la Orden y 
Caballería de Alcántara, Comendador de la Moraleja, del Consejo y Cámara de Indias y Junta de Guerra, Virrey, Gobernado y Capitán General de esta Nueva 
España y Presidente de la Real Audiencia que en ella reside. Utilizamos la edición de Obras completas, Porrúa, México, 1972, pp. 777-810.

16 Sigüenza y Góngora, Carlos de. Theatro de virtudes políticas que conftituyen a vn Principe: advertidas en los Monarchas antiguos del Mexicano Imperio, con 
cuyas efigies fe hermofeo el Arco Triumphal, Que la muy Noble, muy Leal, Imperial Ciudad de Mexico. Erigio para el digno recivimiento en ella del Excelentiffimo 
Señor Virrey Conde de Paredes, Marques de la Lagvna. Ideolo entonces y ahora lo defcrive D. Carlos de Siguenza y Gongora Cathedratico propietario de Mathe-
maticas en fu Real Vniversidad. En Mexico por la viuda de Bernardo Calderon MDCLXXX.

17 Uno de los mas interesantes estudios recientes sobre ambas construcciones en Méndez Bañuelos, Sigmund Jádmar “Ingenio y construcción alegórica en 
dos arcos triunfales novohispanos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de Sigüenza y Góngora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 35-67.

18 Martha Lilia Tenorio en “A propósito de sor Juana a través de los siglos” en Nueva revista de Filología Hispánica, vol. LVI, núm. 2, julio-diciembre 
2008, pp. 505-522, en las páginas 506 y 507.



228 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO

Parecería inútil insistir en la figura de Juana de Asbaje 
en la cultura novohispana de su época. Pero si queremos 
resaltar su papel no sólo como aglutinante, sino también 
como representante de un grupo de “damas cultas”, usual-
mente vinculadas a la corte virreinal, que con su dedica-
ción a las letras y las artes, no dejaban de lado entre sus 
intereses el conocimiento de la arquitectura y su estrecha 
interrelación con el mundo de la poesía y la literatura. Si 
queremos reforzar este punto, pensemos, por ejemplo, en 
doña Isabel de Tobar y Guzmán, a quien dedicó Bernardo 
de Balbuena su Grandeza Mexicana19, o en la virreina doña 
Leonor Carreto, marquesa de Mancera20.

Por su parte, Sigüenza ejemplifica una variante más 
“científica”, menos “cortesana” si se quiere, de la elite cul-
tural novohispana. Pero huelga decir que su faceta como 
catedrático de matemáticas, es sin duda fundamental a la 
hora de explicar su cercanía con los fenómenos arquitectó-
nicos, como se ha hecho en varias ocasiones21. Además la 

novedad fundamental del Theatro, su uso de las antigüeda-
des mexicanas, sistematicamente remarcado por todos los 
estudiosos que se han enfrentado con esta obra, la pone 
en un plano de diferenciación respecto a sus predeceso-
ras, o como decíamos en nuestro encabezado, el Anáhuac 
frente a la Hélade22. Aunque, no nos engañemos, en ho-
nor a la verdad, el papel retórico del exempla virtutis que 
constituyen los emperadores aztecas, no difiere en nada 
del de la antigüedad clásica. Son desde luego, utilizando 
el tópico, emperadores romanos con ropajes indígenas23. 

Más alla de todas estas cuestiones, lo que me parece 
fundamental, es el papel protagonista de la arquitectura 
clásica24, en estas ceremonias (también clásicas, por su-
puesto, ya que no podemos encontrar otro origen para 
los triumphi), que como ya hemos mencionado algo más 
arriba se dedicaban a la autoglorificación del poder.

Los propios autores tenían una gran claridad respecto 
a la relación entre sus textos y los edificios que glosaban 

19 mandome con algun encarecimiento que (…) tomase a mi cuenta el darle muy particular de las cosas famosas della [se refiere a la ciudad]. Balbuena, Bernardo 
de. Grandeza mexicana dirigida al Ilustrísimo y Reverendísimo don Fray García de Mendoza y Zúñiga, arçobispo de Mexico, del Consejo de S.M. México, 1603. 
Introducción del autor. Vid. Cap. 1

20 A quien Antonio de Morales Pastrana decía que assistianla muchas señoras y damas, Ninfas de tan hermosa Thetis comparando así con la nereida madre 
de Aquiles, a una virreina cuyo principal mérito, al menos el que se gloriaba aquí, era el patrocinio de numerosos textos literarios. Morales Pastrana, 
Antonio de. Solemne plausible festiva pompa magnifica ostentosa celebridad a la beatificación de la gloriosa Rosa de Santa Maria. Dedicala al Illmo y Rmo sor 
Maestro y Dor D. Fray Luys de Cifuentes Sotomayor Obispo de Mérida del Consejo de su Magestad (…). México, Francisco Rodríguez Lupercio, 1671.

21 Una de las últimas exploraciones sobre la faceta científica de Sigüenza en Trabulse, Elías en “La obra científica de Sigüenza y Góngora (1667-
1700)” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de Sigüenza y Góngora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 93-124.

22   Recuperación y representación del pasado indígena como parte de una antigüedad clásica que situaba a la altura de los mas altos exponentes de la monarquía contem-
poranea, como prueba la elaboración del arco triunfal con que la nueva españa recibe en 1680 al nuevo virrey don Tomas Antonio de la Cerda y Aragon Conde de 
Paredes y Marques de la Laguna quien permanecera en ese cargo hasta 1686. En ese arco se desarrolla un proyecto iconográfico y monumentalista en el que aparecen 
representadas escenas relativas a los doce emperadores aztecas. De esta manera se expone, alegóricamente, a los ojos de las autoridades metropolitanas, la historia sin-
gular en que se apoya la “nacion criolla” que recupera para si el heroismo de los antepasados americanos durante la plena vigencia del régimen colonialista. La tensión 
ideológica que conlleva la representación ejemplifica bien la posición ambigua del letrado criollo y el constante proceso de negociación que se lleva a cabo, durante la 
cultura del barroco, entre los modelos provistos por la tradición metropolitana y los provenientes de la vertiente indígena anterior a la conquista. Según Siguenza y 
gongora explica en su Theatro, tal representación proporcionaba ejemplos dignos de imitacion; aunque procedian de pueblos considerados bárbaros, demostraban que los 
valores alentados por el imperio como base de su proyecto civilizador tenian una existencia universal que rebasaba los límites que podian percibirse desde una posición 
histórica limitada a las coordenadas espacio-temporales del viejo mundo. Los mexicanos eran asi producto de una compleja genealogía que interconectaba los mitos 
europeos con la historia americana creando un imaginario sincretico que sustentaba la idea de la nación criolla como el espacio utópico en el que se producia la síntesis 
de civilizaciones y proyectos políticos concertados por la práctica colonialista. Moraña, Mabel. “Sujetos sociales: poder y representación” en Chang-Rodríguez, 
Raquel (coord.) Historia de la Literatura Mexicana. Vol. 2. La cultura letrada en la Nueva España del siglo XVII. México, Siglo XXI editores, 2002. Pp. 
47-69, p. 57. Una opinión muy similar es la de Jorge Alberto Manrique: ciertamente ese no mendigar en la historia europea, sino hallar lo necesario 
en la propia (en la que se sentía como propia) era el empeño de Sigüenza, como lo era, en la historia y en otros terrenos, el empeño de los demás 
novohispanos, en “Del Barroco a la Ilustración”, en Historia de México, Salvat, México, pág. 367.

23 En el Teatro de virtudes políticas, Sigüenza, al contrario de sor Juana –quien toma el emblema de Neptuno para significar al virrey–, elige para el texto de su 
arco triunfal la historia ejemplar de los emperadores aztecas. En ello se cifra el arte del buen gobierno, a la manera de los grandes monarcas griegos y latinos. El 
pasado indígena está, pues, tomado como símbolo de una sociedad clásica. La República ideal se patentiza en el legendario tiempo prehispánico. Sigüenza hace 
un despliegue magnífico de su conocimiento del pasado autóctono y lo eleva a Edad de Oro histórica. El mundo indígena se ofrece, así, como uno de los sustentos 
míticos culturales asimilados por la ideología criolla. Bravo Arriaga, Maria Dolores en “Identidad y mitos criollos en Sigüenza y Góngora” en Bravo 
Arriaga, Maria Dolores La excepción y la regla : estudios sobre espiritualidad y cultura en la Nueva España. pp. 143-153, pág. 146.

24 Como ocurre con todas las construcciones de este tipo, el arte efímero ostenta e imita en su composición los elementos suntuarios arquitectónicos y se remite a los modelos 
clásicos. Bravo Arriaga, María Dolores “Sic transit gloria mundi: sublimación del poder y la fama” en Farré Vidal, Judith Teatro y poder en la época de 
Carlos II. Fiestas en torno a reyes y virreyes. Universidad de Navarra-Iberoamericana-Vervuert, Madrid, 2007, pp. 101-116, pág. 105. La cita es muy perti-
nente, aunque no estamos muy seguros de comprender que entiende la autora por “los elementos suntuarios arquitectónicos” o por “ostentar”.



229VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

en ellos. De hecho, Sigüenza titula la primera parte de su 
Theatro de Virtudes Políticas, “Motivos que puede haver en 
la ereccion de Arcos triumphales con que las Ciudades 
reciven a los príncipes”, en la que explica los orígenes del 
motivo, lo cual nos da una idea de la importancia que se 
otorgaba a la parte arquitectónica. 

Aunque, los poetas cifraban buena parte de esa rela-
ción en la exégesis del conjunto (loa y explicación son algu-
nos de los términos más utilizados en ese contexto), no es 
menos cierto que atisbaban también una cierta individua-
lización en la “literalización” de la arquitectura. Veamos 
por ejemplo lo que dice Ribera: 

satisfarán los symbolos de sus celebradas empressas, que en el 
Arco Triumphal de su recebimiento se relevaron a la destreza 
de los pinceles vivas, y se crecieron a los alientos de los Poemas 
que las explicaron animadas (…) aquesta fabrica hermosa que 
los colores esmeran, que los poemas animan25.

Ese aquesta fabrica hermosa que los colores esmeran, que 
los poemas animan, parece casi un canto al paragone de 
las artes en la Nueva España, dando pie de igualdad a 
arquitectura, pintura y literatura al mismo tiempo, tal y 
como veíamos en el capítulo anterior. Y tambien como 
veíamos antes, en cierto sentido, la estrecha relación en-
tre arquitectura efímera y literatura festiva se manifiesta 
en ambas direcciones. Sólo así podemos entender las pa-
labras de Bravo Arriaga:

Todo parece indicar que las Relaciones de fiestas fueron escritas, en su 
mayoría, con la expresa intención de crear un monumento literario26.

Un último inciso que no queremos dejar de hacer es el 
de que tradicionalmente se ha tendido a menospreciar a 
las relaciones festivas frente a la gran literatura27, y alguien 

podrá pensar que ese es un argumento importante en con-
tra de nuestros razonamientos. Para intentar desmontar 
esa impresión y observar la difusión que esta literatura 
tenía, podemos traer a colación el dato de que en 1699, 
Johann von der Ketten publicó en Amsterdam su Apelles 
Symbolicus, una bibliografía/catálogo de símbolos, imáge-
nes y conceptos, obra en la que se cita la edición madrile-
ña de 1690 del Neptuno Alegórico de sor Juana:

Symbola etiam aliquot composuit Soror Joanna Ines de la Cruz 
(…) Neptunus Allegoricus (ç) Matriti 169028.

LOS ARCOS TRIUNFALES EN EL SEISCIENTOS NOVO-
HISPANO, ARQUITECTURA E IMAGEN DE PODER

Así, como estamos viendo, la entrada triunfal en la 
Ciudad de México del virrey, además de ceremonia del 
poder real, y como tal de actualización alegórica del dominio 
político y religioso de España sobre la Nueva España29 (para mi 
gusto, una de las mejores formulaciones sobre este fenó-
meno es la de Jaime Cuadriello que califica estas ceremo-
nias como refrendo del pacto colonial30), constituía la ocasión 
ideal para la capital del virreinato de mostrar su grandeza, 
y para las clases urbanas virreinales, de la oligocracia novo-
hispana, de ser reconocida como una parte fundamental 
de la sociedad del Antiguo Régimen. 

Fiel remedo del triunfo imperial romano31, (una manera 
de entrada y recibimiento que se les hacía en Roma a los capi-
tanes generales, con la mayor pompa y solemnidad32), en estas 
ceremonias la apropiación de los espacios urbanos, de la 
arquitectura y del urbanismo es constante:

es por ello que los festejos coloniales se ponen en escena en el 
gran teatro del espacio público. Como señalábamos en un tra-

25 Ribera, op.cit. fols. 2r y 11v.
26 Bravo Arriaga, Dolores. “Festejos, celebraciones y certámenes” en Chang-Rodríguez, Raquel (coord.) Historia de la literatura mexicana, vol. 2. Siglo 

XXI/UNAM, pág. 87, citando a Dalmacio Rodríguez.
27 Uno de los estudiosos que mejor ha expresado esta imbricación literatura-historia presente en las relaciones festivas y su importancia subsiguiente es 

Bravo Arriaga, Maria Dolores en “Las Glorias de Queretaro como relación de fiesta y su percepción del paraiso” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de 
Sigüenza y Góngora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 23-34, pág. 24: textos interdisciplinarios en los que colindan, con igual importancia, 
la literatura y la historia. En pocas obras podemos darnos una idea tan puntual e la ideología y la mentalidad imperantes en el siglo XVII, como en ellas.

28 Praz, Mario. Studies in Seventeenth-Century Imagery. Roma, 1964, pág. 384. Citado en Selig, Karl-Ludwig. “Algunos aspectos de la tradición emble-
mática en la literatura colonial” en Actas del Tercer Congreso Internacional de Hispanistas / coord. por Carlos H. Magis, 1970 , pags. 831-837, p. 831.

29 Mendez Bañuelos, Sigmund Jádmar “Ingenio y construcción alegórica en dos arcos triunfales novohispanos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de 
Sigüenza y Góngora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 40-41.

30 Cuadriello, Jaime “Los jeroglíficos de la Nueva España” en Juegos de ingenio y agudeza. La pintura emblemática de la Nueva España. México, 
MUNAL, 1994, pág. 101.

31 Una de las mejores explicaciones sobre el arco triunfal como elemento ideológico, su tradición, las diferencias entre la “epifanía” real y el “adven-
tus” imperial, y su desarrollo histórico en Mendez Bañuelos, Sigmund Jádmar “Ingenio y construcción alegórica en dos arcos triunfales novohis-
panos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de Sigüenza y Góngora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 38-39.

32 Checa Cremades, F. Carlos V y la imagen del héroe en el Renacimiento, Madrid, 1987, pág. 79, citando al autor cordobés del siglo XVII Pedro de Mexía.



230 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO

bajo anterior: El teatro como concepción barroca es el gran 
escenario del mundo, en donde “se mira” en la acepción griega 
de la palabra. No es gratuito que gran número de textos lleven 
el nombre de theatros [como] el de Sigüenza33.

Esta función “teatral” del arco de triunfo se veía reforza-
da por la propia arquitectura de la ciudad, el arco triunfal (…) 
se convierte (…) en una gloriosa afirmación del espacio que lo re-
cibe34, como podemos deducir de las palabras de Sara Poot:

En un acto de tal teatralidad pública, los arcos cumplían con 
su función espectacular: eran la fábrica de símbolos donde con-
vergían el mito y el héroe. Estas magnas bienvenidas se hacían 
en un marco teatral apuntalado en los arcos de la ciudad y la 
catedral35.

Y, así también, la apropiación del imaginario y la cul-
tura arquitectónicos por parte de los diversos poderes (po-
líticos, religiosos, económicos), de la misma forma que la 
dialéctica entre necesidades y tensiones por parte de esos 
poderes, es constante. Se nos es permitido, de esa manera, 
observar, en esos aspectos, un retrato bastante acucioso de 
la imbricación de ese imaginario y cultura arquitectónicos 
con la idea de poder en la sociedad del Virreinato36.

Pascual Buxó es muy claro en su defensa de los medios 
emblemáticos aplicados a la imagen de poder que el prín-
cipe católico representa, y a mi modo de ver, sus palabras 

son perfectamente extrapolables al papel de la arquitectu-
ra en esa representación,

Como todas las obras adscritas a ese género pictórico-literario 
que se manifiestan sobre la base de efímeras fábricas arquitectó-
nicas, el Neptuno alegórico se constituye como un monumental 
libro de emblemas en el cual, por medio de los ‘colores’ de la 
pintura (los ‘silogismos de colores’ como en otra parte los llamo 
sor Juana) [yo añadiría aquí las ‘formas’ de la arquitectura 
y sus ‘significantes’], se da concreción a las ‘ideas’ o imágenes 
que (…) representan el ideal político de un principe católico37.

 
El cabildo municipal y/o el catedralicio dedicaban 

estas bienvenidas a los virreyes, convertidos ahora en los 
“Césares americanos” que traían la paz y la prosperidad a 
la Nueva España38. Y se contrataban para ello a los poetas 
más importantes del momento. Para ejemplificar este pun-
to, recordemos las propias palabras de Sor Juana

Ha sido el lucimiento de los arcos triunfales erigidos en obse-
quio de los señores virreyes que han entrado a gobernar este 
nobilísimo reino, desvelo de las más bien cortadas plumas de 
sus lucidos ingenios39.

O pensemos, también, en literatos tan destacados 
como Alonso Ramírez de Vargas, autor de textos de esta 

33 Bravo Arriaga, Dolores. “El arco triunfal novohispano como representación” en Espectaculo, texto y fiesta. Trabajos sobre el coloquio sobre Juan Ruíz de 
Alarcón y el teatro de su tiempo. J. Amezcua y S. González (eds.). México, UAM, 1990, pp. 86-93. Sobre la relación entre teatro y fiesta: surgen así las 
fiestas y el teatro como los dos instrumentos de culturalización más importantes y característicos del Barroco. Las primeras fundían la pintura, la arquitectura, la 
música o la literatura en una unidad de significación que tenía como objetivo deslumbrar a la masa de espectadores y provocar su adhesión sentimental –y por ello 
de gran eficacia–hacia sus organizadores, en Portús, Javier. Lope de Vega y las artes plásticas (estudio sobre las relaciones entre pintura y poesía en la España del 
Siglo de Oro). Tesis doctoral por la Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 1992, pág. 4.

34 Farré, Judith. “Sombras ofrecen las selvas para el descanso y soledades para el pensamiento: La entrada del virrey conde de Galve en México ale-
gorizada en París (1688)” en Revista de Humanidades del Tecnológico de Monterrey, número 016, 2004, ITESM, Monterrey, pp. 15-48, pág. 16.

35 Poot Herrera, Sara. “Cien años de teatralidad” en Chang-Rodríguez, Raquel (coord.) Historia de la literatura mexicana, vol. 2. Siglo XXI/UNAM, 
pp. 195-243, pág. 203.

36 Esto ha sido objeto de numerosísimos estudios en los últimos tiempos. Sin ningún ánimo de agotar el tema, nos gustaría destacar entre los más 
recientes Ibáñez Martínez, Pedro Miguel “Arquitectura y poder en el espacio urbano: el caso de Cuenca (siglos XV-XVIII)” en Cabañas, Miguel. 
Amelia López-Yarti y Wifredo Rincon. Arte, poder y sociedad en la España de los siglos XV a XX. Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
Madrid, 2008, pp. 461-473. Un estudio clásico es el de Cámara, Alicia “El poder de la imagen y la imagen del poder. La fiesta en Madrid en el 
Renacimiento” en Madrid en el Renacimiento. Madrid, 1986.

37 Pascual Buxó, José “Función política de los emblemas en el ‘Neptuno alegórico’ de sor Juana Inés de la Cruz” en Margo Glanz (ed.) Sor Juana Ines 
de la Cruz y sus contemporaneos, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional Autónoma de México/Centro de Estudios de Historia de 
México CONDUMEX, 1998, pp. 245-255, pág. 247.

38 Montes González, Francisco. “Prometheo, undique clariori. El arco catedralicio para el recibimiento del virrey marqués de Casafuerte en México”, 
en Imagen y Cultura. La interpretación de las imágenes como Historia cultural, Rafael García Mahíques y Vicente Francesc Zuriaga Senent (eds.), 2 vols., 
Valencia, Biblioteca Valenciana, 2008, vol. II, pág. 1137.

39 Cruz, Sor Juana Inés de la. Op. cit. pág. 778.



231VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

naturaleza como el Elogio panegírico40, para el virrey mar-
qués de Mancera en 1664; el Simulacro histórico y político41, 
para el virrey conde de Galve en 1688; o el Zodíaco ilustre 
de blasones heroicos42, para el virrey conde de Moctezuma en 
1696. O en Juan Guevara, autor del Elogio panegírico y acla-
mación festiva, diseño triunfal y pompa laudatoria de Ulises ver-
dadero43, para el virrey Duque de Albuquerque, en 1653. 
Todos ellos poetas extremadamente conocidos en su épo-
ca, y por tanto genuinos representantes de ese grupo so-
cial al que nos hemos estado refiriendo continuamente.

Así, y como mencionábamos unas líneas más arriba, las 
entradas triunfales constituían el equivalente para el virrey de 
la ceremonia que celebraba el acceso del príncipe al trono: 

El ritual de entrada real del nuevo monarca constituía el acto 
político fundamental; servía para refrendar la alianza entre el 
rey y el reino, comprometiendo al primero a respetar las leyes y 
costumbres de su pueblo, y obligando a los vasallos a su servicio 
y obediencia cuando fuera necesario para el socorro del rey44.

Pero nos hallamos también ante una sacralización del 
poder político, que requería así de “templos” al efecto. 
De esta forma esas construcciones efímeras devenían casi 
en lugares consagrados a los nuevos gobernantes, como 

apunta sor Juana: en cuya montea (…) ostentando el arco (…) 
no ser menos que fábrica consagrada a tanto príncipe45. Esta sa-
cralización de la arquitectura de los arcos triunfales ya ha-
bía sido observada por el propio Manuel Toussaint quien 
en su introducción a la edición facsímil de la Loa con la 
descripción poética del arco46, de sor Juana comparaba los 
arcos con retablos y portadas de templos, alcanzando esta 
comparación todo su sentido si aceptamos una función 
doctrinal en ambos.

Además de esa función cuasi-sacralizadora de la figu-
ra del virrey, no podemos olvidar tampoco que la arqui-
tectura efímera cumplía una función física. Por el arco se 
“había de pasar”, el gobernante homenajeado debía de 
“cruzarlo”, y ese cruce tenía también un significado ritual-
ceremonial que reforzaba la importancia retórica de la ar-
quitectura. Davidson insiste en ese papel en referencia a 
los arcos de Sigüenza y sor Juana en 1680. 

Al pasar a traves de esos arcos (…) el virrey implicitamente 
aceptaba la instrucción que le ofrecian con respecto a la digni-
dad y la distinción cultural de la Nueva España y la heróica 
responsabilidad de su nuevo oficio47.  

Y es el propio Sigüenza el que nos pone en términos 
contemporáneos esa explicación:

40 Elogio panegírico, festivo aplauso, iris politico y diseño triunfal de Eneas verdadero con que la muy noble y leal ciudad de Mexico recibio al Exmo señor D. Antonio 
Sebastián de Toledo y Salazar, Marques de Manzera, Señor de las cinco Uillas y de la del Mármol: Cavallero de la Orden de Alcantara: Administrador perpetuo 
de Puertollano: del consejo de Guerra: Virrey Governador y Capitan General de efta Nueva Efpaña y Presidente de fu Real Chancillería a quien lo consagra Don 
Alonso Ramirez de Uargas. México, en la imprenta de la viuda de Bernardo Calderón, 1664.

41 Ramírez de Vargas, Alonso. Simvlacro historico politico, idea symbolica del heroe Cadmo que en la fumptuofa fabrica de vn arco Triumphal, dedica festiva 
y consagra obfequiofa, la llustrissima Imperial Iglefia Metropolitana de Mexico, al Exmo. Sr. D. Gaspara de Sandoval Sylva y Mendoza Conde de Galve del 
Confejo de fu mageftad. Cavallero del orden de Alcantara, Comendador de Salamanca en la mifma Orden, Gentilhombre de la Camara de fu Mageftad. Uirrey 
lugarteniente del Rey nueftro Señor, Governador y Capitan General defta Nueva Efpaña y Prefidente de fu Real Chancilleria. Difcurrido por D. Alonfo Ramirez 
de Vargas. Con licencia en Mexico, por la viuda de Francifco Rodriguez Lupercio. Año de 1688.

42 Ramírez de Vargas, Alonso. Zodíaco ilustre de blasones heroicos girado del sol político, imagen de principes, que ocultó en su Hércules Tebano la sabiduría 
mitológica deziphrado en poeticas ideas y expresado con colores de la pintura que en el festivo aparato de el Triumphal Arco en el mas fausto dia dispuso, y erigió al 
Exmo. Señor don Joseph Sarmiento de Valladares cavallero del orden de Santiago Conde Moctefuma y de Tula vizconde de Ilucan Señor de la villa de Monterrofano 
y de la Pefa del Consejo de su Majestad Virrey Governador y Capitan General de efta Nueua Efpaña y Presidente de la Real Audiencia y Chancillería que en 
ella refide. La Santa Iglesia Metropolitana de México. Compuesto y ahora descripto por D. Alonso Ramirez de Varga . México, en la imprenta de Juan Joseph 
Guillena Carrascoso, 1696.

43 En México, en la imprenta de Hipólito Rivera, año de 1653.
44 García Bernal, José Jaime. “Triunfos reales y teatros funerarios. Del ritual ciudadano al salón cortesano (siglos XVI-XVIII)” en Camacho Martínez, 

Rosario. Reyes Escalera Perez (coords.) Fiesta y simulacro. Exposición en el Palacio Episcopal de Málaga, 19 de septiembre-30 de diciembre de 2007. 
Junta de Andalucia, Sevilla, 2007, pp. 64-83.

45 Cruz, Sor Juana Inés de la. Op. cit. pág. 788.
46 Publicada por el Instituto de Investigaciones Estéticas de la UNAM en 1952.
47 The two magnificent arches constituted, in their silent oratory of image and inscription, a set of clarification and expansions of the customary oaths: by passing 

through these arches, wich were also avalaible to the inspection of the populace, the Viceroy implicitly accepted the instruction wich they offered concerning the 
dignity and cultural distinctiveness of New Spain and the heroic responsibility of his own new office. Davidson, Peter “Mexico, 1680, Summary of the First 
Part of the Festival: Carlos Sigüenza y Góngora´s Theatre of Political Virtues/Teatro de virtudes políticas” en Europa Triumphans: Court and Civic Festivals 
in Early Modern Europe, vol. 1. J. R. Mulryne,Helen Watanabe-O’Kelly,Margaret Shewring (eds.). Ashgate, Hampshire, 2004, pp. 360-362, pág. 361.



232 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO

El que la vez primera, que a los Principes y Governadores 
fe les franquean las puertas, fea quando en ellas estuvieren 
ideadas las virtudes heroycas de los mayores, para que depues-
to alli todo lo que con ellas no conviniere, entren al exercicoi 
[sic] de la autoridad, y del mando adornados de quantas per-
fecciones fe les proponen para exemplar del gobierno48. 

No es baladí el hecho de que Sigüenza elija, más que la 
idea de conmemoración victoriosa del arco triunfal, la de 
contrato político con la analogía de la puerta de entrada 
a la urbs: 

No son estas fabricas remedo de los arcos que se consa-
graban al triunfo, sino las puertas por donde la ciudad se 
franquea.

Como dice Méndez Bañuelos, se apela al valor simbólico 
de la puerta como lugar de transfiguración49. Efectivamente, la 
arquitectura tiene en sí misma el poder de permitir acce-
der al gobernante a la fama, siempre y cuando este entien-
da la representación de virtudes que simboliza, compren-
da los valores morales que explicita a través de su repre-
sentación retórica de las características republicanas (de 
la res publica) y haga honor al compromiso político que le 
presentan sus futuros gobernados, mediante (entre otros) 
los recursos retóricos de esta “arquitectura romana”50.

¿ARQUITECTURA Y MITOLOGÍA?

Como Sagrado Proteo, asi caracteriza el anónimo autor 
del arco erigido por la Iglesia Metropolitana de México para 
recibir a su nuevo prelado el Arzobispo Francisco de Aguiar 
y Seixas en 168351. Apolo peregrino fue como se identificó al 
arzobispo don Marcelo López de Azcona en 165352. Padre 
y monarca de las aguas, Neptuno, es como Sor Juana, por su 
lado, elige definir al virrey Tomás de la Cerda, en el Arco 
Triunfal, también erigido por el Cabildo Metropolitano. 

Un vastísimo panteón grecorromano se ofrecía a los 
ojos de los poetas novohispanos del seiscientos, hasta el 
punto de que su posibilidad de elección era casi intermi-
nable. Y aún así, se hallaban ante la obligación de escoger 
con originalidad y sorpresa una divinidad olímpica ade-
cuada a las circunstancias. 

Sin ánimo de cansar al lector, pero con la necesidad 
de confirmar este punto, recordaremos al virrey Conde de 
Baños, quien es identificado por el Bachiller Fernández 
Osorio como Ivpiter benévolo en 1660, o al virrey don Pe-
dro Colón de Portugal, quien, a su vez, es definido como 
original Perseo en 1673 por Diego de Ribera y Miguel Perea 
de Quintanilla. Al virrey Conde de Galve, alegorizado en 
Paris, por Francisco de Azevedo53 (ceremonia del Cabildo 
municipal), y transformado en el legendario fundador de 
la Tebas Griega, Cadmo, otra vez por Alonso Ramírez de 
Vargas54 (arco de la Catedral) en 1688. Al conde de Alva 

48 Sigüenza, op.cit. 
49 Mendez Bañuelos, Sigmund Jádmar “Ingenio y construcción alegórica en dos arcos triunfales novohispanos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de 

Sigüenza y Góngora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pág. 53.
50 Sobre la cuestión de los valores republicanos en la arquitectura romana recomendamos la lectura de Baldwin Smith, E. Architectural Symbolism of Impe-

rial Rome and the Middle Ages. New Jersey, Princeton University, 1956. O Zanker, Paul. Augusto y el poder de las imágenes. Madrid, Alianza, 1992.
51 Autor anónimo, Transformación theopolítica, ydea mithológica del Príncipe Pastor, sagrado Proteo, alegorizada en imágenes, descifrada en números que en el 

aparato magnífico del triumphal arco y padrón glorioso, en el fausto día de su plausible recibimiento dispuso y consagró al Ill[ustrísi]mo y Rev[erendísi]mo Señor 
D[octo]r D[on] Francisco de Aguiar Seijas [...] La siempre Augusta Iglesia Metropolitana de México. En México, año de 1683. El festejo fue recogido también 
por Antonio de Robles, Diario de sucesos notables, t. II, pág. 56.

52 Esfera de Apolo y teatro del Sol exemplar de prelados, en la suntuosa fábrica y portada triunfal que la muy avgvsta y esclarecida iglesia metropolitana de Mexico 
erigio en festivos aplav sos a la venida del ilustrissimo señor Don Marcelo Lopez de Azcona, meritissimo colegial mayor del Colegio de San Ildefonso de Alcalá, 
dignissimo prior de Roncesvalles y arçobispo de Mexico(…). En México, imprenta de la viuda de Bernardo Calderón, en 1653.

53 Azevedo, Francisco de. Sylva explicativa del arco con que celebro la entrada de el Excelentissimo Señor D. Gaspar de Sandoval, Cerda, Sylva y Mendoza, Conde 
de Galve, Gentilhombre de la Camara de su Majestad con ejercicio, Comendador de las encomiendas de Salamca, y Ceclavia en la orden, y Caballeria de Alcan-
tara, Alcalde perpetuo de los Reales Alcazares, Puertas y puentes de la Ciudad de Toledo y del Castillo y Torres de la de Leon, y cuyas son Las Villas del Tortola 
y Sazedon, del Consejo de su Majestad, su Uirrey, Lugarteniente, Governador, Capitan General y Presidente de la Real Audiencia y Chancilleria de la Nueva 
España. Recibiendolo por su Principe la muy noble y leal Ciudad de Mexico. Alegorizada en Paris por el Br. Francisco de Azevedo. Año de 1688. En México, por 
la viuda de Francisco Rodríguez Lupercio, 1689. Nettie Lee Benson Library, University of Texas at Austin. 

54 Ramírez de Vargas, Alonso. Simulacro histórico político, idea simbólica del héroe Cadmo que en la suntuosa fábrica de un arco triunfal dedica festiva y consagra 
obsequiosa, la ilustrísima, imperial iglesia metropolitana de México al Exmo. Sr. Don Gaspar de Sandoval, Silva y Mendoza, conde de Galve del Consejo de fu 
Magestad Cavallero del Orden de Alcantara, Comendador de Salamea en la mifma Orden Gentilhombre de la Camara de su Magestad, Uirrey lugarteniente 
del Rey nueftro señor Governador y Capitan General de efta Nueva España y Prefidente de fu Real Chancilleria, difcurrido por don Alonso Ramírez de Vargas. 
México, por la viuda de Francisco Rodríguez Lupercio, 1688.



233VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de Aliste, desdoblado en Perseo en el arco del Cabildo 
Municipal55, y en Hércules pacífico, en el de la Catedral56, 
en 1650. Al duque de Albuquerque, Marte Catholico por 
parte del Cabildo Catedralicio57 y Ulises verdadero, por 
parte del Ayuntamiento58, en 1653. Al virrey Conde de 
Salvatierra, equiparado por Matías de Bocanegra S.I. con 
Prometeo59, en 1642. O al marqués de Mancera, conver-
tido por obra de Alonso Martínez de Vargas en Ínclito 
Eneas60, en 1664 (para el que piense que nos hallamos ante 
un fenómeno exclusivo de la Ciudad de México, habría 
que recordar que en el mismo año, el cabildo catedralicio 
poblano convirtió al propio don Antonio Sebastián de 
Toledo, marqués de Mancera en el gallardo Perseo, principe 
esclarecido del Asia61)62. 

De hecho esta variedad era, en cierto modo buscada, 
para evitar las repeticiones, como hubo de hacer en 1688, 
Francisco de Azevedo, cuando declaraba que: 

Aunque tuve escogida la de este [Eneas] para asunto de mi ale-
goria me hizo apartar de este dictamen el haber celebrado con 
ella la entrada del Excelentísimo Señor Don Antonio Sebastián 
de Toledo, de Virrey en esta ciudad el año de 1664 (…) el eru-
ditísimo ingenio de D. Alonso Ramírez de Vargas.

Parece inútil, por tanto, insistir demasiado en que los 
temas mitológicos fueron la principal fuente de inspiración 
para el diseño de arquitecturas efímeras en la Nueva España, 
tal y como menciona Peter Davidson con respecto al Neptu-
no Alegórico de sor Juana: she makes constant use of works of 
referente avalaible to the seventeenth-century scholar, but equally of 
interpretations of antiquity in the light of contemporary aesthetics 63. 

Pero también parece clara, y sobre esto tal vez sería útil 
insistir algo más, la utilidad simbólica de la identificación 
entre deidades olímpicas y gobernantes novohispanos, ya 
que, como bien nos presenta Dolores Bravo, citando de 
nuevo a Sor Juana:

55 Alavés Pinelo, Alonso de. Astro mythológico político qve en la entrada y recebimiento del excellentíssimo señor don Lvis Henríqvez de Guzmán, conde de Alva 
de Aliste, de Villaflor, Señor de las Villas de garrobillas Caruajales Membibre, Castro, Caluon y lugares de su iurisdiccion, Alferez y Alguacil mayor de la Ciudad 
de Çamora, Alcayde perpetuo de las Torres y Fortalezas della, Alcalde Mayor de Sacas y Escriuano mayor de rentas de la dicha Ciudad, Gentilhombre de la 
Camara de su Magestad, Virrey Lugarteniente del Rey Nuestro Señor Gouernador y Capitan General de esta Nueua España y Presidente de la Real Audiencia y 
Chancilleria della consagró la ilustrísima nobilissima y muy leal ciudad de Mexico Metropoli del Imperio Occidental en el Arco Triumphal que erigio por tropheo a 
la immortalidad de su memoria (…) compúsolo y agora lo describe el licenciado don Alonso de Alavés Pinelo Abogado de la Real Audiencia de esta Nueua España 
y Teniente General de Corregidor desta Ciudad por s Magestad. Con licencia. Impreso en México por Juan Ruíz. Año de 1650.

56 Portada alegórica, espejo político, que la augusta y muy esclarecida iglesia metropolitana de México dedicó al excelentifsimo Señor Don Luis Henriqve de Gvzman, 
conde de Alva de Aliste y Villaflor, Grande de España, Gentilhombre de la Camara de sv Magestad, del Habito de Alcantara, Comendador de Cabeza el Bvey, 
Virrey, Governador y Capitan General desta Nveva España, Presidente de su Real Chancilleria. México en la imprenta de la viuda de Bernardo Calderón, 
año de 1650.

57 Marte Catholico, Astro Politico, Planeta de heroes y ascendente de Príncipes, que en las lúcidas sombras de una Triunfal Portada ofrece, representa, dedica la 
siempre esclarecida Sacra, Augusta Iglesia Metropolitana de Mexico, al Exmo. Sr. Don Francisco Fernández de la Cueva, Duque de Albuquerque Marques de 
Cadereyta y de Cuellar, conde de Ledesma y de Huelma. Comendador de la Orden de Santiago. Gentilhombre de la Camara de fu Mageftad, Capitan General 
en propiedad de las Galeras de Efpaña, Virrey, Governador Capitan General de la Nueva Efpaña y Prefidente de fu Real Chancilleria (…). En México, en la 
imprenta de la viuda de Bernardo Calderón, año de 1653.

58 Elogio panegírico y aclamación festiva, diseño triunfal y pompa laudatoria de Ulises verdadero. Consagrala al Excelentiffimo Señor Don Francisco Fernandez de la 
Cueva Duque de Alburquerque, Marques de Cadereyta y Cuellar, Conde de Ledefma y Guelma: Señor de la Villa de Molbeltran con otras muchas; Cavallero del 
Señor Santiago; Gentilombre de fu magestad: General en propiedad de las Galeras Reales; Virrey Governador y Capitan General de la Nueva Efpaña y Prefidente 
defta fu Real Chancilleria. La muy Leal y la Mvy Ilustre Imperial Ciudad de Mexico como a sv defensor en la guerra y como a fu confervador en la paz. Impreso 
en México por Hipolito de Rivera, 1653.

59 Bocanegra, Matías de. Theatro gerarchico de la Luz, pyra chriftiano polytica del govierno que la muy leal muy ylustre Imperial ciudad de Méxicoerigio en la Real 
Portada que dedico al Excellmo. Señor D. Garcia Sarmiento de SotoMayor y Luna Conde de Salvatierra, Marques de Sobrofo, Señor de las villas de las Hacahas 
de la Franquera y tierra de San Martin, Gentilhombre de la Camara de su Magestad, Cauallero de la Orden de Santiago, Comendador de la Villa de los Santos 
de Mamona en sv feliz venida por Virrey Governador y Capitan General de efta Nueua Efpaña Por el P. Mathias de bocanegra de la Compañía de Iesus. En la 
imprenta de Juan Ruíz, año de 1642.

60 Vid. supra.
61 Diseño de la alegórica fábrica del arco triunfal que la santa iglesia cathedral de la Puebla de los Angeles erigió en aplauso del Exmo. Sr. Don Antonio Sebastián 

de Toledo (…). Impreso en Puebla en 1664. Citado en Maza, op. cit. pág. 95.
62 Un repaso más exhaustivo al uso de la mitología en piras fúnebres y arcos triunfales en Osorio, Ignacio. “El género emblemático de Nueva Espa-

ña”. En Omnia. Revista de la Coordinación General de Estudios de Posgrado, año 3, núm. 2 (México, junio 1987), UNAM, pp. 17-23.
63 Davidson, Peter. “Sor Juana´s sources for Neptuno Alegorico” en Europa triumphans: court and civic festivals in early modern Europe, Volumen 1 J. R. 

Mulryne,Helen Watanabe-O’Kelly,Margaret Shewring, pp. 358 y ss.



234 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO

También de ahí proviene la necesidad y la magnificencia de la 
fiesta: que los celebrados, el príncipe eclesiástico y el civil, sean 
exaltados a la categoría de divinidades. No son gratuitas las pa-
labras de sor Juana Inés de la Cruz (1651-1695) en el Neptuno 
Alegórico cuando dice: “Demás que las fábulas tienen las más 
su fundamento en sucesos verdaderos; y los que llamó dioses 
la gentilidad fueron realmente príncipes excelentes, a quienes 
por sus raras virtudes atribuyeron divinidad”. Esta cita (…) nos 
aclara en buena medida el por qué a los poderosos, homena-
jeados en los arcos triunfales o en los túmulos funerarios se les 
comparaba con semidioses, héroes o dioses de la Antigüedad 
grecolatina64.

Y es que los preparativos realizados para las ceremonias 
triunfales en el virreinato, presentaban un enorme y, a la 
vez, doble interés. Efectivamente, por una parte, presen-
tan una rica reelaboración del humanismo de origen rena-
centista, poniendo de relieve la posible conexión con una 
antigüedad mitológica de la capital del virreinato65, o a la 
identificación de los virreyes (y por ende de quienes son 
trasuntos: de su Católica Majestad) con los grandes hé-
roes y dioses clásicos (aludiendo en algunas ocasiones, por 
poner sólo un ejemplo de adaptación al marco virreinal, 
a sus condiciones metafóricas de reyes solares que igual 
brillaría sobre sus súbditos metropolitanos que sobre los 
americanos). 

Y por otro lado, el propio discurso es una manipula-
ción de los propios mitos, proponiéndolos como paradig-
mas de virtudes (a la manera de los Ovidios moralizados) 
que epitomizan las del homenajeado. Los arcos triunfales, 
en sí mismos, poseerían una simbología que podríamos 
definir como mitológica primero y política/divinizada 
después, al convertir al homenajeado ora en deidad olím-
pica, con unas determinadas virtudes morales que se pre-
tenden resaltar; ora en el culmen sacralizado del cuerpo 
social novohispano.

Esta función de paradigma virtuoso (casi de speculum 
princeps) se halla reflejada tal vez mejor que en ningún otro 
lugar en el propio Theatro de Sigüenza y Góngora:

Es providencia estimable el que a los príncipes sirvan de espejos 
donde atiendan a las virtudes con que han de adornarse los 
arcos triunfales que en sus entradas se erigen, para que de allí 
sus manos tomen ejemplo, o su autoridad y poder aspire a la 
emulación de lo que en ellos se simboliza en los disfraces de 
triunfos y alegorías de manos.

Pero yendo aún más allá, hacia un plano estrictamen-
te arquitectónico, podemos considerar que estos festejos 
constituían una metamorfosis efímera en la que no sólo 
los propios homenajeados se convertían en divinidades 
mitológicas ellos mismos, sino que la ciudad se transfor-
maba en un escenario “olímpico” en el más amplio senti-
do de la palabra.

¿Qué mejor escenario para narrar una historia aconte-
cida en la Hélade, y en la que participaban las divinidades 
grecorromanas que un panteón olímpico que responda a 
una descripción como ésta?

Pompa triunfal con treinta varas a la eminencia, y diez y feis a 
la anchura: la primera fachada en tres ordenes de Arquitectura: 
Jónica, Corintia y Compofita. Eran de la Jónica los ornatos co-
lumnas estriada, corniza en sus frifos, tarjas y tropheos orlados 
con flores, y metopas aliños primorofos del arte. A la corintia 
hermoseaban columnas reveftidas de hojas, y pimpollos, y los ca-
piteles de hojas, y medias cañas, y con plinto por fundamento, 
la corniza que le feguia, era igual en orden con guarniciones, 
motilas relevadas vnidas con lazos, y tarjas. Coronaba vn so-
tabanco la corniza con piedras adiamantadas, y normas. La 
tercer fue orden compofita adornada galanamente de colum-
na estriada a los tercios, y el otro reueftido de pimpollos, y fu 
capitel compuesto de las dos ordenes Jonica y Corinthia, por 
donde los antiguos la llamaron Compofita. Su basa jonica, la 
fotabanca que le coronaba era de fu correfpondencia de entre-
texida lazeria66.

¿Cómo no iba a ser significativa una arquitectura que 
incluso se identifica ella misma con deidades clásicas, 
como el Jano de luces y sombras67, como denomina Francis-
co de Azevedo su arco de dos fachadas para el virrey conde 
de Galve?

No deja de ser significativo también que cuando Si-
güenza elige loar la Antigüedad mexicana en lugar de la 
clásica en su Teatro Político, ello ocurre sin detrimento de 
la calidad “clásica” de la arquitectura que constituye el 
marco del evento. Es decir, la Antigüedad era negociable 
en su calidad ejemplar, la arquitectura antigua, por el con-
trario, no lo era.

Pero es que además, en ese sentido la arquitectura po-
seería en sí esa misma capacidad de transformación moral 
a la que hacíamos referencia con anterioridad, lo que a la 
vez la convertiría no sólo en una arquitectura “olímpica”, 
sino sobre todo, en una “arquitectura elocuente”. Una ar-

64 Bravo Arriaga, María Dolores “Festejos, celebraciones y certámenes” en  Garza Cuarón, Beatriz. Georges Baudot. Raquel Chang-Rodríguez (eds.) 
Historia de la literatura mexicana. Vol. 2, México, Siglo XXI editores, pág. 85. 

65 Vid. capítulo I.
66 Ramírez de Vargas, Alonso. Elogio panegírico, festivo aplauso (…). México, 1664.
67 Azevedo, Francisco. Op.cit. 



235VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

quitectura que se dirigiría al pueblo y le hablaría de las 
grandiosas virtudes del gobernante. Y es que nada menos 
que como Demóstenes mudo con voces de colores68 o como 
Ciceron sin lengua caracteriza sor Juana a la arquitectura de 
los arcos triunfales:

El arco mismo es, en este sentido, y según los conceptuosos 
versos de sor Juana, el “Cicerón sin lengua”, el “Prometeo de 
lienzos”, y el “Dédalo de dibujos”, que “habla” de las grande-
zas del príncipe eclesiástico o civil. Es por ello que no resulta 
sorprendente observar que las castas incultas, y en gran medida 
analfabetas, estén familiarizadas con los códigos de representa-
ción contenidos en un arco triunfal, con un lenguaje simultáneo 
que emplea signos plásticos y verbales. La cultura es visual y 
auditiva, medios perfectos del didactismo doctrinal69.

No es de extrañar, por tanto, la familiaridad con la que 
las élites intelectuales hablan de la arquitectura clásica (y a 
la vista de las anteriores palabras de Dolores Bravo Arria-
ga, cabría pensar también, ¿por qué no?, el resto de toda la 
compleja sociedad novohispana).

Es evidente, por tanto, que la arquitectura no sólo no 
podía escapar a esta “lectura moral”, sino que su raigam-
bre clásica la convertía también en el mejor escenario que 
estas ceremonias podían tener desde un punto de vista 
icónico-visual, dado el contenido moral/ moralizante que 
a las formas grecorromanas se les suponía70.

Finalmente habría que decir que la reivindicación de 
un pasado arquitectónico-urbanístico clásico obedecía, 
además de a esta función teatral, al papel preponderante 
que los estudios literarios clásicos tenían en la formación 
de las élites novohispanas. 

Abundando en este tenor, no podemos olvidar como 
Pascual Buxó insiste, de manera muy acertada, en remar-
car como Sor Juana insiste y “denota” con los órdenes 

arquitectónicos, de una manera similar a cómo lo hace 
con las figuras alegóricas:

así lo entendía la misma sor Juana cuando, al describir la mon-
tea del arco, ponderó la perfección de sus órdenes arquitectóni-
cos (…) esa fábrica, se echaba de ver que estaba consagrada a 
un alto príncipe (…) cautivados por las ingeniosas hazañas del 
entendimiento71.

ARQUITECTURA E IMAGEN RETÓRICA 
DEL PODER. UN EJEMPLO

Como muy bien ha demostrado Dalmacio Rodríguez, es 
imposible no considerar la arquitectura de los arcos triun-
fales como un género retórico en sí mismo72. Efectivamente 
el lenguaje arquitectónico de estos arcos se halla definido 

por un conjunto de reglas de procedimiento, o preceptos, para 
conseguir un objetivo que (…) es persuadir, es decir, como un 
discurso retórico (…) y en su composición se valdrían de las 
operaciones retóricas instauradas desde la antigüedad clásica: 
inventio, dispositio, elocutio, e incluso, memoria y actio73. 

Si estamos dispuestos a aceptar una naturaleza dis-
cursiva (ergo, textual), para la arquitectura efímera de los 
triumphi novohispanos, entonces deberemos ser conse-
cuentes a la hora de pensar que la retórica es algo consus-
tancial a esas construcciones74.  

Y es que no debemos olvidar que cuando sor Juana ha-
bla de la “Razón de la fábrica alegórica y aplicación de la 
fábula” al detallar las ideas que fundamentan todo su dis-
curso alegórico, es a la palabra “fábrica” (un término de in-
dudables significados arquitectónicos) como abarcadora de 
todo el conjunto a la que le aplica el adjetivo “alegórica” 75.

68 Sabat de Rivers, Georgina “El Neptuno” de Sor Juana: fiesta barroca y programa político en University of Dayton Review, Vol. 16, núm. 2 (Spring 
1983), pp. 5-7 y 63-73.

69 Bravo Arriaga, Maria Dolores en “El arco triunfal novohispano como representación” en Bravo Arriaga, Maria Dolores La excepción y la regla: 
estudios sobre espiritualidad y cultura en la Nueva España. pp. 173-180, pág. 175.

70 Sobre el carácter simbólico de la arquitectura, vid. cap. III.
71 Pascual Buxó, José “Poética del espectáculo barroco: el Neptuno alegórico de sor Juana” en Farré Vidal, Judith (ed.) Teatro y poder en la época de 

Carlos II. Fiestas en torno a reyes y virreyes. Iberoamericana-Vervuert, Madrid, 2007, pp. 48 y 49.
72  Rodríguez Hernández, Dalmacio. “Los arcos triunfales en la época de Carlos II: una aproximación desde la retórica” en Farré Vidal, Judith. Teatro 

y poder en la época de Carlos II: fiestas en torno a reyes y virreyes. Madrid, Iberoamericana, 2007, pp. 267-287.
73 Ibid. pág. 270. Lo cual por otra parte no debe causarnos demasiada extrañeza ya que son muchos los autores que consideran que la retórica como 

disciplina se constituyó a lo largo del Siglo de Oro hispano en el código literario fundamental en torno al cual se generaba cualquier tipo de texto.
74 de primado de la retórica en las artes habla Méndez Bañuelos. Mendez Bañuelos, Sigmund Jádmar “Ingenio y construcción alegórica en dos arcos 

triunfales novohispanos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de Sigüenza y Góngora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, p. 39.
75 Pascual Buxó, José “Poética del espectáculo barroco: el Neptuno alegórico de sor Juana” en Farré Vidal, Judith (ed.) Teatro y poder en la época de 

Carlos II. Fiestas en torno a reyes y virreyes. Iberoamericana-Vervuert, Madrid, 2007, pág. 52.



236 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO

Otros autores del siglo XVII insisten en este carácter 
retórico76, así por ejemplo, el anónimo autor de la Transfor-
mación theopolítica, ydea mithológica del Príncipe Pastor, sagrado 
Proteo, (…) en el fausto día de su plausible recibimiento dispuso y 
consagró al Ill[ustrísi]mo y Rev[erendísi]mo Señor D[octo]r D[on] 
Francisco de Aguiar Seijas, quien dice que la obra fue en forma de 
arco una oración panegírica adornada de variedad77. 

Y es que efectivamente, ambas (la imagen retórica del 
poder y la arquitectura) se entrelazan, los medios de la 
una sirven a los fines de la otra y viceversa, y sus lenguajes 
llegan a confundirse por completo. Y pocos ejemplos más 
interesantes de ello podremos encontrar que la pequeña 
historia oculta en el octavo lienzo de Sor Juana en el Nep-
tuno alegórico:

En el octavo y último lienzo (que fue el que coronó toda la 
montea) se pintó el magnífico templo mejicano de hermosa ar-
quitectura aunque sin su última perfección, que parece le ha 
retardado la Providencia, para que la reciba de su patrón y 
tutelar Neptuno, nuestro excelentísimo héroe. En el otro lado 
se pintó el muro de Troya, hechura y obra del gran Rey de las 
Aguas, como lo dice Virgilio en el Libro 9 de la Eneida (…) 
se pintó en el tablero a Neptuno como dueño principal de la 
obra con muchos instrumentos de arquitectura, y a Apolo con 
la lira, a cuyo son obedientes contra su natural inclinación, 
que es: Tendere deorsum, se levantaban las piedras a componer 
la misteriosa fábrica, ayudando con su dulzura al soberano 
arquitecto Neptuno78. 

La pictura, situada en un lugar destacado de la parte 
central, incidía en uno de los aspectos esperados del go-
bierno del nuevo virrey más importantes para sor Juana, 
para las élites novohispanas, y, probablemente, para el ca-

bildo catedralicio (a mi modo de ver, debería haber pocas 
dudas sobre la “mano” de los canónigos catedralicios a la 
hora de solicitar a la jerónima que este tema fuera inclui-
do en el arco triunfal). 

Para insistir en el punto, se dispuso en el pedestal del 
lienzo la siguiente octava, que acababa de explicar el signi-
ficado último de todo el jeroglífico.

Si debió el teucro a la asistencia  
del gran Neptuno fuerza y hermosura  
con que al mundo ostentó sin competencia 
el poder de divina arquitectura,  
aquí, a numen mejor, la Providencia,  
sin acabar reserva esta estructura,  
porque reciba de su excelsa mano  
su perfección el templo mexicano. 

De hecho, no era la primera vez que algo así ocurría. 
En 1653, el cabildo catedralicio había recurrido a una ar-
gucia poética semejante y con idéntica finalidad (recordar 
al prelado la necesidad de la finalización del templo me-
tropolitano), en el arco de triunfo del Arzobispo López 
de Azcona, identificado con Apolo, tanto en la pictura79, 
como en el mote80.

Y, de nuevo en 1660, en el arco del virrey Juan de la 
Cerda, conde de Baños, escrito por el bachiller Pedro Fer-
nández Osorio81, 

se aprovechó para recordar al virrey ciertos deberes edilicios y 
así, arriba de cada orbe, iba “un templo cuya fábrica no llegaba 
a los cabales” y “una ciudad con algunas ruinas que culpaban 
las injurias de sus inundaciones” o sea la catedral y la propia 
ciudad de México82.

76 Es comun que las “descripciones” hagan mencion de la vinculación retórica de los arcos, aún cuando no tengan una naturaleza estrictamente verbal. Ibid.
77  refiere que la construcción efímera “fue en forma de arco una oración panegírica adornada de variedad”(…) es patente que se adscribe el arco a un género retórico 

y que se atribuyen cualidades de ciertas figuras retóricas a los efectos que producen las imágenes. Ibid. pág. 271.
78  Cruz, Sor Juana Inés de la. Op.cit. pág. 799.
79  Contenía un prodigioso caso que Apolo obró en Troya, en beneficio de sus ciudadanos, a su rey Laomedonte, cuando éste, queriendo fortificar la ciudad, intentó 

cercarla de fuertes muros. Llegó a esta sazón Apolo a su reino, y como tan diestro y suave músico, al dulce son de su instrumento y con la concertada armonía de su 
templada lira, se descuadernaban los peñascos de sus asientos y, atraidos por la suavidad de su instrumento sonoro, se ajustaban unos contra otros, labrándose así 
los soberbios muros de Troya. Autor anónimo, Esfera de Apolo y teatro del Sol, en la suntuosa fábrica y portada triunfal (…). En México, imprenta de la viuda 
de Bernardo Calderón, en 1653. Citado en Maza, Francisco de la. La mitología clásica en el arte colonial de México. UNAM, México, 1968, pp. 89 y ss.

80 Mira a tu Iglesia, que a su ser aspira,
Peñascos labra y corazones duros
Y en lo humano y divino tendrá medras
Si pechos labras y si ajustas piedras. Ibid.

81 Fernandez Osorio, Pedro. Ivpiter benevolo, astro ethico politico, idea symbolica de principes que en la sumptuosa fabrica de un arco triumphal dedica obsequiosa 
y consagra festiva la illvstrisima iglesia metropolitana de Mexico, al Exº señor D. Iuan de la Cerda, y Leiba, y La Adrada, virrey, governador, y capitan general 
desta Nueva España, y presidente de su real chancilleria. México, Imprenta de la viuda de Bernardo Calderón, 1660. Nettie Lee Benson Library, Uni-
versity of Texas.

82 Citado en Maza, op. cit. pág. 93.



237VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Volviendo a sor Juana, para recibir al nuevo virrey antes 
del preceptivo Te Deum, el arco triunfal se colocaría sobre una 
de las inacabadas fachadas de la Catedral, casi a manera de 
otra muda reivindicación (aunque ya en 1667 el Templo Me-
tropolitano se hallaba básicamente acabado, todo su ornato 
se encontraba aún sin finalizar, incluyendo la fachada)83.

Destacar el aspecto de mecenazgo arquitectónico en la 
figura del virrey por medio del papel del rey del mar como 
uno de los constructores por antonomasia en el mundo 
antiguo, parece no sólo una manera extraordinariamen-
te elegante de solicitar la finalización del templo catedra-
licio, sino también un indicativo de hasta que punto la 
imagen del poder y la arquitectura se habían unido casi de 
manera indisoluble en la consecución de unos ideales de 
autorrepresentación de las elites novohispanas.

Irónicamente, la elegantísima petición de Sor Juana no 
consiguió su objetivo y habría que esperar a los siguien-
tes virreyes, don Melchor Portocarrero, tercer Conde de 
Monclova y don Gaspar de la Cerda, para ver finalizadas 
las fachadas principal y del crucero hacia 1688-89 (las to-
rres y remates finales del edificio aún esperarían mucho 
más hasta las obras de Ortiz de Castro a fines del XVIII). 

CONCLUSIONES

He tratado de “revisitar” los lugares en los que los 
vínculos entre arquitectura efímera e imagen del poder 

se estaban construyendo en la Nueva España del siglo 
XVII, con base en los lugares de cruce donde esos vín-
culos eran más evidentes (y recuerdo aquí las famosas 
“encrucijadas” de Aby Warburg). 

Desde esta privilegiada atalaya, parecería que po-
demos afirmar que los arcos de triunfo poseían en sí 
mismos una rica capacidad conceptual, de tal suerte 
que se configuraban como un lenguaje perfectamente 
articulado, suficiente para hacerlos portadores de un 
discurso de persuasión y poder. Parecería, de esta for-
ma, que la “utilidad” de la imagen de la arquitectura 
en la Nueva España del seiscientos se justificaba so-
cialmente a la hora de “narrar” historias, ideas y con-
ceptos del poder.

Las fábricas alegóricas, establecían ideas, detallaban 
argumentos y precisaban metáforas, constituían res sig-
nificans, estando unidas estrechamente al texto litera-
rio. Así, en palabras del anónimo autor del Honorario 
Túmulo, erigido en memoria del rey Felipe IV en 1666, 
la arquitectura era el eje vital alrededor del cual gravi-
tan los medios literarios: este era el cuerpo architectónico 
que habían de conformar los emblemas y vivificar los poe-
mas, que son alma de sus miembros84.  

Tengo para mí, por tanto, que la arquitectura efí-
mera tenía capacidades metafóricas, y que con esas 
capacidades podía “trasmutarse” en espacios esceno-
gráficamente construidos, en definitiva, en teatros de 
poder.

    

83 El Arco Triunfal que erigió a su feliz entrada el obsequio de esta santa iglesia metropolitana en una de las puertas de su magnífico templo que mira a la parte 
occidental, en el costado derecho, por donde se sale a la Plaza del Marqués (…) adornando con tan hermosa máquina la puerta que prevenía a tanta dicha. Cruz, 
Sor Juana Inés de la. Op.cit. pág. 787.

84  Honorario túmulo, pompa exequial (…). México, 1666. Vid. Cap. III.



238 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO

FUENTES

Autor anónimo, Transformación theopolítica, ydea mithológica del Príncipe 
Pastor, sagrado Proteo, alegorizada en imágenes, descifrada en números 
que en el aparato magnífico del triumphal arco y padrón glorioso, en el 
fausto día de su plausible recibimiento dispuso y consagró al Ill[ustrísi]
mo y Rev[erendísi]mo Señor D[octo]r D[on] Francisco de Aguiar Seijas 
[...] La siempre Augusta Iglesia Metropolitana de México. 

Cruz, Sor Juana Ines de la. “Neptuno alegórico, océano de colores, 
simulacro politico” en Obras completas, pp. 777-810. Porrúa, 
México, 1972.

Fernandez Osorio, Pedro. Ivpiter benevolo, astro ethico politico, idea sym-
bolica de principes que en la sumptuosa fabrica de un arco triumphal 
dedica obsequiosa y consagra festiva la illvstrisima iglesia metropoli-
tana de Mexico, al Exº señor D. Iuan de la Cerda, y Leiba, y La 
Adrada, virrey, governador, y capitan general desta Nueva España, 
y presidente de su real chancilleria. México, Imprenta de la viuda 
de Bernardo Calderón, 1660. Nettie Lee Benson Library, Uni-
versity of Texas.

Morales Pastrana, Antonio de. Solemne plausible festiva pompa magnifica 
ostentosa celebridad a la beatificación de la gloriosa Rosa de Santa 
Maria. Dedicala al Illmo y Rmo sor Maestro y Dor D. Fray Luys de 
Cifuentes Sotomayor Obispo de Mérida del Consejo de su Magestad 
(…). México, Francisco Rodríguez Lupercio, 1671.

Ribera, Diego de. Miguel de Perea Quintanilla. Historica imagen de 
proezas, emblematico exemplar de virtudes ilustres del original Perseo: 
prevenido en oraculos mythologicos, y decifrado en colores poeticos que 
a los congratulatorios fastos, y aparato celebre, dispuso, para la felice 
entrada, y recebimiento del Exmo Señor D. Pedro Colon de Portugal 
y Castro, Almirante de las Indias, Adelantado mayor de ellas, Duque 
de Veragua, y de la Vega, Marques de Zamayca, Conde de Gelves, 
Cavallero del insigne Orden del Toisson de Oro, Gentil-Hombre de 
la Camara de su Magestad, Capitan General de la Armada Real, 
y Exercito del Mar Occeano, Virey Governador y Capitan General 
desta Nueva España, y Presidente de la Real Audiencia, que en ella 
reside, La Santa Iglesia Metropolitana de Mexico, y consagro a su 
Excelencia en publico argumento de su amor; y aqui lo Dedica como 
a objeto singular deste assumpto. Mexico, Imprenta de la viuda de 
Bernardo Calderón, 1673. Nettie Lee Benson Library, Univer-
sity of Texas, ???. 

Sigüenza y Góngora, Carlos de Theatro de virtudes politicas que constituyen 
a vn principe: advertidas en los monarchas antiguos del Mexicano Im-
perio, con cuyas efigies se hermoseó el arco triumphal que la ... Ciudad 
de Mexico erigio para el digno recivimiento en ella del ... Virrey Conde 
de Paredes ... / ideòlo entonces y ahora lo descrive d. Carlos de Siguen-
za y Gongora ... (1680) Biblioteca Pública de Castilla la Mancha 
en Toledo, Colección Borbón-Lorenzana, Sign. 4-9079.

BIBLIOGRAFÍA

Aguilar García, Mª D. “Mitología y religion en una proclamación regia” 
en Lecturas de Historia del Arte, nº. 2, 1990, pp. 435-440.

Andrés Renales, G. “Relaciones extensas de fiestas públicas: itinera-
rio de un género (Valencia, s. XVII)” en La fiesta. Actas del II 
Seminario de relaciones de sucesos. Ed. Lopez Poza, Sagrario, 
Galicia Sociedad de Cultura Valle Inclán, 1999.

Baldwin Smith, E. Architectural Symbolism of Imperial Rome and the 
Middle Ages. New Jersey, Princeton University, 1956.

Bloch, Marc. Los reyes taumaturgos, México, 1988 (1ª ed. 1924).

Boyer, Agustín “Programa iconográfico en el Neptuno Alegórico de 
Sor Juana Inés de la Cruz” en en Luis Cortest (ed.), Homenaje a 
José Durand. Madrid: Verbum, 1993, pp. 37-47.

Bravo Arriaga, Maria Dolores. “Carlos de Sigüenza y Góngora: literatu-
ra culterana y literatura de almanaques”. 

“El arco triunfal novohispano como representación” en Bravo 
Arriaga, Maria Dolores La excepción y la regla : estudios sobre espi-
ritualidad y cultura en la Nueva España. pp. 173-180.

“Festejos, celebraciones y certámenes” en  Garza Cuarón, Bea-
triz. Georges Baudot. Raquel Chang-Rodríguez (eds.) Historia 
de la literatura mexicana. Vol. 2, México, Siglo XXI editores.

Cabañas, Miguel. Amelia López-Yarti y Wifredo Rincon. Arte, poder y 
sociedad en la España de los siglos XV a XX. Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, Madrid, 2008.

Camacho Martínez, Rosario. Reyes Escalera Perez (coords.) Fiesta y si-
mulacro. Exposición en el Palacio Episcopal de Málaga, 19 de 
septiembre-30 de diciembre de 2007. Junta de Andalucia, Se-
villa, 2007.

Cámara Múñoz, Alicia. “El poder de la imagen y la imagen del poder. La 
fiesta en el Madrid en el Renacimiento” en VV.AA. Madrid en el 
Renacimiento. Madrid, Comunidad de Madrid, 1986, pp. 61-93.

Checa Cremades, F. Carlos V y la imagen del héroe en el Renacimiento, 
Madrid, 1987.

Cuesta García de Leonardo, Mª. J. Fiesta y arquitectura efímera en la Gra-
nada del siglo XVIII. Granada, 1995.

Curcio-Nagy, Linda. “Sor Juana Ines de la Cruz and the 1680 Vice-
regal entry of the Marquis de la Laguna in Mexico City” en 
Europa triumphans: court and civic festivals in early modern Europe, 
Volumen 1 J. R. Mulryne, Helen Watanabe-O’Kelly, Margaret 
Shewring. Ashgate, Hampshire, 2004. 

Davidson, Peter. “Sor Juana’s sources for Neptuno Alegorico” en Eu-
ropa triumphans: court and civic festivals in early modern Europe, 
Volumen 1 J. R. Mulryne,Helen Watanabe-O’Kelly,Margaret 
Shewring. Ashgate, Hampshire, 2004. 



239VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Farré Vidal, Judith (coord.) Teatro y poder en la época de Carlos II: Fi-
estas en torno a reyes y virreyes. Madrid, Iberoamericana, 2007. 

Flor, Fernando de la. “El jeroglífico y su función dentro de la arquitec-
tura efímera barroca (a proposito de treinta y tres jeroglíficos 
de Alonso de Ledesma, para las fiestas de beatificación de San 
Ignacio en el Colegio de la Compañía de Jesús en Salamanca, 
1610)” en Boletín del Museo e Instituto Camón Aznar, número 
8, 1982, pp. 84-102.

García Bernal, José Jaime. “Triunfos reales y teatros funerarios. Del 
ritual ciudadano al salón cortesano (siglos XVI-XVIII)” en Ca-
macho Martínez, Rosario. Reyes Escalera Perez (coords.) Fiesta 
y simulacro. Exposición en el Palacio Episcopal de Málaga, 19 
de septiembre-30 de diciembre de 2007. Junta de Andalucia, 
Sevilla, 2007, pp. 64-83.

Garza Cuarón, Beatriz. Georges Baudot. Raquel Chang-Rodríguez 
(eds.) Historia de la literatura mexicana. Vol. 2, México, Siglo 
XXI editores.

Gregorio Hinojo, Andrés “Fuentes clásicas y renacentistas del “Nep-
tuno alegórico”” en Nova tellus: Anuario del Centro de Estudios 
Clásicos, Nº 21, 2, 2003, pags. 177-202

Grossi, Verónica. “Simulacros icónicos y verbales en el Neptuno 
Alegórico” cap IV en Sigilosos v(u)elos epistemológicos en sor Juana 
Ines de la Cruz. México, 2007.  

Hinojo Andrés, Gregorio. “Fuentes clásicas y renacentistas del ‘Nep-
tuno alegórico’” en Nova tellus: Anuario del Centro de Estudios 
Clásicos, ISSN 0185-3058, Nº 21, 2, 2003 , págs. 177-202.

Ibáñez Martínez, Pedro Miguel “Arquitectura y poder en el espacio 
urbano: el caso de Cuenca (siglos XV-XVIII)” en Cabañas, 
Miguel. Amelia López-Yarti y Wifredo Rincon. Arte, poder y so-
ciedad en la España de los siglos XV a XX. Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, Madrid, 2008, pp. 461-473.

Kantorowicz, E.H. Los dos cuerpos del rey: un estudio de teología política. 
Madrid, 1985 (1ª ed. 1957).

Lisón, C. La imagen del rey: monarquía, realeza y poder en la Casa de los 
Austrias. Madrid, 1991.

López Poza, Sagrario. “Introducción” en Jorge Báez de Sepúlveda. 
Relación verdadera del recibimiento que hizo la ciudad de Segovia 
a la majestad de la reina nuestra señora doña Ana de Austria, en 
su felicísimo casamiento que en la dicha ciudad se celebró. España, 
fundación don Juan de Borbón, 1998.

“La erudición de Sor Juana Inés de la Cruz en su Neptuno 
alegórico”en La Perinola. Revista de Investigación Quevediana, 7, 
2003, pp. 241-270 GRISO-Universidad de Navarra 2003.

Mínguez, Víctor. Los reyes distantes: imágenes del poder en el México 
virreinal. Castellón, Universitat Jaume I-Diputación de Caste-
llón, 1995.

Monteagudo, P. “La ciudad, escenario de la fiesta política en el antiguo 
regimen” en La fiesta en el mundo hispánico. P, Martínez y A. 
Rodríguez (eds.). Cuenca, Universidad de Castilla-La Mancha, 
2004, pp. 321-350.

Montes González, Francisco. “Prometheo, undique clariori. El arco cate-
dralicio para el recibimiento del virrey marques de Casafuerte 
en México” en García Mahiques, Rafael y Vicent F. Zuriaga 
Senent (eds.) Imagen y cultura. La interpretación de las imágenes 
como historia cultural. Actas del VI Congreso Internacional de 
la Sociedad Española de Emblemática. Generalitat Valenciana, 
Valencia, 2008, pp. 1133-1147.

Nelson, Bradley J. “El ‘Neptuno Alegórico’ de sor Juana Inés de la 
Cruz: una investigación de las estrategias barrocas de redención 
y disolución hegemónicas” en Jaén, cruce de caminos, encuentro de 
culturas. Fernandez Jiménez, Juan. Jesús López-Peláez Casellas. 
Encarnación Medina Arjona (cords.), Jaén, 2006.

Parodi, Claudia. “El lenguaje de las fiestas: arcos triunfales y villan-El lenguaje de las fiestas: arcos triunfales y villan-
cicos” en Revista Destiempos, México, Distrito Federal, Marzo-
Abril 2008, Año 3, Número 14, pp. 472-483.

Pascual Buxó, Jose. “Función política de los emblemas en el Neptuno 
Alegórico de Sor Juana Inés de la Cruz” en Sor Juana Inés de la 
Cruz y sus contemporaneous. Ed. M. Glantz, México, UNAM-
CONDUMEX, 1998, pp. 245-255.

Río Barredo, M.J. “El ritual en la corte de los Austrias” en La fiesta cor-
tesana en la época de los Austrias. Coord. M.L. Lobato y B.J. 
García, Valladolid, Junta de Castilla y Lón, 2003, pp. 17-34.

Rodríguez Hernández, Dalmacio. “Los arcos triunfales en la época de 
Carlos II: una aproximación desde la retórica” en Farré Vidal, 
Judith. Teatro y poder en la época de Carlos II: fiestas en torno 
a reyes y virreyes. Madrid, Iberoamericana, 2007, pp. 267-287.

Sabat de Rivers, Georgina “El Neptuno” de Sor Juana : fiesta barroca y 
programa político en University of Dayton Review, Vol. 16, núm. 
2 (Spring 1983), pp. 5-7 y 63-73. 

Tenorio, Martha Lilia en “A propósito de sor Juana a través de los 
siglos” en Nueva revista de Filología Hispánica, vol. LVI, núm. 2, 
julio-diciembre 2008, pp. 505-522.

Tovar, Virginia. El barroco efímero y la fiesta popular. La entrada triunfal 
en el Madrid del siglo XVII. Ayuntamiento de Madrid, Madrid, 
1985.



241VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

INTRODUCCIÓN

E l período de 1580 a 1650 se caracterizó por el arri-
bo masivo de esclavos negros a territorio novohis-
pano, debido al descenso demográfico de los in-

dios. Esta mano de obra esclava y después libre, se repartió 
en los enclaves mineros, en las haciendas agrícolas y de 
ganado, en talleres textiles como los obrajes, en los cami-
nos trabajando como arrieros y en el servicio doméstico, 
entre otros sectores. Prácticamente no hubo rincón donde 
no hubiera presencia de negros, mulatos y sus distintas 
mezclas mejor conocidas como las castas. Estos habitan-
tes requirieron de atención espiritual por parte de la Igle-
sia, tanto el clero secular como regular participaron en 
la evangelización y aculturación a través del impulso de 
cultos y devociones. Fue la orden franciscana la que alber-
gó en sus altares la mayor cantidad de cofradías de negros 
y sus descendientes en el virreinato novohispano, y tam-
bién fue la que fomentó el culto a las devociones negras, 
en particular a San Benito de Palermo y a Santa Ifigenia. 

En el territorio americano, las devociones negras como 
San Baltasar, San Elesbán1, Santa Ifigenia y San Benito 
de Palermo sirvieron como modelos de conducta para la 
población de origen africano y sus descendientes. Bajo 
esta consideración, en el presente trabajo se pretende 
mostrar algunos ejemplos de los medios que utilizó la 

jerarquía eclesiástica para introducir el culto en Nueva 
España, a través de la iconografía de las imágenes que 
tuvieron las cofradías, y de la literatura religiosa como 
los devocionarios. Hasta el momento, todo indica que 
las únicas dos imágenes negras que albergaron en los al-
tares de las iglesias y conventos del México colonial fue-
ron San Benito de Palermo y Santa Efigenia. 

DEVOCIONES NEGRAS EN NUEVA ESPAÑA

Fr. Benito murió en Palermo el 4 de abril de 1589 a 
la edad de 65 años. Fue franciscano, hijo de esclavos sici-
lianos, conocido localmente como San Benedetto da Santo 
Fratello o San Benedetto il Moro, siendo un fraile lego llegó 
a ser superior de su convento, extendiéndose su fama de 
milagroso hasta el punto de ser venerado en vida por los 
sectores populares y protegido por los poderosos2. Algu-
nas de sus reliquias del futuro santo llegaron a España 
entre 1606 y 1607, a raíz de este hecho se le encargó a 
Lope de Vega escribir una comedia sobre el personaje, la 
cual título El santo negro Rosambuco publicada aproxima-
damente en 16113. Fue beatificado en 1743 y canonizado 
hasta 1807. A partir de entonces, la iglesia señaló como 
día oficial para celebrar su fiesta el 4 de abril.  

DEVOCIONES Y CONSTRUCCIÓN DE IDENTIDADES 
ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS 
DE LA NUEVA ESPAÑA (S. XVIII)

RAFAEL CASTAÑEDA GARCÍA / MÉXICO 

1  Rey de Etiopía del que se cuenta renunció a su corona para convertirse en monje en Jerusalén.
2  Isidoro Moreno, La antigua hermandad de los negros de Sevilla. Etnicidad, poder y sociedad en 600 años de Historia, Universidad de Sevilla, Consejería 

de Cultura de la Junta de Andalucía, Sevilla, 1997, pág. 120.
3  Baltasar Fra Molinero, La imagen de los negros en el teatro del Siglo de Oro, Siglo XXI editores, Madrid, 1995, pág. 77.



242 DEVOCIONES Y CONSTRUCCIONES DE INDENTIDADES ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS DE LA NUEVA ESPAÑA

En Granada y en Jaén hubo cofradías que tuvieron 
entre sus devociones principales a San Benito de Paler-
mo4. En Sevilla, la cofradía conocida como la “de los ne-
gritos” tuvo entre sus imágenes una escultura del negro 
franciscano. Para Vittorio Morabito, la Iglesia utilizó este 
culto como un medio para legitimarse frente a la pobla-
ción negra, e imponer cierta identidad. Su santidad no 
estuvo basada en la cuestión divina, sino más bien fue un 
ejemplo para que lo siguieran moralmente5. 

Las representaciones artísticas como pinturas o es-
culturas fueron uno de los medios que sirvieron para fo-
mentar las advocaciones. Hasta ahora se ha verificado la 
presencia de San Benito de Palermo en la catedral de la 
ciudad de México, en los conventos franciscanos de San 
Luis Potosí, San Miguel de Allende, Salvatierra y Queré-
taro, así como en la iglesia de San Diego de Guanajuato6. 
En Oaxaca, en la capilla del ingenio jesuita de Ayotla, in-
vestigadores del INAH han localizado un retablo que al 
parecer albergó una escultura del franciscano negro del 
siglo XVIII, y que posiblemente fue elaborada por un mu-
lato esclavo de oficio carpintero7. (Fig. 18). 

Otra imagen devocional popular entre las castas fue 
Santa Ifigenia. Ella nació en Etiopía, y fue princesa de Nu-
bia, hija del rey, se había convertido al cristianismo cuan-
do fue bautizada por San Mateo junto con otras doscientas 
doncellas que estaban a cargo del culto divino. Indiferente 
a los placeres mundanos y los lujos de la corte, fundó un 
convento de religiosas, el cual fue incendiado por su tío 
que había usurpado el trono, pero milagrosamente por 
intercesión del cielo fue salvado el edificio junto con las 
monjas que vivían en él9. Ayudó en la evangelización de 
su territorio por varios años. Enferma y rodeada por su fa-
milia y sus hermanas monjas, falleció el 21 de septiembre 

del año 46 de nuestra era10. A diferencia de San Benito de 
Palermo, Ifigenia era mujer y africana, y no se conocen tes-
timonios actuales que refieran la presencia de algunas efi-
gies en altares o retablos de las iglesias mexicanas. (Fig. 211). 

Las imágenes tuvieron una función simbólica en las 
cofradías, representaron la expresión de la devoción y la 
existencia corporativa hacía el exterior.12 En el México 
colonial, el culto a estos dos santos negros se inició con 
el establecimiento de estas corporaciones religiosas de 
seglares. Muy pronto, apenas diez años después del falle-
cimiento de San Benedetto il Moro. En 1599, las noticias 
sobre San Benito llegaron a la ciudad de México, los “mo-
renos y mulatos” fundaron la cofradía de la Coronación 
de Cristo y San Benito de Palermo en el convento de San 
Francisco de dicha ciudad. Otras cuatro corporaciones 
piadosas de seglares con la advocación del franciscano ne-
gro se erigieron en la primera mitad del siglo XVII. En la 
ciudad de la Nueva Veracruz se constituyó la hermandad 
con el mismo título y advocaciones que su predecesora en 
1636. En 1645 se instauró otra en el convento franciscano 
de la ciudad de Querétaro, y al año siguiente un grupo 
de “morenos” decidió instituir la cofradía San Benito de 
Palermo en el convento franciscano de San Antonio en 
la villa de San Miguel el Grande. Otro grupo devocional 
fue fundado por estos tiempos en la ciudad de Puebla de 
los Ángeles, pero no tenemos hasta ahora la fecha exacta.

Entre 1599 a 1650 la difusión del culto a este santo 
franciscano se dio a través de las cofradías, y curiosa-
mente se fundaron en parte del camino Real de la Pla-
ta o camino Tierra Adentro que iniciaba en Veracruz y 
finalizaba en Santa Fe, en el llamado septentrión novo-
hispano. Veracruz, Puebla, ciudad de México, Querétaro 
y San Miguel el Grande fueron puntos estratégicos de 

4 Rocío Periáñez Gómez, Negros, mulatos y blancos: los esclavos en Extremadura durante la Edad Moderna, Diputación de Badajoz, Badajoz, 2010, pág. 
350.

5 Vittorio Morabito, “San Benedetto il Moro, da Palermo, protettore degli africani di Siviglia, della penisola iberica e d’ America latina”, Berta 
Ares Queija y Alessandro Stella, coordinadores, Negros, mulatos, zambaigos. Derroteros africanos en los mundos ibéricos, Escuela de Estudios Hispano-
Americanos, Sevilla, 2000, pág. 224.

6  Bernard Vincent señala la necesidad de cartografiar los lugares de culto de estos santos negros, “Le culte des Saints Noirs dans le monde ibérique”, 
David González Cruz, editor, Ritos y ceremonias en el mundo hispano durante la Edad Moderna, Universidad de Huelva, Huelva, 2002, pág. 132. 

7 María Elisa Velázquez, Mujeres de origen africano en la capital novohispana, siglos XVII y XVIII, INAH – UNAM (Programa Universitario de Estudios 
de Género), México, 2006, pág. 393.

8   Imagen tomada en junio de 2007, en el interior del convento franciscano de San Antonio, en la ciudad de San Miguel de Allende, Guanajuato 
(México).

9  Anderson José Machado de Oliveira, Devocao negra: santos pretos e catequese no Brasil colonial, Quartet editora, Río de Janeiro, 2008, pág. 100.
10 Julio Luna Obregón, Ifigenia, la negra santa. Culto religioso de los descendientes africanos en el valle de Cañete, Centro de Articulación y Desarrollo 

Juvenil “Mundo de Ébano” y Centro de Desarrollo de la Mujer Peruana, Lima, 2005, pág. 28.
11  Santa Ifigenia, Guatemala, siglo XVIII. Madera policromada y dorada, 136 x 62 x 50 cm. Se localiza en la iglesia de la Merced, ciudad de Guate-

mala. Imagen tomada de Haroldo Rodas, “Santa Ifigenia”, en Joseph J. Rishel, compilador, y Suzanne Stratton-Pruitt, colaboradora, Revelaciones. 
Las artes en América Latina 1492-1820, Fondo de Cultura Económica, Bélgica, 2007, pág. 278.

12  Isidoro Moreno, op. cit., pág. 119.



243VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 1  San Benito de Palermo, Convento Franciscano de San Antonio, 
ciudad de San Miguel de Allende, Guanajuato, México.

Fig. 2  Santa Ifigenia, Guatemala, Iglesia de la Merced, 
ciudad de Guatemala. 



244 DEVOCIONES Y CONSTRUCCIONES DE INDENTIDADES ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS DE LA NUEVA ESPAÑA

este circuito minero, donde vivió y trabajó la población 
afrodescendiente. Por tanto, este pudo haber sido uno de 
los motivos que llevaron a los franciscanos a promover la 
fundación de estas cofradías bajo la advocación de una 
devoción negra, no obstante esto sólo es una hipótesis 
pues no existen investigaciones sobre el trabajo pasto-
ral de estos frailes con las castas13.  

El culto a Santa Ifigenia podemos fecharlo en los últi-
mos años del siglo XVII, a través de las cofradías pero con 
una presencia poco significativa. Hasta el momento, se tie-
ne noticia de la existencia de dos asociaciones piadosas de-
dicadas a esta santa: una en Xochimilco aunque no se co-
noce el año de su fundación; y la otra en el hospital de San 
Juan de Dios de la ciudad de Toluca en 169814. 

Sin embargo, la imagen de esta mujer africana también 
estuvo presente en las corporaciones de San Benito de Pa-
lermo como un culto interno. Por ejemplo, En 1699, los 
cofrades de la ciudad de México solicitaron una licencia a 
los padres del convento “para poner un cuadro de Santa 
Ifigenia, con su mesa de altar15”. Dicha petición fue au-
torizada, y a partir de entonces se celebró la fiesta de la 
Santa africana en “el día del señor san Mateo16”.  

En San Miguel el Grande (hoy San Miguel de Allende, 
Guanajuato), también estuvo presente la veneración a esta 
santa negra a través de la cofradía del franciscano sicilia-
no. En 1764, se realizó un inventario de las alhajas y demás 
bienes de la corporación, dentro del conjunto de imágenes 
que componían el patrimonio se halló una “Santa Ifigenia 
sin diadema y con un santo cristo en la mano sin corona”, 
así como su diadema de plata17. Finalmente, En un in-
ventario de 1859 de la biblioteca del mismo convento de 
San Miguel, aparece registrado en el estante número siete 
un libro titulado Santa Ifigenia primer monja de Jesucristo18.

IMPRESOS NOVOHIPANOS

Toca hablar de otro medio que la iglesia utilizó para 
dar a conocer las virtudes y atributos de dichos bienaven-
turados. Me refiero a la producción impresa de los libros 

religiosos. A diferencia de las imágenes veneradas en los 
templos, la escritura y las estampas devocionales represen-
taron un medio capaz de vencer al espacio no sólo por-
que permitieron trasladar ideas y noticias, sino también, 
porque fueron la fuente de la memoria que ayudó a con-
trarrestar el olvido. Las distintas hagiografías, novenas y 
sermones buscaban modelar las expresiones de fe. Este 
tipo de literatura permite ver los vínculos de la actividad 
de los impresores con la evolución y transformación de 
las devociones19. ¿Qué libros sobre estos santos negros cir-
cularon en la Nueva España? ¿Cuáles se imprimieron en 
estos territorios y quién los patrocinaba? Son preguntas 

13 El único trabajo que conocemos sobre el tema es el de Ildefonso G. Azopardo, “Los franciscanos y los negros en el siglo XVII”, Actas del III con-
greso internacional, Los franciscanos en el nuevo mundo (siglo XVII), Deimos, Madrid, 1990, pp. 593-620.

14 Nicole von Germenten, Black Blood Brothers. Cofraternities and social mobility for Afro-Mexicans, University of Florida, Florida, 2006, 
pág. 15.

15  Archivo General de la Nación (en adelante AGN), Indiferente virreinal, cofradías y archicofradías, caja 5830, exp. 47, foja 2r.
16  AGN, Indiferente virreinal, cofradías y archicofradías, caja 5830, exp. 47, foja 10r. La iglesia señala como día oficial de San Mateo el 21 de sep-

tiembre.
17 Archivo Histórico de la Provincia Franciscana de Michoacán (en adelante AHPFM), provincia, conventos, San Miguel Allende, caja 17, número 

1, foja 210 v-211r.
18 AHPFM, provincia, conventos, San Miguel de Allende, caja 6, número 2.
19 Pierre Ragon, “Imprentas coloniales e historia de las devociones en México (siglos XVII y XVIII)”, Revista Redial, n°. 8-9, 1997-1998, pág. 34.

Fig. 3  Primer libro de devoción a San Benito de Palermo. 
Octava publicada en México, 1710.



245VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

que pueden ayudar a entender el desarrollo del culto en-
tre los habitantes del virreinato, aunque debemos tener 
presente el estatus de lo escrito pues la sociedad novohis-
pana era ampliamente analfabeta, quizá por ello los graba-
dos pudieron haber tenido mayor relevancia.  

El primer libro de devoción a san Benito de Palermo 
fue una Octava publicada en México en el año de 1710. 
Fue escrito por el bachiller don Juan Francisco de Dios 
Medina de la congregación de San Felipe Neri a solicitud 
expresa de los mayordomos de la cofradía de San Benito 
de la ciudad de México20. (Fig. 3).  

Respecto al modo de hacer esta octava, se señalaba que 
en cualquier fecha del año se podía iniciar, en la iglesia 
o en la casa delante de una imagen del beato negro con-
temporáneo. Es decir, estos ejercicios espirituales nos re-
fieren una relación más íntima, cercana e individual con 
el franciscano negro. No obstante, el padre Francisco de 
Dios Medina afirmaba que para aquellos que se preciaren 
de ser devotos de san Benito deberían empezar el día 28 
de marzo para acabar el 4 de abril, día en el que falleció. 

Después vino la traducción del portugués que hiciera 
Fr. Isidro Félix de Espinoza a una corta biografía de san 
Benito de Palermo21. Impresa en México en 1745 por Ho-
gal. La razón principal que tuvo para traducir esta obra, 
como señala en el prólogo, fue la beatificación de Beni-
to de Palermo en 1743, aunado a la aparente desolación 
que por ese entonces vivía la devoción a dicho santo por 
parte de su cofradía en la ciudad de México. 

En 1750, se publicó una Novena al portentoso negro del 
mejor amo, blanco que debe ser de la christiana devoción S. Bene-

dicto de Filadelfia, o de Palermo22. No obstante, esta edición 
no es más que una copia casi idéntica de la traducción del 
portugués. Algunas pocas palabras sufrieron cambios pero 
en general desde el prólogo hasta la última página son la 
misma obra, lo único que si se modificó es el título. Es de-
cir, cinco años habían pasado desde la publicación del pa-
dre Espinoza cuando aparece publicado por la misma im-
prenta otro libro dedicado al franciscano negro. Sin duda, 
la beatificación de Benito de Palermo muy pronto tuvo sus 
consecuencias en la producción de textos religiosos en la 
Nueva España. Esta obra fue reimpresa en los años 1767, 
1791, 1797, y 180023.    

Otro devocionario al que hace referencia José Toribio 
Medina fue Semana devota y día cuarto para solicitar el patro-
cinio del Santo Negro S. Benito de Palermo, escrito por Pedro 
Pablo Patiño y publicado en México en 180124. 

Finalmente, la última novena que hasta el momento te-
nemos registrada fue reimpresa en México en 1802, Novena 
Consagrada al culto y veneración del Negro Santo nobilísimo es-
clavo y siervo fiel del señor San Benito de Palermo o de Filadelfio.25 
La escribió el padre Francisco Valdés. (Fig. 426). 

Sobre Santa Ifigenia, el primer registro que tenemos de 
una devoción impresa es un septenario que se publicó por 
primera vez en México en 1730, y reimpresa en Puebla en 
1745.27 Es probable que haya tenido varias reimpresiones, 
por lo menos hemos encontrado una en los primeros años 
de la década de 180028. Respecto al modo de llevar a cabo 
los ejercicios espirituales señalados en el devocionario, se 
dice que “en cualquier tiempo del año se puede ejercitar 
esta devoción, el propio es, comenzar el catorce de sep-

20 Octava de SAN BENITO DE S. FRADELO, llamado vulgarmente de Palermo. Por las ocho Bienaventuranzas. Dispuesta Por el Br. Don Juan Francisco de Dios 
Medina, presbítero, su devoto. Quien la consagra a el glorioso patriarca San Phelipe Neri su Padre Sácala a Luz La cofradía de dicho Glorioso Santo, fundada en 
el Convento grande de N. P. S. Francisco de México, a solicitud de Juan Francisco Zavala, y Miguel Antonio Pastor, Mayordomos de dicha cofradía. Con Licencia 
de los Superiores. En México: por los Herederos de la Viuda de Francisco Rodríguez Lupercio en la Puente de Palacio, año de 1710. Biblioteca 
Franciscana, Provincia Franciscana del Santo Evangelio.

21 El lunar agraciado del rostro de la iglesia el negro hermoso entre las candidezes de los santos, el milagroso y poco conocido porteño, San Benito de Palermo, cuya 
vida en compendioso epitome da traducida del idioma portugués, algún tanto ilustrada la cordial devoción del P. Fr. Isidro Félix de Espinosa. 
México, la Viuda de don J. B. de Hogal, 1745. El libro se localizó la Biblioteca Nettie Lee Benson, Universidad de Texas, Austin.

22 “Dispuesta por un apasionado devoto del Santo, Profesor del mismo Seraphico Descalzo Reformado Instituto, que el Santo prossefo en Sicilia. Y 
el Autor de la Santa Provincia de S. Diego de México, impresa con licencia en México, por la viuda de D. Joseph Hogal”. Año de 1750. Biblioteca 
Nacional de Chile, Sala Medina.

23  José Toribio Medina, La imprenta en México: 1539-1821, UNAM, México, 1989, tomo 5, n°. 4007, tomo 6, n°. 8052, tomo 7, n°. 8665, y n°. 1813.
24 Idem, tomo 7, n°. 9446.
25 Dispuesta por el P. Fr. Joseph Francisco Valdés, religioso de la Provincia Descalza de San Diego de México, reimpresa en México en la Oficina de 

la calle de Santo Domingo y esquina de Tacuba. Año de 1802.
26 Imagen contenida en Idem. 
27 Juan Fausto de Oca, Septenario en honra de la esclarecida virgen emperatriz de Ethiopía Santa Ifigenia, en México, por Joseph Bernardo de Hogal, año 

de 1730. Y por su original en la Puebla por la Viuda de Miguel de Ortega, y Bonilla, en el Portal de las Flores. Año de 1748. José Toribio Medina, 
La imprenta en la Puebla de los Ángeles (1640-1821), México, UNAM, 1991, n°. 520.

28 El septenario que tenemos es una reimpresión que no dice la fecha exacta, “18-?”, y fue localizado en la Biblioteca Nacional de Chile, Sala Medina.



246 DEVOCIONES Y CONSTRUCCIONES DE INDENTIDADES ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS DE LA NUEVA ESPAÑA

ciar el día doce de septiembre. Este documento, es el 
único que contiene una imagen de Santa Ifigenia quien 
aparece vestida con su hábito, con una diadema en la ca-
beza y su corona en el piso, lleva en la mano izquierda 
un lirio, y su mano derecha extendida. Para ser una mu-
jer nacida en Etiopía, las tonalidades con que se le pre-
senta pareciera ser más morena que negra. 

CONSIDERACIONES FINALES

Todo parece indicar que el mayor aporte para la di-
fusión del culto a estos santos se dio en el siglo XVIII 
con las impresiones de las devociones. Si bien fueron las 
cofradías las que impulsaron su advocación, éstas fueron 
perdiendo su importancia en la segunda mitad del siglo 
XVIII, fecha en que se da el mayor auge de las impresiones 
de novenas, octavas y septenarios sobre dichas imágenes. 
Por otro lado, es cierto que su producción editorial no 
tuvo parangón con las de otras advocaciones, pero si to-
mamos en cuenta que iban dirigidas a un sector muy espe-
cífico como las castas, nos parece que no es insignificante 
la cantidad de libros de devoción que se han registrado 
en este texto. Faltaría ahondar sobre las imágenes, para 
ello un posible camino sería revisar los inventarios del pa-
trimonio de arte religioso de los conventos franciscanos.

Por tanto, tenemos que durante el período de importa-
ción de esclavos a Nueva España, 1580 a 1650, las autori-
dades religiosas y civiles trataron de evangelizar y cohesio-
nar a la población negra a través de las cofradías, algunas 
de éstas con imágenes devocionales que tenían el mismo 
color de piel que sus feligreses. Una vez suspendido el trá-
fico de esclavos a este territorio, e iniciado el proceso de 
mestizaje de toda la población, la Iglesia optó por otro me-
dio para adoctrinar a las castas, este fue la producción im-
presa de los devocionarios que resumían la vida de los san-
tos y destacaban sus principales atributos y virtudes para 
que fueran imitados por la población afrodescendiente.

tiembre para terminar el veinte, víspera de la Gloria San-
ta, que ocurre en el día del glorioso apóstol San Mateo29”.

Otro testimonio que tenemos sobre esta Santa data 
de 1784 y corresponde a una reimpresión de una nove-
na en honor a Santa Ifigenia, la escribió un sacerdote 
del arzobispado de México30. Se dice que se puede ini-

29 Juan Francisco de Oca, Septenario en honra de la esclarecida virgen emperatriz de Ethiopia Santa Ephigenia, México: s. n., 18-? Biblioteca Nacional de 
Chile, Sala Medina, “Modo de hacer este septenario”.

30  Novena en honra de la gloriosa virgen y esclarecida Emperatriz de la Etiopia Santa Ifigenia, para impetrar por sus Meritos el alivio, y socorro de nuestras necesi-
dades. Saca a luz, y la dedica a los Devotos de la Santa, un Sacerdote de este Arzobispado. Reimpresa en México, en la imprenta de los Herederos del Lic. 
Joseph de Jáuregui, Calle de S. Bernardo. Año de 1784. Biblioteca Nacional de Chile, Sala Medina. Se desconoce la fecha de la primera impresión.

Fig. 4  Novena Consagrada al culto y veneración del Negro Santo 
nobilísimo esclavo y siervo fiel del señor San Benito de Palermo. 



247VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFÍA 

AGN Archivo General de la Nación (en adelante AGN), Indiferente 
virreinal, cofradías y archicofradías, caja 5830, exp. 47.

AHPFM Archivo Histórico de la Provincia Franciscana de Michoacán, 
provincia, conventos, San Miguel Allende, caja 16 y caja 17, n. 1.

Álvarez, Diego, Sombra ilustrada con la razón, demostración y verdad, ad-
mirable vida, virtudes y milagros del beato Benito de San Fradello 
conocido por el Santo Negro de Palermo, Alcalá, María García Brio-
nes, 1747. 

Azopardo, Ildefonso G., “Los franciscanos y los negros en el siglo 
XVII”, Actas del III congreso internacional, Los franciscanos en 
el nuevo mundo (siglo XVII), Deimos, Madrid, 1990.

Dios Medina, Juan Francisco de, Octava de SAN BENITO DE S. FRA-
DELO, llamado vulgarmente de Palermo. Por las ocho Bienaventuran-
zas. Sácala a Luz La cofradía de dicho Glorioso Santo, fundada 
en el Convento grande de N. P. S. Francisco de México, a solici-
tud de Juan Francisco Zavala, y Miguel Antonio Pastor, Mayor-
domos de dicha cofradía. Con Licencia de los Superiores. En 
México: por los Herederos de la Viuda de Francisco Rodríguez 
Lupercio en la Puente de Palacio, año de 1710. 

El lunar agraciado del rostro de la iglesia el negro hermoso entre las candidezes 
de los santos, el milagroso y poco conocido porteño, San Benito de 
Palermo, cuya vida en compendioso epitome da traducida del 
idioma portugués, algún tanto ilustrada la cordial devoción del 
P. Fr. Isidro Félix de Espinosa. México, la Viuda de don J. B. 
de Hogal, 1745. 

Germenten, Nicole von, Black Blood Brothers. Cofraternities and social 
mobility for Afro-Mexicans, University of Florida, Florida, 2006.

Fra Molinero, Baltasar, La imagen de los negros en el teatro del Siglo de Oro, 
Siglo XXI editores, Madrid, 1995.

Luna Obregón, Julio, Ifigenia, la negra santa. Culto religioso de los descen-
dientes africanos en el valle de Cañete, Centro de Articulación y 
Desarrollo Juvenil “Mundo de Ébano” y Centro de Desarrollo 
de la Mujer Peruana, Lima, 2005.

Machado de Oliveira, Anderson José, Devocao negra: santos pretos e ca-
tequese no Brasil colonial, Quartet editora, Río de Janeiro, 2008.

Medina, José Toribio, La imprenta en México: 1539-1821, UNAM, tomos 
5, 6 y 7, México, 1989.

Morabito, Vittorio, “San Benedetto il Moro, da Palermo, protettore 
degli africani di Siviglia, della penisola iberica e d’ America 
latina”, Berta Ares Queija y Alessandro Stella, coordinadores, 
Negros, mulatos, zambaigos. Derroteros africanos en los mundos ibé-
ricos, Escuela de Estudios Hispano-Americanos, Sevilla, 2000.

Moreno, Isidoro, La antigua hermandad de los negros de Sevilla. Etnicidad, 
poder y sociedad en 600 años de Historia, Universidad de Sevilla, 
Consejería de Cultura de la Junta de Andalucía, Sevilla, 1997.

Novena al portentoso negro del mejor amo, blanco que debe ser de la christiana 
devoción S. Benedicto de Filadelfia, o de Palermo, dispuesta por un 
apasionado devoto del Santo, Profesor del mismo Seraphico 
Descalzo Reformado Instituto, que el Santo prossefo en Sicilia. 
Y el Autor de la Santa Provincia de S. Diego de México, impre-
sa con licencia en México, por la viuda de D. Joseph Hogal. 
Año de 1750.

Novena en honra de la gloriosa virgen y esclarecida Emperatriz de la Etiopia 
Santa Ifigenia, para impetrar por sus Meritos el alivio, y socorro de 
nuestras necesidades. Saca a luz, y la dedica a los Devotos de la 
Santa, un Sacerdote de este Arzobispado. Reimpresa en Méxi-
co, en la imprenta de los Herederos del Lic. Joseph de Jáuregui, 
Calle de S. Bernardo. Año de 1784.

Oca, Juan Fausto de, Septenario en honra de la esclarecida virgen emperatriz 
de Ethiopía Santa Ephigenia, en México, s. n., 18-?

Periáñez Gómez, Rocío, Negros, mulatos y blancos: los esclavos en Extrema-
dura durante la Edad Moderna, Diputación de Badajoz, Badajoz, 
2010.

Ragon, Pierre, “Imprentas coloniales e historia de las devociones en 
México (siglos XVII y XVIII)”, Revista Redial, n. 8-9, 1997-1998.

Rodas, Haroldo, “Santa Ifigenia”, en Joseph J. Rishel, compilador, y 
Suzanne Stratton-Pruitt, colaboradora, Revelaciones. Las artes en 
América Latina 1492-1820, Fondo de Cultura Económica, Bél-
gica, 2007.

Valdés, Joseph Francisco Fr., Novena Consagrada al culto y veneración del 
Negro Santo nobilísimo esclavo y siervo fiel del señor San Benito de 
Palermo o de Filadelfio, reimpresa en México en la Oficina de la 
calle de Santo Domingo y esquina de Tacuba. Año de 1802.

Velázquez, María Elisa, Mujeres de origen africano en la capital novohispa-
na, siglos XVII y XVIII, INAH – UNAM (Programa Universita-
rio de Estudios de Género), México, 2006.

Vincent, Bernard, “Le culte des Saints Noirs dans le monde ibérique”, 
David González Cruz, editor, Ritos y ceremonias en el mundo his-
pano durante la Edad Moderna, Universidad de Huelva, Huelva, 
2002.



249VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES: 
O DE LOS HECHOS AL PAPEL

ANDRÉS EICHMANN OEHRLI / ESPAÑA - BOLIVIA

1.  LAS PIEZAS LITERARIAS Y SUS PERSONAJES

E n este trabajo me ocupo del tratamiento literario 
de los personajes Túpac Amaru y Túpac Catari1, 
en dos piezas teatrales:

a.  En una loa escrita y representada en La Paz en 1786 
en honor del brigadier Sebastián de Segurola, el cual 
defendió esta ciudad de los asedios a que la sometie-
ron los caudillos conocidos por dichos nombres. Su 
título es tan extenso que invito a leerlo en el Biblio-
grafía (Loa). Hasta hace muy poco había sido atribuida 
a Pedro Nolasco Crespo, de quien se conocen otros 
escritos; pero la filiación de la loa es ahora incierta, 
porque en uno de los testimonios manuscritos2 (que 
acaba de aparecer) se lee que la compuso un tal Ja-

cinto Liévana, de quien nada sabemos por ahora. Y 
la habría compuesto “para el Dr. D. Pedro Nolasco 
Crespo”. La pieza ha tenido una fortuna editorial que 
raya en la irrealidad: fue impresa cuatro veces3, a pe-
sar de lo cual (y aunque parezca que bromeo) no pa-
rece haber sido leída por nadie: ni siquiera por quie-
nes la llevaron a la imprenta (a excepción del último, 
quien incurrió en algunos desaciertos en su lectura).

b.  En un drama en cinco actos escrito en 1821, atribui-
do a Luis Ambrosio Morante, cuyo título es Tupac-
Amarú. Pone en escena los atropellos a que son so-
metidos los indios destinados a la mita minera, y la 
consecuente reacción rebelde. Acaba en la fase (to-
davía) triunfante de la rebelión. La pieza permaneció 
inédita hasta el año 1924, en que Jorge Max Rohde 

*  Este trabajo se enmarca en el proyecto Red Europea: Autoridad y poder en el Siglo de Oro del Programa Jerónimo de Ayanz del Plan de Formación de I+D 

2009-2010/2010-2011 del Gobierno de Navarra.
1  El día que vea textos en los que cualquiera escriba en castellano (y sin asombro para sus lectores) que entiende el “français” o que utilice el gentilicio 

suomalainen para referirse a un finés, usaré palabras no castellanas (o “ecuménicas”) y grafías de moda entre algunos bolivianistas: el uso de “k”en 
palabras que siempre se han escrito con “c”, el de “q” ante “a” o grupos consonánticos como “qh”. No me plegaré a la tarea de complicar cosas tan 
simples como la palabra (castellana) “quechua”, que ahora ofrecen una babélica riqueza de variantes entre los entendidos.

2 Hasta donde he llegado, los testimonios manuscritos conocidos son tres: uno de ellos pertenece al Archivo Histórico José Rosendo Gutiérrez y lleva 
una antigua signatura (Reg. 153), pero actualmente se encuentra en una localización provisional (por lo que no lleva todavía una signatura nueva) del 
Centro de Investigación y Preservación Patrimonial de la Casa de la Cultura de la Alcaldía Municipal de La Paz. Está a continuación del Diario de 
Segurola, y antes de otro documento que narra los acontecimientos de Puno en los tiempos de las rebeliones. Un segundo testimonio se encuentra en 
la Biblioteca Central de la Universidad Mayor de San Andrés (Colección de manuscritos “José Rosendo Gutiérrez”, núm. 158, pero con la signatura B 
984.045 B192c). Y el tercero, que es el que mejor transmite el texto, se encuentra en la John Carter Brown University, en un volumen titulado Borrones: 
un recuerdo para la historia […] boliviana (Colección Church, signatura 1-Size zqF B65). Agradezco a Josep M. Barnadas por haberme dado la pista que 
me permitió llegar al documento. En ese manuscrito se lee que el autor de la loa es Jacinto Liévana.

3 Ver las referencias en la Bibliografía, s.v. Loa.



250 INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL

la dio a conocer en la revista del Instituto de Litera-
tura Argentina de la Universidad de Buenos Aires4. 
Fue incluida en fechas recientes en una Antología del 
teatro argentino desde sus orígenes a la actualidad5. Si bien 
fue impresa con menor frecuencia (hasta donde alcan-
zan mis noticias) que la loa, la inclusión en la antolo-
gía le da, sin duda, una visibilidad mayor. 

En ambas obras dramáticas la lectura que se hace de los 
acontecimientos, así como la valoración de sus protago-
nistas, se revela condicionada por estereotipos de diverso 
signo. Esta diversidad se puede esquematizar como sigue:

•	 La	loa	manifiesta	una	fuerte	repulsa	contra	los	alza-
dos, mientras que el drama los idealiza. 

•	 La	 loa,	 compuesta	 poco	 después	 de	 los	 hechos	
mismos, refleja con realismo algunas acciones 
de los rebeldes y distorsiona otras, condicionado 
como estaba su autor, emocional e ideológica-
mente. Éste conocía las opiniones y rumores que 
corrían entre los sitiados en relación con Túpac 
Catari, y tomó por buenos algunos prejuicios 
que hoy sabemos infundados. El drama, por su 
parte, se desentiende de cualquier intento “po-
sitivista” de aproximación a los hechos. Sin em-
bargo se apoya en una fuente explícita (un ensa-
yo de Gregorio Funes publicado cuatro años an-
tes en Buenos Aires) y está condicionado por la 
“moda inca” que alcanzó su auge durante el siglo 
XVIII tanto en Europa (sobre todo en Francia) 
como en América, la cual continúa vigente en 
el siglo XXI.    

El contrapunto del tratamiento literario de ambas pie-
zas serán los acontecimientos del cerco de La Paz, los cau-
dillos rebeldes “históricos”, la relación que existió entre 
los Amaru y Catari, a la vez que las nociones que corrían 
sobre todo ello en la época.   

2.  TRAZOS INDISPENSABLES DEL ALZAMIENTO  
 (1779 – 1782)

No prestaré atención aquí sino a lo imprescindible 
para abordar las piezas teatrales. A los ojos de la admi-
nistración española la rebelión comienza en Tunga-
suca (a poco más de 100 km al sureste del Cusco) el 4 
de noviembre de 1780, liderada por José Gabriel Con-
dorcanqui Noguera, noble de familia real, el cual llevó 
por nombre de guerra Túpac Amaru.  

Lo primero que hizo como acto formal de rebelión, en 
la segunda semana de noviembre de 1780 (el día 12 llega 
la noticia al Cusco), fue capturar y ajusticiar al corregidor 
Antonio de Arriaga6. El 26 de noviembre es la fecha de lo 
que se conoce como su “coronación”; existen al menos 
siete versiones del acta con ligeras diferencias7. El 7 de 
diciembre invade territorios administrados por el Virrei-
nato del Río de la Plata y el 1º de enero de 1781 inicia 
el asedio a la ciudad de Puno. Durante la primera mitad 
de enero fracasa su cerco al Cusco, con lo que acaba una 
primera fase del levantamiento: a partir de ese momento 
cambian sustancialmente algunas políticas del caudillo8. 
El 6 de abril es apresado en Langui. Su primo Diego Cris-
tóbal, que queda como líder de esta “parcela”de la rebe-
lión (con sede en Azángaro), intenta liberarlo sin éxito. 
José Gabriel es ejecutado en mayo de 1781. 

Pero la rebelión se manifiesta en más de un sitio a la vez, 
y sería un error la adopción de lo que S. Thomson llama 
“un estrecho punto de vista cuscocéntrico”9. Recordemos, 
siquiera a grandes brochazos, los distintos lugares en que se 
produjeron acciones rebeldes (no me detengo aquí en las 
conexiones que pudo haber entre los distintos focos de al-
zamiento) de esos años:    

•	 Antes	 de	 la	 rebelión	 de	 José	Gabriel	Condorcan-
qui tuvieron lugar los enfrentamientos, primero 
legales y pacíficos, más tarde violentos y por la vía 
de los hechos, entre Tomás Catari, líder indígena 
con asiento en Chayanta (Potosí) y la administra-

4 Este estudioso la editó gracias al único testimonio manuscrito conocido: el núm. 7460 de la Biblioteca Nacional. Ver Bibliografía (s.v. Tupac - Amarú).
5 A cargo de B. Seibel. Ver Bibliografía (s.v. Tupac Amaru).
6 Es muy interesante el estudio de los detalles de este ajusticiamiento –que se llevó a cabo de acuerdo con todas las pautas y prácticas cristianas–, en 

S. O’Phelan, 1995, pp. 110 y ss.
7 Una lectura competente es ofrecida, con indicación de variantes textuales, por J. Szeminski, 1993, pág. 276.
8 D. Cahill, 1999.  
9  S. Thomson (2006), 2007, pág. 217. El peligro de signo contrario, de adoptar como centro a la región paceña, será el que yo asumiré; con los 

agravantes que se quieran. El motivo es que sin ello se hace indescifrable el levantamiento en esta región, así como los asedios de Sorata y de 
la ciudad de La Paz, que ocupan la atención de la loa de 1786. Los aspectos cusqueños de la rebelión (que constituyen el principal referente del 
drama de 1821, a pesar de la consciente indefinición topográfica que adopta) son, por lo demás, mucho más conocidos, por lo que apenas me 
detengo en ellos.



251VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ción estatal. En mayo de 1779 se autoproclama go-
bernador; en julio es capturado y en abril de 1780 
es conducido a La Plata, pero los indios de Macha 
lo liberan. Vuelve a ser capturado y enviado a La 
Plata. La Audiencia lo libera (30 de agosto de 1780) 
a cambio de que los partidarios de Tomás Catari 
suelten al corregidor Joaquín Alós, a quien tenían 
preso. El 15 de enero de 1781 es asesinado por si-
carios de Manuel Álvarez Villarroel. 

•	 El	10	de	febrero	tiene	lugar	el	inicio	de	la	subleva-
ción en la ciudad de Oruro, en la que participan 
por igual (al principio) criollos, mestizos e indios.

•	 El	13	de	 febrero	Dámaso	Catari,	hermano	del	di-
funto Tomás, se presenta con 7000 alzados en los 
cerros vecinos de la ciudad de La Plata. La ciudad 
se pone “en pie de guerra: todos los vecinos se in-
corporaron a las compañías de milicias”10. El 20 de 
febrero los rebeldes son vencidos y huyen. A fines 
de marzo Dámaso es traicionado por los suyos, que 
lo entregan a las autoridades españolas. 

•	 Pocos	días	más	tarde	Julián	Apaza,	con	el	nombre	
de guerra de Túpac Catari, encabeza la rebelión en 
territorios administrados por la gobernación de La 
Paz, y el 14 de marzo comienza el primer asedio a 
esta ciudad, en el que solamente intervinieron las 
fuerzas que obedecían a este caudillo. Adelanto aquí 
algunos datos que serán de utilidad. El primer cerco 
duró tres meses y medio (entre el 14 de marzo y el 1º 
de julio). La mortandad fue enorme y la debilidad a 
consecuencia del hambre llegó al extremo de que en 
la última etapa nadie tenía ya fuerzas para enterrar 
a los muertos. Los muros que había hecho levantar 
Segurola a toda prisa para evitar el ingreso de los 
sitiadores protegían solamente la tercera parte de 
la ciudad, con dos consecuencias: a) los otros dos 
tercios quedaron a merced de los rebeldes y fueron 
saqueados y quemados; y b) la parte fortificada de la 
ciudad albergó (al menos al principio) a mucha más 
gente de lo que podía consentir su capacidad. El 30 
de junio, para liberar a La Paz, llegó desde el sur la 
tropa de auxilio hasta El Alto, al mando de Ignacio 
Flores, después de penosos avances por el altiplano, 
interrumpidos por continuas batallas. Tras 35 días 
de respiro, La Paz fue sitiada de nuevo, esta vez por 

las fuerzas de Túpac Catari y las de Andrés Túpac 
Amaru. El sitio duró más de dos meses. Los hom-
bres de Túpac Amaru intentaron quebrar las defen-
sas de la ciudad con la estrategia que había dado 
buen resultado en Sorata: construyeron un embalse 
en Achachicala. Pero en La Paz la represa reventó 
antes de tiempo, el 12 de octubre, barriendo los 
puentes de San Sebastián, San Francisco y las Reco-
gidas y causando daños de consideración, pero no 
los que esperaban los alzados. El 17 llegó la segunda 
y definitiva expedición de auxilio, que encontró a 
los supervivientes en unas condiciones tan peno-
sas como las del final del primer cerco. 

•	 Después	de	 las	paces	de	Patamanta	 y	de	 la	 captu-
ra y muerte de Catari (14 noviembre), Diego Cris-
tóbal vuelve a las hostilidades al enterarse de la 
prisión de Miguel Bastidas (también llamado en 
algunos documentos Túpac Amaru) y sus corone-
les; y Mariano Túpac Amaru, hijo de José Gabriel, 
protagoniza movimientos rebeldes en el sur andi-
no, en buena medida en territorios de La Paz, jun-
to con otros líderes (algunos de ellos aymaras pa-
ceños) hasta comienzos del mes de abril de 1782.

Puede considerarse el vasto escenario del sur andino 
como un auténtico polvorín en el que las energías movili-
zadas contra el orden colonial encuentran diversos modos 
de concretarse, así como distintos tipos de líderes. La Paz 
(con sus territorios) fue el centro sobre el que gravitaron, 
de manera progresiva, tales energías. Pero antes de seguir 
volvamos un poco atrás, por un instante, para ver la re-
belión en una perspectiva de mayor amplitud temporal.

Los investigadores que se han dedicado al estudio de 
las rebeliones a lo largo del siglo XVIII son muy nume-
rosos. Scarlett O’Phelan es quien desbrozó el terreno lo 
suficiente para llegar a tener una panorámica de conjun-
to. En su clásica obra Un siglo de rebeliones anticoloniales 
estima que “la gran rebelión [de 1780 - 1782] puede ser 
observada […] como el cúmulo de un malestar social ge-
neralizado, que se incubó a través de un proceso […] de 
expectativas frustradas y presiones económicas, sobre 
todo de orden fiscal”11. Analiza una “muestra” de 140 
revueltas y rebeliones (no hay sinonimia) indígenas en 
las tierras altas12 del sur andino que tuvieron lugar entre 
1700 y 1783. Identifica tres “coyunturas de rebelión” a 
lo largo de este periodo. La primera se sitúa entre 1726 y 

10   D. Rípodas Ardanaz, 1993, pág. 241.
11  S. O’Phelan, 1988, pág. 21.
12   Dejando por tanto de lado movimientos de orden distinto del general, como la rebelión de Juan Santos Atahualpa en la selva, y las de negros en 

las haciendas costeñas. Las diferencias entre la rebelión de Juan Santos y otras del mismo siglo son observadas en O’Phelan 1995, pp. 17 – 21.



252 INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL

1737, durante el gobierno del virrey Castelfuerte, quien 
intentó “incrementar los ingresos de la real hacienda, 
principalmente a través del tributo indígena y la mita 
minera”13. La segunda coyuntura tuvo lugar entre 1751 
y 1756, y fue ocasionada por la legalización del repar-
to forzoso de mercancías, si bien solamente se registran 
revueltas en áreas “que se hallaban bajo presión eco-
nómica por otros factores, tales como la mita minera y 
los diezmos”14. La tercera, que culminó en la gran rebe-
lión, es consecuencia de las reformas que llevó a cabo 
el visitador Areche a partir de 1777, que aumentaron la 
presión fiscal sobre la producción y el comercio, afec-
tando a la mayoría de los sectores sociales. 

Los caudillos en el escenario bélico de La Paz

Me interesa aquí la relación entre Túpac Catari y los 
Amaru. Ésta tuvo lugar, precisamente, en los territorios 
de La Paz y en otros muy cercanos (Chucuito). Como ya 
se dijo, las acciones rebeldes en esta zona comenzaron en 
febrero, y el 14 de marzo da inicio el asedio a la ciudad.

Túpac Catari era hombre decidido, con dotes para el 
mando y con una energía que parecía inagotable. Perspi-
caz, supo advertir cuáles eran los recursos de que debía va-
lerse para liderar la población alzada. Hizo gala de un gran 
dominio de tales recursos, y supo arriesgar con intrepidez 
los momentos inciertos15. No quiso acogerse al perdón 
real, sino que combatió hasta el final. Pero situémonos 
en el comienzo de su carrera política, cuando todavía no 

era conocido. Su primera maniobra, gracias a un golpe de 
suerte que supo aprovechar, consistió en hacer creer que 
tenía relación directa a la vez con José Gabriel Túpac Ama-
ru y con Tomás Catari. No me detendré en especificar es-
tas relaciones. Lo cierto es que se benefició principalmen-
te de la segunda, porque éste ya había muerto y no podía 
desautorizarlo. Por otra parte, cuando los Túpac Amaru 
se encontraron con que él lideraba primordialmente a los 
aymaras de La Paz16, vieron prudente respetar su posición 
en la medida en que no perjudicara sus propios intereses. 
El resultado fue una sucesión de equilibrios precarios que, 
cuando tuvieron lugar, beneficiaron los intereses comunes.

Aunque los Túpac Amaru estuvieran dispuestos a reco-
nocer un sitio preeminente a Catari, éste luchó siempre por 
sacudirse no solamente la dominación española: “también 
se orientó al sacudimiento de las directivas e imposiciones 
de los rebeldes quechuas del Perú”17. En diversas ocasiones, 
incluso muy al comienzo (en abril de 1781) manifiesta a los 
suyos el deseo de dar guerra y acabar con los Túpac Amaru.

Hasta el mes de junio el jefe indiscutido del alzamiento 
en La Paz es Túpac Catari. Su solidez, empero, “no es tan 
fuerte en las provincias de Omasuyos y Larecaja […]; allí 
lentamente se fueron introduciendo los coroneles de Die-
go Cristóbal Túpac Amaru”18, que penetran por el norte 
(Omasuyos) y por el sur (Pacajes) del lago Titicaca. En La-
recaja esto se puede palpar con claridad: el 1º de abril son 
tropas de Túpac Catari (comandadas por hombres de su 
confianza, Inga Lipe19 y Pascual Ramos) las que ponen el pri-
mer cerco a la ciudad de Sorata, que dura 14 días. En cam-
bio, desde el 4 de mayo el que lidera el segundo sitio a esa 

13  O’Phelan, 1988, pág. 290. Esto a pesar del decreto real de 1720 que declaraba la necesidad de abolir la mita y de algún intento aislado de darle cumplimiento, en la 
misma década, en Potosí (ver O’Phelan, 1988, pp. 86 – 87). Según esta autora algunas revueltas de los años 1720 y 1722 pudieron tener relación con la cédula real.

14  O’Phelan, 1988, pág. 290. 
15 Ver S. Thomson, 2007, capítulo 6.
16  M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pág. 37.
17  M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 23 (y ver pp. 23-30). S. Thomson considera superadas algunas de las interpretaciones de del Valle de Siles (si bien no pone en duda 

que su trabajo constituye una primera –y válida– reconstrucción de los hechos): se refiere a su lectura de las cartas y de algunas conductas de Túpac Catari que hoy se 
pueden descifrar de modo más convincente. Pero este autor parece orillar conscientemente, acaso porque es asunto espinoso, la relación entre los caudillos. Roberto 
Choque, por su parte, ignora (supongo que con plena consciencia) la producción de del Valle, y silencia también este aspecto. Ojalá sirva esto de invitación a un abierto 
y honrado debate.

18  M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 5.
19  Hay que distinguir entre este (Tomás) Inga Lipe, el “Mayor” (que acabaría traicionando a Túpac Catari), de Inga Lipe el “Menor”, que lo acompañaría hasta el 

final. Al “Mayor”, del Valle de Siles atribuye las luchas contra Sorata (ver pp. 108-109) y la traición a Catari (ver pág. 319). Al “Menor” (también lo llama Tomás, 
supongo que por error, en las pp. 314, 320 y 321) corresponde el ataque, junto con Túpac Catari, los días 3 y 4 de noviembre de 1781, contra el cacique “realista” 
Guamansongo en Copacabana (a pesar de la derrota, consiguieron liberar a Mullupuraca). Estuvo después “alborotando” el pueblo de Achacachi con Túpac 
Catari, y lo acompañó la noche de la huída, entre el 8 y el 9 de noviembre; estaba con él horas después en Chinchayapampa cuando Túpac Catari fue capturado, 
pero Inga Lipe logró escapar (junto con Mullupuraca). Más tarde vuelve a desplegar operaciones militares en Chucuito, junto con Pedro Vilca Apaza y Tomás 
Mullupuraca (pág. 330). Todavía en 1782, en Achacachi, junto con Mariano Túpac Amaru, ataca a su hermano Tomás. Lo dejan por muerto y se llevan su título 
de alcalde mayor de Achacachi, “premio” de su traición (pág. 323). Sin embargo será gracias a las influencias de Tomás que se le concedería a Inga Lipe “el Menor” 
el perdón (pág. 324). Consigno todo esto porque da la impresión de que la traición no fue casual: Acaso Tomás prefiriera la obediencia a los jefes quechuas que se 
acogieron a las paces de Patamanta; al ver el poco caso que Catari hace de ellos y de las paces, no duda en tenderle la mortal trampa. A la vez, Inga Lipe el «Menor» 
no tiene los reparos de Catari (una vez muerto éste) en aliarse al hijo de José Gabriel. Cuanto más se observan estas relaciones se descubre una mayor complejidad.



253VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

misma ciudad, y que durará hasta su caída y aniquilamien-
to (el 5 de agosto) es Andrés Túpac Amaru (sus apellidos: 
Mendigure y Noguera), sobrino del difunto José Gabriel.

La inflexión se produce en la segunda quincena de 
junio. En esos días las huestes de Catari sufren varias de-
rrotas. Intentan detener el ejército comandado por Igna-
cio Flores, que se dirige hacia La Paz para liberarla del 
cerco. A medida que Flores avanza retroceden las fuerzas 
de Túpac Catari, hasta llegar a Pampajasi (puerta de los 
Yungas, a donde también se replegará el caudillo). Mien-
tras esto ocurre, Andrés Túpac Amaru continúa sumando 
operaciones exitosas, aunque mucho menos difíciles que 
las que enfrenta el caudillo aymara: por ejemplo consigue 
la capitulación de los sitiados en el cerro de Tuile, y es 
dueño del cerco impuesto a Sorata. La “balanza” (como 
suele decirse), que sin duda no mide el grado de facilidad 
de estos tantos, se pone a favor de Andrés. 

Volvamos un poco atrás. Los coroneles quechuas ha-
bían visto a Catari, ya desde mucho antes, con recelo. Al 
principio lo habían considerado un coronel más (dando 
por supuesta su obediencia a Túpac Amaru) pero pron-
to les llamó la atención el boato regio con que se hacía 
tratar en su campamento durante el primer sitio a La 
Paz. Según O’Phelan, Diego Cristóbal Túpac Amaru se 
disgustó cuando se enteró de que Túpac Catari “estaba 
utilizando el título de virrey y le reprendió por ello, ha-
ciéndole recordar que él sólo había sido nombrado co-
ronel”. Añade que “no obstante, a fin de garantizar una 
alianza que hiciera posible la propagación del movimiento 
[…] se le permitió finalmente a Túpac Catari que actuara 
como gobernador” con muchos fueros y prerrogativas20. 
En cualquier caso, aquí vemos una vez más la colisión de 
las aspiraciones de “poder total” de Túpac Catari contra 
los límites que, a su pesar, encontró en los Túpac Amaru.

Dos de los coroneles quechuas (de Copacabana y 
Azángaro21) creen ver en Catari desacato hacia los Túpac 
Amaru. No les faltaban motivos: Catari había reteni-
do preso varios días a un enviado de Diego Cristóbal, y 
más tarde hizo ajusticiar a varios de los hombres que con 
distintas comisiones enviara Andrés a sus territorios. En 
respuesta a tales actos, y cuando ya se había producido 

el mencionado cambio en la balanza del poder, en favor 
de Andrés, Faustino Tito Atauchi, el coronel de Copa-
cabana, apresa a Túpac Catari a finales de julio de 1781. 
Después de quitarle “crecidas porciones de coca, plata 
sellada y labrada y todo género de ropas”, lo remite “en 
camisa y calzones viejos”22 a Andrés, que se encontraba 
en Sorata. Allí hay un cambio de suerte: la hermana de 
Túpac Catari, Gregoria, había llegado hacía ya tiempo 
a Sorata, enviada por el caudillo aymara con generosas 
contribuciones de guerra. El joven Andrés sabía muy 
bien que las huestes de Catari no le perdonarían un atro-
pello a su líder, y además estaba enamorado de Grego-
ria. De modo que lo manda liberar. Este episodio mar-
caría el punto más bajo de la carrera política de Catari.

Poco después, el 5 de agosto, cae la villa de Sorata. An-
drés y Gregoria, sentados en sendas sillas frente a la iglesia, 
mandan sacar a todos los varones del templo (a excepción 
de dos que lograron escapar23 y de algunos sacerdotes, mu-
jeres y niños) y los condenan a muerte24 mientras el resto 
de la tropa inicia el saqueo e incendio casa por casa, de 
seis jornadas de duración. Al día siguiente de la caída, el 
6 de agosto, algunas mujeres con sus hijos se presentaron 
para dar su obediencia al caudillo y así evitar la muerte. 
Postrados “ante Túpac Amaru, extendió éste la mano para 
que besasen el bastón”25. A continuación besaban la mano 
a Túpac Catari, que se encontraba al lado de Andrés. Este 
episodio, a mi entender, admite la siguiente lectura: de 
un lado, Andrés desea reconocer un puesto elevado a Tú-
pac Catari, acaso también en desagravio por la torpeza de 
Tito Atauchi. Pero no podía ofrecerle sino un puesto de 
segundo orden. Le dio también, como parte del botín de 
Sorata, el uniforme o capa que había pertenecido a Sebas-
tián de Segurola, que llevaba bordada la insignia de la or-
den de Calatrava. Pero Túpac Catari no estaba hecho para 
conformarse con meros símbolos ni puestos secundarios.

Poco después, entre el 8 y el 10 de agosto, Catari con-
sigue imponer a La Paz el segundo cerco. Pero no las tiene  
todas consigo. El día 13 de agosto llega a La Paz el presbí-
tero Vicente Rojas, que había sido su prisionero. El líder 
aymara había propuesto a los sitiados el intercambio entre 
este clérigo y su esposa, Bartolina Sisa, que tenían cautiva 

20  O’Phelan, 1988, pág. 259; en nota remite a la Confesión de Miguel Bastidas.
21  M. E. del Valle de Siles (1990), pág. 267.
22  Esto consta en la “Confesión” de Túpac Catari, que tuvo lugar durante su proceso (ver M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 25). 
23   M. E. del Valle de Siles (1990) recoge palabras de la declaración de uno de ellos, llamado Mariano Bocángel (pp. 107 y 118).
24  M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 117; ver pp. 117 – 120. Algunos estudiosos prefieren pasar por alto las masacres de los rebeldes. Así, B. Lewin aventura 

que “los criollos fueron puestos en libertad [!] y los españoles ultimados” (Lewin, 1972, p. 62; exclamación mía), cuando todos los testimonios coinciden 
en que fueron ultimados todos los vecinos de la ciudad. Ver M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pág. 22.

25  M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 121.



254 INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL

en la ciudad. Pero llegó el coronel quechua Faustino Tito 
Atauchi (el mismo que había aprisionado a Túpac Catari 
y lo había remitido a Sorata) “que con mucha prepotencia 
se vino al cuartel de Túpac Catari, liberó a Rojas con to-
dos los sacerdotes que estaban en Pampajasi”26; a los que 
custodiaban al presbítero Rojas les dijo que él tenía preso 
a Catari en la estancia de Vilaque27. ¿Es posible que este 
coronel ya no considerara peligroso al caudillo aymara? 
No parece que se conformara con la primera provoca-
ción, sino que ahora boicoteaba los planes que éste había 
concebido para recuperar a quien más amaba. Aunque 
fuera verdad que lo tenía prisionero por segunda vez, lo 
pagó caro: muy pronto (en cuanto se le ofreció la opor-
tunidad) Túpac Catari mandó ahorcar a Tito Atauchi28.

Poco después, el 25 de agosto, llegan Túpac Amaru, 
Miguel Bastidas y los coroneles quechuas, con su tropa, 
y se instalan en el Alto de La Paz. Molesto, Túpac Ca-
tari se retira a Potopoto y Pampajasi, “la zona diametral-
mente opuesta”29. Es tal la separación entre los dos gru-
pos que incluso los coroneles de uno no tienen infor-
mación alguna sobre los pertrechos del otro. 

Se podría continuar enumerando episodios que 
muestran el rechazo que sentía el líder aymara hacia los 
miembros de la nobleza inca que constituían un obstá-
culo para sus aspiraciones, que podemos llamar “radica-
les” o de independencia completa. Basta, sin embargo, 
con lo dicho, para hacernos cargo del tipo de relacio-
nes que existieron entre él y los Túpac Amaru. Ahora 
podemos observar cómo son considerados los caudillos 
y cómo es percibida la bi-partición de los alzados en las 
dos piezas teatrales que nos ocupan.  

3.  LOS CAUDILLOS EN EL PAPEL

En la loa

En el texto de la loa se considera a los alzados como si-
tiadores: cosa esperable en quien es sometido a un asedio. 
El punto de vista del asediado es algo que habrá que tener 
presente en cualquier aproximación a esta pieza, dado que 
condicionó su composición. Con esto quiero decir, entre 
otras cosas, que lo que más se grabó en la memoria de los 
sitiados no fueron siempre los hechos reales, sino las im-
presiones y las noticias confusas que llegaban al interior de 
la ciudad30. El aislamiento les impedía conocer gran parte 
de lo que ocurría fuera de los muros, al punto de que igno-
raban incluso quiénes eran los verdaderos caudillos31. Por 
ejemplo, hasta el día 3 de marzo los pobladores de La Paz 
no supieron de otro caudillo que no fuera Túpac Amaru, 
a quien atribuían “la sublevación desatada ya en Caracato, 
Sapahaqui, Chanca, Río Abajo, Cohoni y haciendas y mi-
neral de Araca”32. Más tarde ya supieron de Catari, al que 
vieron repetidas veces; pero para otros aspectos y sucesos 
los datos siguieron siendo imprecisos, y aunque en algún 
momento circularan noticias objetivas que (teóricamen-
te) habrían permitido ver con mayor nitidez y rectificar 
algunas impresiones, era difícil deshacerse de lo que en 
su momento había sido considerado cierto. 

Además, como es esperable, el autor se hace portavoz 
de los supervivientes de La Paz, y no escatima vituperios 
contra los alzados. Tenemos aquí una versión de los “ven-
cidos pero salvados del desastre”. Los que menos, debie-
ron sufrir muchos meses de frío, hambre y ataques de día 

26  M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 255. En esta página hay un lapsus que lleva a pensar que la liberación de Rojas se sitúa después del 15 de septiembre, 
cuando en realidad ocurrió el 13 de agosto (consulto el diario de Diez de Medina editado por del Valle de Siles (1994) y el de Segurola, en el manuscrito 
de la colección Church). Acaso esto le lleva a la autora a situar la liberación de Rojas en Pampajasi cuando Catari todavía no se había establecido en ese 
sector. El capítulo, dedicado a la esposa del caudillo, acaso sea de redacción muy anterior al resto del libro. En cualquier caso, en las pp. 123 y 268 se sitúa 
todo esto correctamente, en el mes de agosto.

27  M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pág. 246. 

28  R. Choque Canqui (2003, pág. 246) no parece dispuesto a analizar estos hechos. Registra el apresamiento de Catari por parte de Tito Atauchi 
“en un incidente” (que no declara) y su liberación por Andrés Túpac Amaru. Añade que “acabó ahorcado por su insubordinación”, sin más, y 
sin indicar quién lo mandó a la horca. En esa sección de su trabajo parecen diluirse las tintas. Remite a la tesis (inédita) de S. Thomson, del año 
1996, como si hubiera decidido ignorar una pieza bibliográfica fundamental que tuvo siempre a mano. Pareciera haber optado por silenciar las 
desavenencias entre líderes indígenas.

29   M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 28.

30  Ver, por ejemplo, las confusiones del capitán Ledo, anotadas en su diario: en ocasiones hay que traducir “Túpac Amaru” sin más por “Miguel 
Bastidas” y llega a anotar, al final del diario, que Túpac Catari estaba (como “el más deseado”) entre los presos que envió Diez de Medina desde 
Peñas a la recién liberada La Paz. Ver M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 275. 

31   M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pp. 27 – 28 (a otros efectos, ver la nota al texto en las pp. 292 - 293).

32  M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 170. Ver también M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pág. 80.



255VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

y de noche. Vieron morir (por hambre, peste y por ataques 
armados) a una enorme multitud entre la que se contaban 
parientes, conocidos y amigos. Y estuvieron muy cerca 
de correr la misma suerte que los sorateños. No se olvi-
da con facilidad el hecho de que la propia cabeza haya 
tenido precio. Esto puede servir para entender algunos 
de los excesos verbales (o de juicio) con que se carga la 
figura de Túpac Catari. Sin embargo no se lanza contra 
los alzados casi ningún improperio gratuito. 

En la loa se distingue a los dos cabecillas, quienes vie-
nen designados por sus nombres de guerra: “esta sierpe 
infernal / de Catari y Tupa Amaru” (vv. 95 - 96). Lo pri-
mero que hay que notar es que se refiere a Túpac Amaru 
como a una sola persona, cuando ya hemos visto que son 
varios: esto puede deberse a que tiene en mente a Andrés, 
el que tuvo mayor protagonismo en La Paz. Lo segundo: 
se refiere a ambos, Amaru y Catari, presentándolos (a 
través de diversas expresiones) como monstruos, hasta el 
verso 121. Pero en adelante (vv. 122 y ss.) ya no se vuelve 
a mencionar a Túpac Amaru, sino que aparece Túpac Ca-
tari como responsable de todos los estragos, incluida la 
represa de Achachicala33. Por lo visto, el autor de la loa (y 
con él la mayoría de los vecinos de la ciudad), aunque era 
consciente de que la rebelión en los territorios de La Paz 
y en el segundo cerco de la ciudad tuvo dos cabezas, expe-
rimentó principalmente la presencia y acciones de Catari.

Como ya expuse en otra ocasión34, no hay expre-
sión de la loa que no tenga su origen en un hecho real 
o bien en rumores u opiniones que se consideraban de 
buena fuente. Esto abona a la loa, no tanto como pie-

za teatral, pero sí como documento que testimonia lo 
que creía saberse (y a menudo se “sabía” con precisión).

En el drama

El autor, como ya anuncié, utiliza como fuente explí-
cita a Gregorio Funes. En concreto, la obra que cuatro 
años antes de la composición del drama (en 1817) el fa-
moso deán había dado a la imprenta en Buenos Aires: el 
tomo III de su obra historiográfica, un “ensayo” (como él 
lo llama) histórico. Sin duda el autor del drama compar-
tía los sentimientos patrióticos de Funes hacia el recién 
nacido estado rioplatense, y deseaba reafirmar el entusias-
mo por la independencia conquistada. Había leído con 
apasionamiento su ensayo (en particular, los capítulos de-
dicados a las rebeliones indígenas) al que debe todas las 
referencias históricas. Introduce con libertad creadora35 
algunos cambios significativos. Total: llegó a componer 
una pieza convincente, y ésta lo fue no por el rigor his-
tórico, no exigible, sino por las cualidades escénicas36 y 
por los ideales que se proponía transmitir. 

El esquema del drama es clásico: José Gabriel aparece 
como un mitayo que fue rescatado del duro trabajo en 
las minas por un joven criollo llamado Ventura Santeli-
ces37. El padre de Ventura es el personaje sanguinario e 
implacable, llamado el Corregidor Santelices. Su brazo 
derecho es Arriaga, un cruel capataz que se complace en 
hacer sufrir a los indios38. Por su parte, José Gabriel está 
enamorado de Micaela Bastidas (personaje cuyo corre-

33  Todo parece indicar que esta represa fue obra de los Amaru. El constructor, Francisco Xavier Barriga, es el mismo que realizó la que permitió 
eliminar las defensas de Sorata. Ver M. E. del Valle de Siles, 1990, pág. 473.

34  Ponencia “Diatribas contra el enemigo caído en una loa de La Paz (1786)” en el Congreso Internacional “La crítica del poder en el mundo ibérico 
(siglos XVI – XVII)”, Universidad de Coimbra, Noviembre de 2010 (trabajo inédito).

35  En la nota núm. 8, el autor cita a Wilhelm Schlegel para situar su posición: “el dramático no es historiador: aquél pinta, éste refiere; aquél, como 
pudiera suceder, éste como sucedió” (en la edición de Max Rohde, pág. 390). Esto viene después de aclarar uno de los cambios que introduce en 
el estatus de Túpac Amaru, tal como pudo enterarse gracias al Ensayo de la historia civil del Paraguay, Buenos-Ayres y Tucumán, de Gregorio Funes.

36  Jorge Max Rohde destaca “el estudio de los caracteres humanos”, la “unidad de su “composición”” y “la armonía de algunos de sus versos” (pág. 
285). En otro escrito (cuyo título ignoro) se ha calificado a esta obra como “la más feliz de nuestra escena revolucionaria” (ver B. Seibel, 2007, 
pág. 19: atribuido a Berenguer Carisomo). A propósito, no entiendo el empeño de B. Seibel por colocar al autor entre quienes poseen un “amplio 
conocimiento histórico” (B. Seibel, 2007, pág. 20). La amplitud de conocimiento no es necesaria para la creación literaria (y en ocasiones es un 
lastre). Y puede afirmarse más bien que al autor del drama le sobraron los tres capítulos que dedica Funes a las rebeliones; y si leyó más allá de las 
35 primeras páginas, no se nota en absoluto.

37  Recordemos que el personaje histórico que llevó ese nombre fue corregidor de Potosí hasta 1762, año en que pasó a la península como oidor de 
la audiencia de la casa de contratación de Cádiz y consejero honorario de Indias. Hay quienes sugieren que su muerte en 1763 pudo deberse a 
envenenamiento, y el motivo habrían sido sus gestiones en contra de la mita (B. Lewin, 1967, 331 – 332 y 414). En la pág. 493 Lewin reproduce un 
auto de Andrés en el que éste afirma que Santelices había sido ascendido a ministro del consejo de Indias y que murió envenenado por ponerse 
a favor de los indios. Sin embargo, ya J. Rowe (1954, pág. 37) muestra que el auto está lleno de falsedades, y que tales datos sobre Santelices no 
constan en otros documentos (al menos en los revisados entonces).

38 El Arriaga histórico fue, como ya vimos, el primer corregidor ejecutado por José Gabriel.



256 INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL

lato histórico sería la esposa de José Gabriel), una apa-
sionada joven que se ofreció generosamente a suplir a 
su anciano padre en el servicio de la mita39.  

Pues bien, Arriaga quedó también prendado de la be-
lleza de Micaela, pero al no ser correspondido comenzó a 
sospechar de la existencia de un rival. Cuando sus celos 
lo guían certeramente hasta José Gabriel (quien en el dra-
ma es el protegido de Ventura Santelices), decide vengarse 
y hace azotar a Micaela. José Gabriel Túpac Amaru pide 
venganza al cielo, precisamente en el momento en que 
viene a verlo Túpac Catari40, hombre de excelentes cua-
lidades a la vez que de una lealtad completa a su señor 
y rey el inca. A poco de entrar en escena se postra ante 
él (acto II, escena 14) y le jura obediencia, a la vez que 
declara: “te venero / como hijo de mis Incas”. En el acto 
tercero arenga a los deseosos de llevar a cabo el alzamiento 
y les anima a seguir el ejemplo de los Estados Unidos.

El drama presenta también el conflicto entre Ventu-
ra Santelices y su padre el corregidor. Sus posiciones son 
inconciliables, pero el hijo no puede traicionarlo. Le da 
el aviso de la rebelión con la intención de decidirlo a la 
fuga. Pero el corregidor decide beneficiarse del amor de 
su hijo y dar guerra a los rebeldes. Entonces el joven corre 
hacia José Gabriel, obligado por la amistad, y le confiesa 
su delación. Pasados sus primeros furores, José Gabriel 
comprende que los deberes filiales le llevaron a ello y le 
otorga su perdón. En el acto quinto, tras la victoria de los 
“independientes” (así nombrados) Micaela se encuentra 
con el derrotado corregidor y, llevada por la compasión, lo 
ayuda a esconderse. Es descubierto y condenado a muerte, 
pero José Gabriel termina dejándose convencer por los 
ruegos de Micaela y los de Ventura Santelices, y le permite 
ir con los suyos. El corregidor no consigue que su hijo 
lo acompañe, y se despide con mirada feroz. Ventura es 
acogido como un igual por José Gabriel y los rebeldes.

Las coincidencias entre Gregorio Funes y el texto del 
drama Tupac - Amarú son, en verdad, notables. El epígrafe 
que viene debajo del título del drama reproduce una frase 
de Funes: “Difícilmente presentará la historia de las revo-

luciones otra, ni más justificada, ni menos feliz”. Debajo 
viene la indicación del autor, de la obra y del lugar de la 
cita. Los nombres de los personajes también muestran la 
relación de dependencia con el texto de Funes. Así, en el 
drama se llama “Cándor Canqui” a José Gabriel, y cuan-
do se hace mención del padre de Micaela Bastidas se le 
da por nombre facticio Incuasicona: mala lectura (segu-
ramente de Jorge Max Rohde, el primer transcriptor) por 
un capitán de Túpac Amaru llamado según Funes Ingua-
ricona41. En realidad se trata de Andrés Ingaricona, uno 
de los dos coroneles que fueron enviados por José Gabriel 
(el otro, que Funes llama Anca, es Nicolás Sanca) contra 
la ciudad de Puno42 en marzo de 1781.  

Las notas que introduce el autor del drama remiten 
casi todas al ensayo de Funes, con transcripciones tex-
tuales. No me detendré ahora en ellas. Basta solamente 
indicar que algunos de los cambios operados en los he-
chos históricos no son de cosecha propia sino que pro-
vienen también de Funes. Entre ellos está el suponer que 
la mita fue un invento español, o que en cada pueblo 
se decidía por sorteo quiénes debían acudir a ella, etc.

Pero hay más: en varios pasajes del drama los versos 
reproducen textualmente palabras de Funes. Daré sola-
mente un ejemplo, que se encuentra en la escena sexta del 
acto primero. Dice el joven Santelices, enfrentándose a su 
implacable padre y refiriéndose a los españoles: 

Descarriados 
por su cruel avaricia, introdujeron 
la mita de las minas. ¡Ese ingrato
descubrimiento de la más profunda 
corrupción! ¡Ese anual violento emplazo
do salen a una muerte prolongada 
millares de inocentes condenados!

He puesto en cursiva las palabras que coinciden con 
las del texto de Funes que se verá enseguida. Como puede 
verse, de los primeros cinco versos citados casi todo está to-
mado del ensayo histórico (las cursivas son también mías):

39  La deformación de los hechos por parte del creador es muy efectista. Recordemos que las mujeres no entraban, ni lo hacen tampoco hoy, a las 
minas; y que los ancianos no tenían la obligación de la mita.

40  Ya hemos visto al personaje histórico que llevó este nombre. Pero falta decir que Funes lo presenta con las peores tintas: hablando de la adhesión 
que logró en los partidos de La Paz, declara que “jamás sumisión más absoluta se dio a hombre alguno, ni jamás hombre alguno la mereció menos. 
[…] Un carácter firme y atrevido hasta los últimos excesos, fiero y cruel, aun por gusto y vanidad, magnífico con todas las sombras de la ridiculez, 
religioso sin asomo de virtud cristiana, guerrero más por ímpetu que por reflexión, este era Tomás [sic pro Túpac] Catari” (G. Funes, 1817, pág. 
288). El autor del drama pasó por alto lo que leyó en estas páginas y prefirió delinear un personaje acorde con su propósito narrativo: con una 
lealtad a toda prueba hacia los incas, y que fuera un apoyo incondicional para la “unidad de los americanos”. La intención de mostrar un ejemplo 
que beneficiara a las Provincias Unidas parece evidente.

41  G. Funes, 1817, pág. 271.
42  M. E. del Valle de Siles, 1990, pp. 45 – 47. La autora consultó los informes de los corregidores Joaquín de Orellana y Ramón de Moya.



257VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Descarriados por su cruel avaricia, introdujeron la mita de las 
minas, ese nuevo descubrimiento de la más profunda corrup-
ción. Nada otra cosa significaba esta voz que una especie 
de conscripción anual, por la que un crecido número 
de hombres libres eran condenados al violento y nocivo 
trabajo de las minas43.   

4.  FINAL

Hay multitud de autores que han estudiado desde nu-
merosos ángulos la fascinación de Europa por América y 
las construcciones utópicas a partir de la convicción de la 
bondad de sus habitantes. Una de ellas es el incario como 
paraíso político y social, que debe su nacimiento (prin-
cipalmente) al jesuita José de Acosta y al Inca Garcilaso, 
como observa Daisy Rípodas44. Revisar la red de caminos 
literarios que van desde Acosta y Garcilaso hasta la época 
de las rebeliones rebasa las posibilidades de estas páginas. 
Para el siglo XVII es de gran utilidad el trabajo de Lorandi, 
quien explica que en las ciudades de la región andina ope-
raba una imagen del inca ya liberada de las violencias que 
había ocasionado. Es gracias a esta imagen que fue posible

la construcción del incarri a lo largo del periodo colonial. 
Aquí [sobre todo en las fiestas, durante el siglo XVII] se 
continúan utilizando […] atributos sacralizados de su po-
der, al tiempo que se descarga su imagen de aquellos as-
pectos negativos vinculados con el ejercicio de la fuerza y 
la coerción que en su momento habían provocado resis-
tencia o revueltas y que empujaron a muchos, como a los 
wankas, a aliarse a los españoles para destruir el Tawan-
tinsuyu. En otras palabras, se despoja su memoria de toda 
sombra de opresión para colocarlo en el altar idealizado 
del Orden social y político que era necesario recuperar45.

Para el siglo XVIII, F. Macchi hace una revisión rigu-
rosa de uno de los tramos del incario francés: “una intensa 
moda inca se plasma a ambos lados del Atlántico en textos 
a tal punto deudores de la visión de Garcilaso que resul-
tan indisociables”46 de su historia textual. A lo largo de 
sus capítulos nos encontramos con:  

a) La transformación de los Comentarios reales, que vie-
ne con adherencias diversas en la famosa “reedición” 
castellana de Barcia (1723) cuyo entramado de texto y 
paratextos asombrarían al propio Borges. 

b) Las sucesivas reediciones en francés de la traducción 
de Baudoin (en 1704, 1715 y 1737, todas en Ams-
terdam) y la nueva traducción que se lanza en 1744 
en París. Con ellas esta obra puede considerarse un 
verdadero best seller, pero también registra un cami-
no de alteraciones progresivas, introducidas con ple-
na consciencia por sus manipuladores. 

c) Un desfile francés de obras de teatro, ballets y nove-
las escritas en la primera mitad del siglo XVIII ins-
piradas todas en las versiones mencionadas de los 
Comentarios reales del Inca. A esta producción debe-
mos muchos de los estereotipos que definen la ima-
gen del incario tal como quedó hasta hoy. 

Macchi observa que “la popularidad de la que goza la 
imagen del incario en el Perú durante el siglo XVIII es 
bien conocida”47, y menciona las genealogías con las que 
los nobles indígenas buscaban liberarse de los tributos, 
así como las diversas representaciones del incario que 
apelaban “a una tradición conscientemente reconstruida. 
Esta misma tradición sería usada como recurso de legiti-
mación personal por los líderes de los numerosos levan-

43  G. Funes, 1817, pp. 255 - 256.
44  Ver D. Rípodas, 1966. Ver también Rípodas, 1993.
45  Lorandi, 1997, 114.
46  A. Macchi, 2009. pág. 12. Habría sido deseable que esta autora (cuyo trabajo merece un general aplauso) tuviera en cuenta la bibliografía publicada 

por bolivianistas. Lamentablemente la mentalidad colonial sigue operando incluso en quienes pretenden dedicarse a los estudios postcoloniales. 
Continúan creyéndose centro cuando deberían haberse enterado de que son periferia (que debe acudir al centro, al lugar de los hechos, donde hay 
estudiosos tan respetables como ellos). Debería saber que en Bolivia se publicaron trabajos que debían haberle interesado. Al no haberlos consul-
tado no encuentra pruebas de la circulación de ejemplares de la edición, por Barcia, de los Comentarios reales  (ver pág. 83) e incluso de la primera 
edición (pp. 270 y 271) entre la población indígena. Ignora los ejemplares de distintas bibliotecas de la actual Bolivia, o tal vez no le parecen dignos 
de ser considerados. Puede que aquellos que registra M. Inch, 2000 (ver pp. 233 y 234), al igual que el de la biblioteca de Porlier (Rípodas, 1992, 
pp. 12 y 32) no cuenten, por estar en manos de personas poco afines con la renovación del incario. Pero los hay en las bibliotecas de procesados 
a causa de su participación en el alzamiento: Juan Gualberto Mejía, abogado residente en Oruro, e Isidoro de Velasco, cura de Sora Sora (ver F. 
Cajías, 2004, pp. 1088 y 1110 respectivamente). Fuera de ello, es sorprendente que Macchi (también Lorandi) no haga una sola referencia a traba-
jos muy afines al suyo y bastante anteriores (por ejemplo, Rípodas, 1966 y 1993). ¿Soy un filólogo que no acaba de comprender la conducta de los 
historiadores?

47  A. Macchi, 2009. pág. 225.



258 INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL

tamientos indígenas que buscaron restablecer el imperio 
en este momento”48.    

Túpac Catari supo que el incario era el techo ideoló-
gico a cuya sombra podía construir la base de su poder, 
porque era el único modelo disponible entre sus inter-
locutores, indígenas y no indígenas (por ello se autode-
nomina inca en algunas ocasiones49). A la vez, se veía en 
la necesidad de rehuirlo siempre que sus consecuencias 
supusieran una disminución de su propio poder. Por 
ello su relación con el incario fue siempre conflictiva.

Al autor de la loa poco le importaría la extraña rela-
ción entre Apaza y los Amaru, ya que éstos entraban para 
él en una categoría unificadora, la de los enemigos. El 
autor del drama Tupac-Amarú, por su parte, aun cuan-
do pudiera conocerla, y junto con ella las paradojas de 
Túpac Catari (lo cual es poco menos que imposible) lo 
tomaría como dato irrelevante, dado que lo que deci-
dió hacer fue acomodar la índole de sus personajes para 
una pieza al servicio de su propia construcción utópica.

Las variaciones en los nombres de los caudillos en sen-
das obras posiblemente tengan alguna utilidad para ilumi-
nar aspectos de la recepción de distintas tradiciones. Estas 
son dos: la independiente del inca Garcilaso, que escribe 
“Topa” o “Tupa”, y la que arranca con Garcilaso, que escri-
be “Túpac”50. Ignoro si los quechuistas han avanzado so-
bre el particular, pero no me parece del todo ocioso señalar 
que la loa utiliza la forma independiente del inca, mientras 
que el drama parece depender de un Garcilaso pronuncia-
do a la francesa: “Tupac-Amarú”. A menos que esto se 
deba a la transmisión de J. Max Rohde. En cualquier caso, 
comprenderá el lector que, al encontrarme con la edición 
del drama (la del siglo XX), enseguida me pareció confir-
mar que tout se tient.    

Para terminar: lo revisado en estas páginas permite 
afirmar que ambas piezas teatrales reflejan, sí, algunos 
hechos. Pero más allá de ellos, transmiten el estado espiri-
tual de una sociedad; estado que los “vates” (los dramatur-
gos, en este caso) han interpretado.  

48  A. Macchi, 2009, pág. 226.
49  Por ejemplo en la carta que envía a La Paz fechada el 17 de septiembre de 1781.
50   La observación es de J. Rowe, 1954, pág. 25.



259VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFÍA

Cahill, D., “Violencia, represión y rebelión en el sur andino: la suble-

vación de Túpac Amaru y sus consecuencias”, Instituto de Es-
tudios Peruanos, Documento de trabajo Nº 105 Serie Historia 
Nº 17, 1999.

Cajías de la Vega, F., Oruro 1781: sublevación de indios y rebelión criolla, La 
Paz, IFEA / IEB / ASDI, 2004, 2 t.

Choque Canqui, R., Jesús de Machaqa: la marka rebelde, 1: Cinco siglos 
de historia, La Paz, Plural - CIPCA Cuadernos de Investigación, 
2003.

Diez de Medina, Francisco Tadeo, Diario del alzamiento de indios conju-
rados contra la ciudad de Nuestra Señora de La Paz, 1781, ed. M. E. 
del Valle de Siles, La Paz, Don Bosco, 1994.

Funes, G., Ensayo de la historia civil del Paraguay, Buenos-Ayres y Tucumán, 
Buenos Aires, Benavente y Compañía, 1817 (t. III).

Inch Calvimonte, M., Bibliotecas privadas y libros en venta en Potosí y su 
entorno (1767 - 1822), Caracas, separata de la revista Caramillo, 
2000.

Lewin, B., La rebelión de Túpac Amaru y los orígenes de la Independencia de 
Hispanoamérica, Buenos Aires, Sociedad Editora Latino Ame-
ricana, 1967.

 , La insurrección de Túpac Amaru, Buenos Aires, EUDEBA, 
[1963] 1972.

Loa […] al mérito del Señor Dn. Sebastián de Segurola […] gobernador inten-
dente que fue de esta ciudad y provincia de Nuestra Señora de La Paz 
[…] en celebridad de los desposorios […] con Da. Úrsula de Rojas, hija 
del Coronel don Ramón de Rojas, en esta misma ciudad, año de 1786, 
ed. J. R Gutiérrez, en El Comercio de La Paz, La Paz, núms. 114 
(martes 8 -X - 1878, pp 3-4) y 116 (sábado 12 - X - 1878, pp. 2-3).

 , ed. J. R. Gutiérrez, Documentos para la Historia de Bolivia saca-
dos de la Biblioteca de J. R. Gutiérrez. Sitios de La Paz y el Cusco, 
1780-81. Tomo primero, La Paz, Imprenta de la Unión America-
na, 1879, pp. 109 - 116.

 , ed. L. S. Crespo, “Valioso manuscrito. Loa representada en La 
Paz el año de 1786”, en Boletín Municipal de La Paz, núm. 1008, 
pp. 53 - 61.

 , en El teatro en la Independencia (piezas teatrales), volumen I 
(tomo XXV de la Colección documental de la Independencia del 
Perú), ed. Guillermo Ugarte Chamorro, Lima, Comisión Nacio-
nal del Sesquicentenario de la Independencia del Perú, 1974, 
pp. 3 - 20. 

Lorandi, A. M., De quimeras, rebeliones y utopías. La gesta del inca Pedro 
Bohorques, Lima, PUCP, 1997.

Macchi, F., Incas ilustrados. Reconstrucciones imperiales en la segunda mitad 
del siglo XVIII, Madrid, Iberoamericana - Vervuert, 2009.

O’Phelan, S., La gran rebelión en los Andes. De Túpac Amaru a Túpac Ca-
tari, Cusco, Centro de Estudios regionales andinos Bartolomé 
de las Casas, 1995.

 , Un siglo de rebeliones anticoloniales. Perú y Bolivia 1700 - 1783, Cus-
co, Centro de Estudios regionales andinos Bartolomé de las Casas, 
1988.

Rípodas Ardanaz, D., “Fuentes literarias hispano-indianas del “Plan 
del Inca””, en Cuarto Congreso Internacional de Historia de Améri-
ca, t. I, Buenos Aires, Academia Nacional de la Historia, 1966, 
pp. 295 - 316.

 , Un ilustrado cristiano en la magistratura indiana. Antonio Porlier, 
Marqués de Bajamar, Buenos Aires, PRHISCO-CONICET, 1992.

 , “Pasado incaico y pensamiento político rioplatense”, en Jahr-
buch für Geschichte von Staat, Wirtschaft un Geselschaft Lateiname-
rikas, núm. 30, 1993, pp. 227 - 258.

Rohde, Jorge Max, “Noticia”, en Orígenes del teatro nacional (Sección 
de documentos, Primera serie, t. I), Buenos Aires, Instituto de 
Literatura Argentina, Facultad de Filosofía y Letras de la Uni-
versidad de Buenos Aires, 1924, pp. 285 - 286.

Rowe, J. H., “El movimiento nacional inca del siglo XVIII”, en Revista 
Universitaria, núm. 107, año XLIII, segundo semestre de 1954, 
pp. 17 - 47. 

Szeminski, J., La utopía tupamarista, Lima, PUCP, 1993.

Thomson, S., Cuando sólo reinasen los indios. La política aymara en la era 
de la insurgencia, trad. de S. Rivera Cusicanqui, La Paz, Muela 
del Diablo Editores - Aruwiyiri, 2007.

Tupac - Amarú, drama en cinco actos, J. M. Rohde (ed.), en Orígenes del 
teatro nacional (Sección de documentos, Primera serie, t. I), 
Buenos Aires, Instituto de Literatura Argentina, Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 1924, pp. 
287 - 393.

Tupac Amaru, drama en cinco actos, en B. Seibel (ed.), Antología de obras 
del teatro argentino desde sus orígenes a la actualidad, tomo 2 (1818 
-1824): Obras de la Independencia, Buenos Aires, Inteatro, 2008, 
pp. 221 - 305.

Valle de Siles, M. E. del, Historia de la rebelión de Túpac Catari, La Paz, 
Don Bosco, 1990.



261VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L as frecuentes alianzas matrimoniales entre la mo-
narquía ibérica nos llevan a afirmar que a partir de 
los Reyes Católicos, Isabel de Castilla y Fernando 

de Aragón, se establece una aproximación más estrecha 
entre los dos reinos. La primera hija Isabel de dichos reyes 
católicos se casó con el príncipe Alfonso, hijo de don Juan 
II, el Príncipe Perfecto de Portugal. Príncipe cuya muerte 
inesperada por la trágica caída de un caballo, dejó sin he-
redero directo el reino de Portugal. El cuñado del rey, el 
Afortunado don Manoel, recibirá la corona del reino y se 
casará con la viuda, retornada a Castilla. Boda realizada 
contra el gusto de la joven que va a morir de parto. Mas 
el rey debía casarse, había que dejar el heredero del trono. 
En la Península Ibérica se concretiza una vez más la alian-
za matrimonial: don Manuel se casa con la otra hija de 
los Reyes Católicos: doña María. De todo ello, sabemos 
que el nieto de la Reina Isabel de Castilla, Carlos I de 
España, Carlos V de Alemania, hijo de Doña Juana y de 
Felipe el Hermoso, Archiduque de Flandes, se casa con 
doña Isabel, hija del rey Don Manuel de Portugal y de 
Doña María, la cuarta hija de los Reyes Católicos. Luego, 
el Rey Felipe II, es nieto de Don Manuel. Su ascendencia 
lusitana le legitima el derecho a la corona. 

En 1578 el rey don Sebastián emprendió la cruzada, 
ideal caballeresco, en el norte de África. Murió en la ba-
talla de Alcazar-quivir. La dinastía es extinta, la nobleza 
está amenazada con la incomprensible desaparición del 
rey ocurrida el 4 de agosto de 1578.  

Iniciamos, pues, nuestras reflexiones a partir de la 
anexión de Portugal en diálogo con Calderón de la Barca, 
El Alcalde de Zalamea, obra de 1636; y con Lope de Vega, El 
mejor mozo de España, de 1611 y El Brasil restituído, de 1625.

Para efectivar su derecho a la corona, Felipe II necesita-
ba el apoyo del cardenal Enrique y de los nobles portugue-
ses para la invasión de Portugal. Mas el Papa podría mediar 
el favorecimiento del Prior de Crato, el cual tendría el apo-
yo de Francia e Inglaterra, como nos observa el historiador 
inglés J.H. Elliot1. Iniciados los preparativos militares, el 
duque de Alba se puso al frente del ejército español para la 
invasión de Portugal. Al término del plazo concedido a los 
portugueses, el ejército se concentró en la frontera cerca de 
Badajoz, comandado por el general  don Lope de Figueroa.

Calderón de la Barca en El alcalde de Zalamea pone en 
escena la estancia del tercio que aguarda para entrar en 
Lisboa con el rey Felipe II. Los dos primeros actos ense-
señan al lector/espectador a los personajes/soldados, la 
vida soldadesca. En el tercer acto leemos la disdascalia ex-
plícita, voz del dramaturgo, en la “situación” 14: 

Sale el Rey, todos se descubren y Don Lope. 

Terminadas las últimas replicas del REY y CRESPO, 
leemos la voz del dramaturgo, “situación”15: 

[Ábrese una puerta] aparece dado garrote 
en una silla el capitán. 

EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACIÓN 
DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS

LYGIA RODRIGUES VIANNA PERES / BRASIL

1 Elliot, 1993, pág. 294.



262 EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACIÓN DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS

Oímos la réplica del Rey:

Don Lope, aquesto es ya un hecho. 
Bien dada la muerte está;
que errar lo menos no importa
quien acertó lo demás.
Aquí no quede soldado
algúno; y haced marchar 
con brevedad; que me importa
llegar presto a Portugal.

En 1581 Felipe II juró observar todas las leyes del reino 
anexado. Convocadas las cortes en Tomar, el 30 de abril 
fue reconocido, entonces, como legítimo rey de Portugal. 
Se testificaron los 25 artículos del acuerdo firmado por 
Moura y el Cardenal Enrique, confirmación de Portugal, 
Estado prácticamente independiente. Y como afirmación 

de la identidad de la nueva posesión se creó un Consejo 
de Portugal que despacharía todos sus asuntos en lengua 
portuguesa. Lo que nos parece que, en parte, mantuvo la 
unidad lingüística en el Brasil. El pueblo portugués era, 
verdaderamente, por tradición anti-castellano. Mas la no-
bleza y el alto clero apoyaron las pretensiones de Felipe II2.

Por otro lado, Portugal necesitaba la unión política y, 
más aún, la unión económica con Castilla, una vez que ésta 
en la década de los ochenta vive una largueza económica y 
Felipe II puede “moverse”con más libertad3. 

Portugal añade a los dominios españoles territorios des-
de África al Brasil, es decir, un nuevo territorio atlántico, 
y de Calcuta a Molucas. Adquisiciones que, con la nueva 
entrada de metales preciosos enriquecieron la economía 
de la corona.                                                                   

De acuerdo con José Matoso4, historiador portugués, 
todo tiene dimensión de historia y son las cartas del rey 
Felipe II a sus hijas, Isabel Clara Eugenia y Catalina Mi-
caela, que nos ofrecen una otra imagen del poderoso rey, 
cuya amorosa sencillez nos enseña la imagen del padre.

Leemos la primera carta del rey: A las Infantas, mis 
hijas Tomar a 8 de abril 1581.   

[…] Siempre deseo respoderos y nunca puedo y menos agora que 
son las once y aun no he cenado. Solo digo que agora que se-
ría muy bien que escrivais y respondais a mi hermana […] y 
de hoy en ocho días creo yo que embiaré cartas para ella […] 
Creo que se començarán las Cortes, y primero el juramento, 
porque ya viene mucha gente; y ya habreis savido como me 
quieren hazer vestir de brocado, muy contra mi voluntad, 
mas dicen qu’es la costumbre de acá. Vuestro buen padre5.

RETRATO DE FELIPE II VESTIDO DE BROCADO

El retrato sorprende a todos los que conocen la fama 
del rey taciturno, simple, en su traje negro. Mas esa prime-
ra imagen une el rey a Portugal. Imagen del poder, poder 
extensivo y extendido que, a lo mejor, expresa en su lujo 
el peso, la importancia de la monarquía de los Habsbur-
gos a la cual se añade el reino lusitano. Desde allí, de To-
mar, donde hizo el rey su entrada en la sala de las Cortes, 
en 1581, lo vemos:    Retrato de Felipe II, Rey de Portugal.

2 Idem, ibidem, pág. 297.
3 Idem, ibidem. págs. 290-294. A partir de la sección 3 del capitulo 7, el historiador inglés J.H. Elliot presenta consideraciones importantes sobre la 

buena economía del reinado de Felipe II en la época de la anexión de Portugal.
4 Mattoso, 1998, pág. 17.
5 Portillo, sin fecha, pág. 28.



263VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

“vestido em hua opa riquíssima de brocado tão grande e tão pesa-
da e com tamanho rabo que quase não se ficava el Rey enxergando 
dentro nella e nem podia mover as mãos da grandeza das man-
gas, com hum barrette preto na cabeça”6.  

Naturalmente de perfil, el rey Felipe II mira fijamente 
hacia el espectador y nos deja ver todo el lado derecho de 
su rostro en diferencia con lo poco del lado izquierdo. El 
barrette negro pierde sus contornos y la luminosidad de la 
parte superior del rostro destaca los ojos serenos y firmes, 
las cejas bien delineadas, los labios rojos, dibujados por los 
bigotes y la barba. El claroscuro en tonos amarillos, y del 
rojo al castaño de la barban diseñan y delimitan el rostro 
del monarca. Todos esos tonos y colores indician y simbo-
lizan al mismo tiempo la firmeza resoluta de aquel que, en 
ese momento, detiene el bastón del mando, el gobierno 
del mundo. El fondo oscuro delimita y destaca la imagen 
del rey y el lujo de su traje. Todo ello impresiona por el vo-
lumen de la imagen puesta hacia delante, en aproximación 
al espectador. Nos cabe señalar el trabajo cuidadoso del ar-
tista en el  juego de estampas, discretos florones, en tonos 
rojizos, esparcidos sobre fondo claro  en el traje interno. 
Es la misma estampa de la opa en diferencia con las fajas 
horizontales de las mangas las cuales se armonizan con la 
horizontalidad interna del manto. Observamos la circula-
ridad regular del collar, piedra y oro trabajado con floron-
cillos a semejanza del traje; collar en el cual  se sustenta el 
Tuson, juego sobre la verticalidad de los botones del traje 
interno. La luz a la izquierda sobre la opa destaca del fon-
do negro la figura del rey, casi en presencia por el volumen 
de la imagen, como señalamos. Al lado derecho, la vertica-
lidad de la opa se evidencia sobre fondo oscuro. Todo en 
el rostro del rey nos lleva a afirmar que la luminosidad des-
taca la mirada, el cuello del traje enmoldura su figura, el 
barrette negro delimita el espacio entre el tan importante 
fondo negro y la luz irradiante de su serenidad y firmeza,  

En la carta II desde Tomar a 1 de mayo de 1581 leemos: 

[…] y por estar más desembarazado por el camino, he dado hoy el 
Tuson al duque de Bragança, y fue conmigo a misa, y entrambos 
con los collares, que sobre el luto parecia muy mal el myo, digo 
qu’el más galan iba7.    

Imagen del padre, imagen del hombre observador que 
compara su galanía con la del otro, el menos, el más galán. El 
16 de noviembre de 1581 las infantas recibieron la carta regia 
que participaba la aclamación del rey Felipe I de Portugal.

A partir de ese momento están presentes las amenazas 
extranjeras de franceses, ingleses, holandeses en la costa 
del Brasil. En septiembre de 1581 llega la armada española 
de Diego Flores Valdés. Observa el historiador brasileño 
Pedro Calmón que la envió Felipe II para echar a los corsa-
rios y establecer dos fortalezas para cerrar el estrecho, en el 
Puerto de la Paraíba, en el noreste brasileño. Protegía, así, 
el rey, del temor despertado por la presencia de piratas in-
gleses en el Pacífico. Y en septiembre del mismo año, Felipe 
II ordenó a Valdés invernar en Rio de Janeiro “Puerto de 
mucha comodidad”, adonde podrá acudir a lo que se ofre-
ciere”. Entró Valdés en Rio de Janeiro el 25 de marzo de 
15828.      

Con la constante amenaza de corsarios, el Brasil em-
pezaba a certificarse de su adhesión a España, consciente 
de la vigilancia de Felipe II. El 9 febrero de 1591 la orde-
nación regia impidíó la navegación para el Brasil de cual-
quier barco extranjero9.    

En 1592 Bahia era una ciudad próspera. Al expirar 
el siglo era una de las mayores plazas de América. Bar-
cos de Oporto, de Viana, de Lisboa, de España demos-
traban la abundancia y riqueza de las negociaciones co-
merciales. Olinda, en Pernambuco, crecía como Salva-
dor. La producción y exportación del azúcar en los mu-
chos engeños de la costa del Brasil contribuían para esa 
riqueza10.      

En 1611, Lope de Vega escribe El mejor mozo de España. 
Estamos en el reinado de Felipe III, 1598-1621. En una 
carta fechada el 3 de mayo de 1611, el dramaturgo se re-
fiere a esa obra como escrita en aquel mismo año. Come-
dia que tiene un especial interés en nuestras reflexiones, 
como veremos. Leemos la disdascalia explícita, voz del dra-
maturgo, en la “situación” 4:   

Oyese dentro toque de cajas. Aparece España,
vestida de luto, en el suelo y un moro por un 
lado a caballo, y un hebreo por el otro,
teniéndola sobre los pies.

6 Bouzas, 2000, pág. 74. 
7 Portillo, sin fecha, pág. 30.
8 Calmon, 1963, cf. la sección A Armada Espanhola, pp. 388-393.
9 Idem, ibidem, pág. 385, n. 9
10 Idem, ibidem, pág. 419.



264 EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACIÓN DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS

La escena, teatro dentro del teatro, nos muestra el diá-
logo entre España y la infanta Isabel. Nos llama la atención 
la profecía de España:    

y quien librar
puede mi cuello, tú eres
del moro y del fiero hebreo
que has de desterrar de España;
que aguarda el cielo esta hazaña
a tu valor y deseo;
aunque siempre quedaré 
con temor del moro fiero,
hasta que reine un tercero
que mi libertad me dé.
(vuelve a sonar cajas, desaparece
la vision y despierta Isabel).

Se evidencia la posición del dramaturgo frente a los 
acontecimientos de 1609. En ese año, la única actua-
ción positiva del gobierno de Lerma fue la conclusión 
de la tregua con los holandeses. La tregua se firmó el 9 
de abril del mismo año. Mas el gobierno había de rea-
lizar con determinación nada común, una acción que 
disimularía la humillación de la paz con los holande-
ses: la expulsion de los moriscos11.   

Si Lope de Vega en 1609 nos recuerda a nosotros lec-
tores/espectadores la expulsión de los judíos, en nuestras 
reflexiones volvemos al Brasil español y sabemos que el 
Archiduque cardenal Alberto, sobrino de Felipe II, y vice-
rey de Portugal, en despacho de 1591 envió la primera 
Visitación del Santo Oficio a las partes del Brasil. En ese 
año numerosas familias israelitas de Portugal y de España 
fueron a vivir en Holanda. Todo les favorecía: el comercio, 
los negocios con el desenvolvimiento de la marina, la re-
sistencia a los españoles. Lo que explica la relación secreta 
entre ellos y sus parientes en Brasil. De ahi la idea de la 
trama –traición– que vamos a leer en El Brasil restituido 
de Lope de Vega.    

Llegamos al Brasil del siglo XVII y, como nos referi-
mos ya, Bahia y Olinda y toda la costa del nordeste tie-
nen su producción de azúcar. Los sencillos nucleos de 
producción se transformaron poco a poco en ciudades. 
Éstas se muestran en sus muchas calles con casas que exi-
ben la riqueza de sus propietarios; las iglesias que, con el 
caminar del siglo, van a enseñar en su interior la riqueza, 
esplendor y devoción del arte barroco. El colegio de los 
Jesuítas, irradiador de la evangelización y de la cultura, 
muestra los resultados de su trabajo junto a los indígenas, 
apoyo también para la defensa de las ciudades, siempre 
amenazadas por corsarios extranjeros12.  

Observa el historiador brasilero Pedro Calmón que 
los años de 1580 a 1620 fueron los mejores años para 
el Brasil colonial13.    

Madrid tenía desconfianza de las relaciones entre cris-
tianos nuevos y flamengos. Por ello en 1617, reinado de 
Felipe III, se decide la expulsión de los extranjeros, mas 
la corona, atenuando la decisión extrema, determina que 
caberá al gobernador la responsabilidad de reembarcar “al-
gunos de sospecha fundada”.    

RETRATO ECUESTRE DEL JOVEN REY FELIPE III

Atribuído a Velázquez. Señala Jonathan Brown que la 
figura de Felipe III:     

“posee zonas de tan meticulosa pincelada que no se asemejan 
en nada al estilo velazqueño de mediada la década de 1630.
[…] sin embargo se observa la destreza personal de Velázquez, 
especialmente en los caballos y en los  paisajes”14. 

11 Elliot, 1993, pp. 331-332.
12 Calmon, 1963, pág. 433.
13 Idem, ibidem, pp. 418-422.
14 Brown, 1999, pág. 111.

Retrato ecuestre de Felipe III, Diego Velázquez.



265VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Además en el retrato de Isabel de Borbón. La composi-
ción del cuadro muestra en la mitad del lado izquierdo al 
rey firmemente sentado, cuando detiene con determina-
ción el caballo que, frenado en ese momento, enseña las pa-
tas delanteras en escorzo. Todo el movimiento se muestra, 
además, por las líneas de las crines largas que las distribu-
yen variadas pinceladas meticulosas desde lo alto en tonos 
oscuros a través del cuerpo del animal. El juego claroscuro 
dibuja el tratamiento dado vanidosamente al animal como 
vemos en la mitad derecha del cuadro.   

En el retrato del rey observamos el movimiento de la 
faja rojiza que le cruza el pecho y deja ver sobre la ves-
timenta tonos castaños oscuros; el cuello blanco evi-
dencia la cabeza del rey Felipe III, rostro joven y rosado 
bajo el sombrero negro con plumas blancas. El rey mira 
hacia la derecha y muestra seguridad y firmeza real en el 
cabalo-trono. Toda la composición se destaca en el pai-
saje velazqueño. Luces esparcidas desde lo alto cruzan 
el espacio de la escena, dan volumen a la imagen y defi-
nen las sombras en el primer plano.    

Mas en 1621 termina la tregua con los holandeses fir-
mada en 1609. Y el 9 de mayo de 1624 se ve la armada 
flamenga en la Barra de Vila Velha, Salvador, Bahia de 
Todos los Santos. Estamos en el reinado del joven Felipe 
IV. A su lado está don Gaspar de Guzmán. 

En la obra de Lope de Vega, El Brasil restituido, es el 
soldado Machado, el gracioso que, en su trabajo, mira el 
mar. Leemos la didascalia explícita, voz del dramaturgo, 
que nos enseña el espacio escénico:  

Machado, soldado, en el muro de un lienzo de 
ciudad que esté hecho en medio del teatro. 

Oimos la replica de Machado: 
………………………...
Yo, mar, ¿qué diré de ti,
miserable centinela,
desvelado en sus espumas,
lince en tus ondas inciertas?
¡Bien haya aquel venturoso
que, avaro y rico en la tierra,
cuenta doblones que guarda,
y no montañas de arena!
…………………………….
Vengan a la Guerra un poco
los qué por allá se quejan,
sabrán qué es calor y frío,
cuando abrasa y cuendo hiela .
………………………………
¡Qué esté yo mirando un mar
o que si voy a la guerra
y me estropean los brazos

les agradezca las piernas! 
…………………………..
Pero ¿qué es lo que descubro
entre montañas soberbias
de riscos, de mar y espuma?
¡Vive el cielo, que son velas!
¿Armada y por esta parte?
¡Alerta, ciudad, alerta!
¡Armada enemiga, armada!
Una, dos, tres, treinta.
¡Pesia tal! Perdidos somos
si son lo que se sospecha.

Entra el Gobernador, 
se sigue el diálogo entre los dos, 
cuando le pregunta el Gobernador:   

 
¿Velas dices?  
Machado
¡Linda Flema!
 Gobernador   
¿Cuántas?

Le contesta Machado al Gobernador: 
                            
Cuatrocientas mil. 
Si has estado en Madrid, piensa
una procession de coches¡   
que por el prado pasea
Gobernador
¿Tantas son?
Machado
¡Sí, voto a Dios! 
Asiéntese y no lo crea,
y verá lo que traen
de Holanda o de Inglaterra.

El 21 de diciembre de 1623 partió la armada de Holanda 
y llegó el 9 de marzo de 1624 a la Bahia de todos los Santos.

En la “situación” 7 están ya en escena, además del Go-
bernador y Machado, don Diego y algunos soldados. Y en 
la secuencia de las réplicas, dice el Gobernador: 

Caballeros, el que cumple
con su obligación, no queda
con nota de infamia entre hombres
que saben lo que es nobleza:
el que fuere conmigo
la espada mueva
defendiendo al rey su plaza. 
………………………………
Gobernador: ¡Portugal!
Diego: ¡España!
Machado: ¡Cierra!



266 EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACIÓN DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS

En la “situación” 8, la voz del dramaturgo muestra la esce-
na de la Guerra:   

Suene grande ruido de tiros y desembarcación
cajas y trompetas, viéndose por la parte izquierda
del teatro las naves de Holanda, y desembarque el 
coronel con su hijo Aberto y soldados holandeses.

Oímos la voz animadora del coronel holandés: 
      
¡Ea, soldados fuertes, que hoyes día
de mostrar vuestra valentía!
Hoy de daros tan ilustre hazaña 
Nombre inmortal con el laurel de España.

En la escena siguiente el dramaturgo enseña el horror de 
la Guerra entre la población: 

Acomentan [los holandeses] disparando y salgan 
algunas mujeres
y otra gente en tropa, con vestidos y ropas
huyendo por una parte y entrando por otra.

La replica de la Mujer nos informa: 

¡Míseras de nosotras! ¿dónde vamos?
Pues por cualquiera parte que salgamos,
nos  espera la muerte en hierro e fuego.

Mas la Bahia, parte invadida, en la escena, debe mos-
trarse en el todo, es decir, el Brasil. Lope de Vega, natu-
ralmente pensando en la Isla o Tierra de Santa Cruz, los 
primeros nombres del país, pone en escena el Brasil, una 
figura de dama india, “situação” 10.   

Siguiendo la acción, observamos que Lope de Vega, 
como dramaturgo de la Corte, hace que la dama india, 
el Brasil, encargue a la Fama de llevar la noticia de la in-
vasion al Rey Felipe IV. En el diálogo están el poder y la 
imagen del rey:     

Fama: Pues yo soy
quien de polo a polo voy:
un círculo sin fin.
Yo soy la que armas y letras
celebro.

Y el Brasil le contesta: […] 

Por ti, en su mayor edad
el gran Felipe, mi Rey, 
de la católica ley

y evangélica verdad
soberano defensor,
columna y divino Atlante
de la nave militante
contra tanto fiero error.
Vuela Fama, vuela presto
a la Monarquía de España,
del mar que a Etiopía baña
al margen del polo opuesto; 
dile que oprimida estoy
deste fero heresiarca.

La recuperación de Bahia representó para la peninsu-
la Ibérica la unión de armas, como nos informa el histo-
riador J.H.Elliot:     

1 de mayo, día de San Felipe y Santiago, la fuerza 
combinada hispano-portuguesa entró en la ciudad; don 
Fradique, a pesar de la dureza de los terminus negocia-
dos para la rendición, trató a la guarnición derrotada 
con una cortesía y moderación tales que ésta cuando fi-
nalmente volvió a su Holanda, no pudo por menos de 
cantar sus alabanzas15.    

Podemos oir la replica de don Fadrique de Toledo Osório: 
   

No pienso
admitir yo condiciones
de paz ni de otros conciertos
en hacienda de mi Rey,
porque tanto atrevimiento
me ha enviado a castigar,
que no para usar con ellos
la piedad que no merecen.
Mas porque conozco el pecho
de aquel divino Monarca,
que cuanto es juez severo
sabrá ser padre piadoso
reconociendo su imperio
desde aquí le quiero hablar,
y porque en mi tienda tengo
su retrato, mientras le hablo
pon la rodilla en el suelo.

Nosotros, lectores/espectadores, imaginamos o podemos 
ver que:      

Descúbrese el retrato de S. M. Felipe IV, que 
Dios guarde, amen.

Magno Felipe, esta gente
pide perdón de sus yerros: 
¿quiere decir Vuestra Majestad
que esta vez los perdonemos?
Parece que dije sí.15 Elliot, 1985, pág. 195.



267VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

LA RECUPERACIÓN DE BAHIA

Podemos ver el cuadro de Juan Bautista Maino, La 
Recuperación de Bahia, una de las pinturas del Salón de 
Reinos, en Madrid, registro de las glorias del monarca 
Felipe IV.     

En el primer plano señalamos las tres mujeres, proba-
blemente habitantes de la tierra, en cuyas acciones vemos 
la asistencia directa: la primera, vista apenas de medio 
cuerpo y perfil, limpia las heridas de un soldado. La se-
gunda en traje rojo y naranja, muy joven, los pies des-
calzos, con los tres niños, nos acuerda la Caridad, como 
señala Elliot. La tercera  lleva un bulto de ropas y, junto 
con la de la curación del enfermo, nos enseñan dos de 
las obras de misericordia. Opuestas a ésas se muestra en 
lo alto de la roca la victoria con su mirada hacia abajo y 

a la izquierda, atenta a las acciones de las mujeres. Cabe 
señalar que ella, la victoria, no mira hacia el retrato del rey 
laureado en su triunfo. En el plano medio, don Fadrique 
de Toledo Osorio señala el tapiz en donde están represen-
tados el Rey y don Gaspar de Guzmán junto con figuras 
alegóricas: la Herejía con una cruz rota en las manos y 
la boca; la discordia, furia infernal, con serpientes en el 
cabello; y la traición o el engaño, con dos caras, con las 
manos invertidas y que ofrece paz para apuñalar por la 
espalda. Victoria sobre los holandeses, franceses e ingle-
ses. A los pies de don Fadrique un grupo de holandeses a 
la izquierda alza las manos como implorando clemencia.

El tema del cuadro es el rey vencedor. El rey Felipe 
como soldado, con armadura y la banda de general y el 
bastón. A la derecha Minerva, la diosa de la Guerra le 
ofrece la palma de la Victoria, ayudada por don Gaspar 
de Guzmán a colocar sobre su frente la corona de laurel.

La Recuperación de Bahia. Juan Bautista Maino.



268 EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACIÓN DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS

La escena tiene como fondo el azul del mar, el blan-
co de las fortificaciones a la derecha enmoldura el pai-
saje, el azul oscuro de la montaña en diferencia con el 
amarillo del cielo y nubes también oscuras en azul de 
la puesta del sol.    

Pero, todavía, no es el momento de llegar a la conclu-
sión de lo expuesto. Debemos preguntarnos por qué Cal-
derón de la Barca pone en escena en 1636 la estancia del 
poderoso rey Felipe II en Badajoz, mientras aguarda su 
entrada en Portugal, como legítimo sucesor del desafor-
tunado rey don Sebastián.   

Sabemos que la década de 30 fue un periodo muy difí-
cil para la Corona española.   

Recuperada la Bahia, don Fadrique de Toledo Osorio 
dejó allí un Tercio de las diez compañías de cien hombres, 
todos portugueses, el 26 de Julio de 1626. 

Como evidenciamos siguieron las constantes amenazas 
de los holandeses en el nordeste del Brasil, la noticia de la 
pérdida de Recife en 1630 llegó a Portugal el 29 de abril. 
Para la política de Madrid el rescate de Pernambuco era 
indispensable por la riqueza allí producida. Informa el his-
toriador Pedro Calmon que el gobernador del reino, don 
Diego de Castro, rogó al rey Felipe IV que fuera personal-
mente a los preparativos de la armada para la restauración 
de Recife. Mientras se aprestaba la flota, se hacía apela-
ción a los contribuyentes portugueses: “Sem muito ouro não 
os expulsarían”. Hubo, además, grande venta de papeles de 
interés, y el rey avocó el monopolio de la sal, excelente 
fuente de renta16. El 11 de mayo del mismo año 1630 se 
expedió la carta regia para que se aprestara la armada bajo 
el comando de don Antonio de Oquendo, el “héroe cantá-
brico”, a causa de la pérdida de Recife. El 13 de Julio llegó 
él a Bahia. Los holandeses habían construido un cinturón 
de fortalezas alrededor de la ciudad. El combate entre la 
armada del español y la de almirante Mateun Thijssen re-
sultó en grande pérdida para los holandeses. Mas al llegar 
la noche, los dos comandantes opuestos prefirieron apar-
tarse el uno del otro. Confirma Pedro Calmon que Oquen-
do se dirigió a las Antillas para proteger la “flota de plata”, 
Thijssen se preocupó de la salvación de sus barcos17. 

Pero en 1632, Domingos Fernandes de Calabar se unió 
a los enemigos holandeses. Como lo define bien el historia-
dor brasileño, fue ojo de todo lo que ocurrió y ocurría en  la 
costa noreste del Brasil. Facilitó todo a los holandeses: les 
fue guía y consejero para que se establecieran en Pernam-

buco. Además de Calabar, el jesuita Manuel de Morais, 
paulista, ordenado en Bahia, puesto en prisión en Recife, 
se juntó desavergonzado a los vencedores en la ciudad. 

El gobierno en España envía el 17 de enero de 1636 
al veterano de Flandres, el general español don Luis de 
Rojas y Borjas que, con un destacamento luso-castella-
no de setecientos hombres se dejó atacar por el coronel 
Arciszewsky con mil y trescientos soldados.    

Podemos afirmar que de 1630 a 1636, los holandes 
perdieron siempre, mas la traición de Calabar les fue pro-
vechosa. En Holanda el 4 de agosto de 1636 se presenta 
a la Compañía de las Indias Occidentales el conde Juan 
Mauricio de Nassau. El 23 de enero de 1637 llegó a Recife.

Creemos que la puesta en escena de El Alcalde de Za-
lamea en 1636 recuerda a los españoles, en la crisis de 
los años 30, el poder del rey Felipe II, la victoria sobre 
Portugal, la extensión del Imperio. Enseña el poder y la 
imagen del rey Felipe II frente al rey Felipe IV, gobernado 
por don Gaspar de Gusmán.   

De ese modo, nuestras reflexiones mostraron que la as-
cendencia portuguesa del rey Felipe II legitimó su derecho 
a la corona, como nieto del rey don Manuel, el Aventurado. 
En nuestro limitado recorrido en la historia del Brasil, po-
demos observar, primeramente, las ventajas de la anexión 
para Portugal, que en aquel momento vivía una crisis eco-
nómica. La unión de las dos coronas permitió la defensa 
conjunta de las costas del nordeste brasileño frente a los 
corsarios e invasiones francesas, inglesas y holandesas. Nos 
fue posible enseñar la riqueza de la costa nordeste de 1580 
a 1620. Con la producción y exportación del azúcar se 
diseñaron y se enriquecieron la Bahia de Todos los Santos 
y Olinda, en Pernambuco. Calles, plazas donde se exhiben 
las iglesias barrocas en suntuosidad, esplendor y devoción.

La lectura de el mejor mozo de España de Lope de Vega 
nos develó la estrecha relación entre el teatro y la his-
toria, pues la conclusión de la Tregua con Holanda en 
1609 y su término en 1621 determinaron la ausencia/
presencia de los holandeses en La Bahia de Todos los 
Santos. Presencia holandesa que nos llevó a la lectura 
de El Brasil restituído, cuyo tema de extrema importan-
cia histórica –la pérdida de la producción y exportación 
del azúcar, además de la madera “pau brasil”–  lo pinta 
Juan Bautista Maino, un cuadro de guerra, no de bata-
llas. Enseña el pintor la misericordia en la curación de 
los enfermos, el vestir, los desnudos, la caridad con los 
niños, la sumisión de los vencidos, y la gloria del joven 
Felipe IV, juez severo, padre piadoso para los vencidos.

16 Calmon, 1963, pág. 540.
17 Idem, ibidem. pp. 540-543. En esas páginas el historiador Pedro Calmon se refiere a la Debilidad Española y al avance de los holandeses para la 

ocupación de Recife, en 1636. 



269VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Y, finalmente, en nuestra lectura interdisciplinaria en-
señamos la estrecha relación entre las obras de teatro de 
tema histórico, discurso de glorias y poder, imágines de 
los reyes, pasado/presente, como el mejor mozo de España  
y el Brasil restituído. Recuperación de la memoria reciente, 
el Alcalde de Zalamea, espejo de la gloria del rey Felipe II 
con la anexión de Portugal en 1580, frente a la crisis de la 
década de 1630 reflejada en la obra calderoniana de 1636.

Enseñamos la imagen de los reyes hispánicos y su 
poder en el Brasil español. El poderoso rey Felipe II, el 
padre amable y de sencillez en el vestir. Es vigilante en 
relación a la aproximación de extranjeros en las costas del 
Brasil. El rey Felipe III, como su padre, se preocupa de la 
presencia de extranjeros y los mantiene alejados. El joven 
Felipe IV, el rey magnánimo que perdona a los holande-
ses, pues la imagen del rey es el rey, en la obra de Lope 
de Vega. La crisis de los años 30 necesita mucho dinero 
para apartar a los holandeses que ocupan Recife en 1636, 
año en el cual Calderón de la Barca escribe El alcalde de 
Zalamea, recordatorio de un pasado reciente del poder y 
de las glorias de Felipe II, abuelo del rey.   

BIBLIOGRAFÍA

Bouza, F., Portugal no tempo dos Filipes.Política, Cultura,Representações 
(1580-1668), trad. BARRETO, Ângela e CARDIM, Pedro, Lis-
boa, Edições Cosmos, 2000. 

Calderón de la Barca, P. El Alcalde de Zalamea, T. I, Madrid, Aguilar, 
1969, pp. 525-570.

Calmon, Pedro, História do Brasil, Volume II, Rio de Janeiro, Livraria 
José Olympio editora, 1963.

Elliot, John H., La España Imperial, 1469-1716, Barcelona, Vicens Vives, 
1993.

  y Brown, Jonathan, Un Palacio para el Rey.El Buen Retiro y la 
corte de Felipe IV, Madrid, alianza Forma,1983. 

Lope de Vega, El mejor mozo de España, T. III, Teatro, II, Madrid, Agui-
lar, 1987, pp.1041-1072.

  El Brasil restituído, edic. Menéndez Pelayo, XVIII, - 17, Madrid, 
RAE, s/f.

Mattoso, José, A Escrita da História, Lisboa, Editorial Estampa, 1988.

Portillo Díaz, Luisa Elena del, Prólogo, Cartas de Felipe II a sus hijas, 
Madrid, Ediciones Lepanto, s/f.



271VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

PODER Y RESISTENCIAS 
EN LAS AUTOBIOGRAFÍAS POR MANDATO

MARÍA EUGENIA OSORIO1 / COLOMBIA

RESUMEN

El origen de las autobiografías por mandato es un fenó-
meno difícil de precisar, pero es posible que su preceden-
te, o el esquema mental para la organización de la Vida, 
se encuentre en una práctica extendida en los conventos 
denominada ‘cuentas de conciencia’ o ‘relaciones de espí-
ritu’; la cual inducía a las monjas a contar por escrito frag-
mentos de su vida conventual. La Iglesia las declaró como 
una forma idónea para que las monjas relataran sus vidas, 
puesto que este ejercicio servía como herramienta de re-
flexión, o de examen de conciencia, en el proceso de in-
teriorización que exigía el contexto de la Contrarreforma. 
De esta forma, las vitas, al igual que otros textos escritos 
por mandato, hicieron parte de un mecanismo de control 
y de unas relaciones de poder en las que el confesado man-
tenía una alteridad ante Dios, la Iglesia y el guía espiritual. 
Nos proponemos indagar sobre los ámbitos del poder ins-
titucional desde dónde se escriben algunas autobiografías 
por mandato en la colonia americana, puesto que supone-
mos que dichos textos, si bien obedecen a una autoridad, 
también llevan implícito formas de resistencia. 

INTRODUCCIÓN

La tradición de textos escritos por mandato existe 
desde la Antigüedad, pero tiene su arraigo en la 
cultura occidental cristiana2. En la Edad Media se 

los vincula con el topos humilitatis, es decir, un recurso lite-
rario que aparece en ciertas obras, cuyos autores justifican 
su creación por invocación de una orden ajena3. En la li-
teratura española existen algunos ejemplos: Cárcel de amor 
[1492] de Diego San Pedro y, más tardíamente, Lazarillo de 
Tormes [1554] (cf. Herpoel 1999: 84). El cristianismo mo-
difica esa concepción del tópico, y la escritura por ruego o 
solicitud de otra persona se convierte en acto de obediencia 
de un mandato divino (84). Sin embargo, no se ha podido 
precisar la vigencia en la utilización de este recurso litera-
rio y las verdaderas circunstancias bajo las que se producen 
las autobiografías por mandato; pues se sabe de la existen-
cia de mandatarios en la vida de Santa Teresa, pero no se 
conoce si los hubo en la del autor anónimo del Lazarillo4.

El origen de las autobiografías por mandato es difícil 
de precisar, pero su precedente, o el esquema mental para 
la organización de la Vida, se encuentra posiblemente 

1  Universidad de Antioquia (Colombia) Grupo de Estudios Literarios (GEL).
2 En el Concilio de Letrán en 1215 se impone la confesión anual obligatoria (Herpoel 1999: 92-93), y después de entonces empiezan a aparecer, por 

toda Europa, manuales y guías sobre cómo ejecutar este sacramento. Es posible que dicha práctica hubiera derivado en la autobiografía espiritual.
3 En la Edad Media, dado el alto grado de analfabetismo, se reducía a un grupo social selecto y que tenía acceso a la escritura. Las razones por las que 

se impulsa tampoco son claras; es posible que tengan que ver con las recomendaciones de los clérigos y como una forma de mantener presentes los 
pecados más relevantes a la hora de la confesión, ya que hasta comienzos del siglo XIII eran frecuentes los intervalos de cinco a diez años entre las 
confesiones.

4 También es posible, destaca Herpoel (1999: 86), que Santa Teresa fuera consciente de estar cultivando una tradición existente y que utilizara la 
retórica de la humildad para protegerse contra posibles ataques.



272 PODER Y RESISTENCIA EN LAS AUTOBIOGRAFÍAS POR MANDATO

en una práctica extendida en los conventos denominada 
‘cuentas de conciencia’ o ‘relaciones de espíritu’, la cual 
inducía a las monjas a contar por escrito fragmentos de 
su vida conventual. Por esta razón, la escritura por man-
dato no solo se formaliza como un fenómeno típicamente 
femenino, sino que la Iglesia la declaró como una forma 
idónea para que las mujeres relataran sus vidas. Dicho 
ejercicio servía, además, para varios propósitos; en primer 
lugar, como una herramienta de reflexión, o de examen 
de conciencia, en el proceso de interiorización que exi-
gía el contexto de la Contrarreforma; en segundo lugar 
cumplía una función ejemplarizante, de ahí que el clero 
incitaba a escribir a las religiosas que por su devoción, obe-
diencia o santidad, podían servir de modelo para el resto 
la comunidad. Finalmente obedecía a un mecanismo de 
control, mediante el cual el confesor pretendía develar y 
juzgar el carácter de las experiencias místicas de aquellas 
monjas que eran proclives a tenerlas (Herpoel 1999: 151)5. 

Durante los siglos XVI y XVII se produce un auge en 
las autobiografías por mandato y su práctica se extien-
de a varias comunidades religiosas (Herpoel 1999: 220). 
Este aumento coincide con algunos hechos históricos, 
religiosos y científicos que son interdependientes. Nos 
referimos a la ruptura epistemológica ocasionada por la 
revolución copernicana y a la emergencia de la concien-
cia histórica, la cual además implica el cambio de para-
digma filosófico y religioso, que se manifiesta en la Re-
forma pero también en la Contrarreforma:  

Aquellos que experimentaron y resistieron al control 
ideológico fueron castigados. Los humanistas cristianos 
de Alcalá, los erasmianos y los alumbrados, habiendo 
prosperado bajo la mirada fija comprensiva de Carlos 
V y el cardenal Cisneros cayeron en la persecución en 
1530. Hacia el final del siglo, el discurso místico, que 
en sí mismo es una paradoja en el cual la subjetividad es 
afirmada y superada, encontraría una forma institucio-
nal en los ejercicios espirituales del San Ignacio de Loyo-
la [...] El género de vida espiritual parece seguir un desa-
rrollo paralelo hasta su culminación, en el cual muchos 
ejemplos posteriores dejan de lado la libre experimenta-
ción de Santa Teresa y procuran, en cambio, inscribirse 
en fórmulas más rígidas y ortodoxas, manteniendo sin 
embargo, su base subversiva, aunque a menudo sutil, de-
safíos a la fuerza totalizadora de la ideología de la Con-
trarreforma (McKnight 1997: 22 traducción  nuestra).

En dicho contexto, la aparición de Libro de la Vida 
[1562] de Santa Teresa de Jesús marca un hito en la his-

toria del género de las autobiografías por mandato en 
el mundo hispano. A partir de su publicación, un gran 
número de religiosas sigue los pasos de la fundadora car-
melita, de modo que esta forma de escritura se impone 
hasta convertirse en un importante hecho sociocultural: 

Al igual que ella, todas escriben bajo el signo de la 
santa obediencia. Dan cuenta de una vida llena de te-
mores y esperanzas, dudas y vacilaciones frecuentes, e 
informan sobre sus visiones y éxtasis. Incluso insertan 
digresiones más o menos extensas sobre la época que 
les toca vivir, y en otros casos describen situaciones 
cotidianas junto a acontecimientos de gran importan-
cia histórica (Herpoel 1999: 50).  

Así, las autobiografías por mandato conservan una re-
tórica en que es reconocible del texto teresiano, sin embar-
go nos interesa detenernos en la relación que estas monjas 
tienen en común con la escritura, puesto que como muje-
res se les negaba el acceso a la escritura pero, por su con-
dición de religiosas, se les imponía una de sometimiento 
incondicional y justificada por el sacramento de la confe-
sión. En otras palabras, Teresa de Jesús, como cualquier 
otra mujer que hubiera optado por tomar la pluma, estaba 
sujeta a que alguien le otorgase la palabra, y ese poder, por 
la época y el contexto, sólo podía ser concedido por una 
autoridad superior en la Iglesia (Herpoel 1999: 27-38).

Sin embargo, tras las huellas de la imposición quedan 
las de la resistencia, pero ésta no se hace evidente sino que 
emerge como lo que Josefina Ludmer llama tretas del débil, 
esto es, pequeñas estrategias que los sujetos marginales, a 
las instancias del poder, utilizan para posicionarse. Como 
lo veremos, las narradoras de Vidas escriben como un acto 
sumisión, pero también dejan en sus textos el eco de una 
crítica no explícita, que debe ser extraída de los pliegues 
del lenguaje, ya que alude al manejo de cuatro tretas discur-
sivas, a saber: retórica de la humildad, los intersticios que 
hay entre el silencio y la palabra, la carnavalización de la 
vida conventual y, finalmente, la simbología del cuerpo.

TRETA UNO: RETÓRICA DE LA HUMILDAD 

La retórica de la humildad es una estrategia discursiva 
recurrente en Vidas y, aunque tradicionalmente se asocia 
con la escritura de Santa Teresa, también está presente en 
las autoras de la colonia. Al respecto escribe Usandizaga 
(1993: 90): “Teresa sabe que sólo humillándose constantemente 
puede su texto aspirar a parecer aceptable a unos lectores que son 

5 El diagnóstico oscilaba entre explicaciones dispares: o bien se llegaban a la conclusión de que eran producto de la melancolía patológica de que era 
proclive la debilidad femenina, o bien que eran manifestaciones diabólicas o prueba de la presencia divina (Rodríguez 1999: 191).



273VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

contrarios a que una mujer se atreva a cometer cualquier discu-
sión de carácter religioso”. Algo así es lo que nos trasmite en 
el siguiente ejemplo, donde la monja de Ávila da cuenta 
de lo inapropiada que es ella para hablar de los asuntos 
del alma: “Habré de aprovecharme de alguna comparación, 
aunque yo las quisiera excusar por ser mujer y escribir simple-
mente lo que me mandan. Mas este lenguaje de espíritu es tan 
malo de declarar a los que no saben de letras, como yo, que habré 
de buscar algún modo, y podrá ser las menos veces acierte a que 
venga bien la comparación. Servirá de dar recreación a vuestra 
merced de ver tanta torpeza” (88). En otra oportunidad seña-
la: “Si fuera persona que tuviera autoridad de escribir, de buena 
gana me alargara en decir muy por menudo las mercedes que ha 
hecho este glorioso Santo a mí y a otras personas: mas por no ha-
cer más de lo que me mandaron, en muchas cosas seré corta más 
de lo que quisiera, en otras más larga que era menester” (59).

También Úrsula Suárez (Santiago de Chile 1666-
1749) utiliza esta treta con destreza y, como veremos, 
no sólo se queja de lo incómodo de la imposición de 
la escritura, sino que apunta su dificultad para obede-
cerla: “para que yo cumpla con la obediencia de vuestra pa-
ternidad, y vensa tanta dificultad y resistencia como tiene mi 
miseria en referir las cosas que tantos años han estado en mi 
sin quererlas desir, por ser mi confución tanta y con tan suma 
verguensa que me acobarda” (89). Luego utiliza la mayéuti-
ca para interlocutar con el receptor de sus textos y dice:

¿Dejo Dios para osiosos estos Evangelios?: aunque las mujeres 
no 1os entendemos, ¿mienten las Escrituras y 1os testos?; ¿para 
qué ponen a las mujeres en aprietos en lo que no sabemos ni 
hemos estudiado en ellos, en ves que nos habían de enseñar en 
ello?; ¿es bueno, por mi vida, que nos metan en teología cuando 
la puente de 1os gansos no hemos pasado?: desto se reirá el dia-
blo, y más si es él que a mí me ha engañado (135). 

La hablante del texto de Josefa de Castillo (Tunja 
1671-1742) no solo es reiterativa en la utilización de una 
retórica de la humildad, sino que, a partir de lo que Án-
gela Robledo (2007) llama “las reglas del silencio y de la 
sagrada ignorancia”, crea un estilo personal, persuasivo, 
que aparentemente no encerraba ninguna amenaza para 
quien lo leyera. Así, la recurrencia de expresiones como: 
“mas yo toda mi vida he sido una tela de ignorancias y 
culpas” (Castillo I 1968: 249), son frecuentes en el texto. 

Ahora bien, el rechazo de estas monjas a presumirse 
como sabias o doctas en cuestiones de teología, así como 
las reiteradas confesiones de ignorancia o de ruindad ha-
bría que leerlas como una réplica a la prepotencia de los 

doctos confesores, cuya obligación era actuar acorde con 
la sentencia de la Iglesia y, específicamente, con las nor-
mas impuestas en El Manual de los Inquisidores, donde se 
le adjudicaba a los herejes: declararse por completo igno-
rantes y a ponerse a merced del confesor (Valdés sf: 156). 

Santa Teresa, Úrsula Suárez y Josefa del Castillo toman 
entonces la palabra y, a su manera, hablan de asuntos que 
no les corresponde, como lo es la teología. De igual for-
ma, extienden críticas o agravios contra algunos de sus 
confesores por no considerarlos suficientemente doctos 
para atender sus exigencias espirituales. En el texto de la 
primera leemos: “Yo comencéme a confesar con él, que siempre 
fui amiga de letras, aunque gran daño hicieron a mi alma confe-
sores medio letrados” (Santa Teresa 1999: 51). Un poco más 
adelante precisa las razones del mal y continúa: Lo que 
era pecado venial decíame que no era ninguno; lo que era 
gravísimo mortal, que era venial (Castillo I 1968: 51). He 
aquí un juego de poder en el que, si bien los participan-
tes no están a un mismo nivel, la protagonista aprovecha 
su acto confesional, ante una autoridad eclesiástica, para 
denunciar las deficiencias de un sacerdote anterior y au-
sente. Úrsula Suárez escribe: “Yo, en cuanto podía, disimu-
laba así mis pesares como 1os ultrajes, y 1os que eran públicos 
daba algún color de disculpa, atribuyendo a yerros míos. Vuestra 
paternidad perdone 1os que llevare éste” (Suárez 1984: 259).

La quejas ante el abuso de poder o, en el caso de San-
ta Teresa, ante los vacíos teológicos de los confesores son 
recurrentes en la autobiografías por mandato, sin em-
bargo, como lo hemos apuntado, éstas son atenuadas 
mediante estrategias discursivas que, en algunos casos, 
ponen a las protagonistas en una situación de vulnera-
bilidad, en tanto que es frecuente que se atribuyan a sí 
mismas los posibles malentendidos o, en otros casos, las 
lleve a presentarse como completamente ignorantes de los 
efectos que sus palabras pudieran provocar6.  

SEGUNDA TRETA. EL SILENCIO QUE HABLA 
Y LA PALABRA TRASTOCADA

La escritura como imposición crea entonces formas de 
resistencia que se ubican en el ámbito del discurso, por 
lo que podemos leer las autobiografías como textos cuyas 
fisuras, por un lado, manifiestan el evidente peligro que 
corrían las autoras ante la Inquisición y, por otro, como 
obras que impugnan la censura de la misma Inquisición. 
Úrsula Suárez, por su parte, se refiere a esta amenaza y 
escribe: Pregúntele a su Majestad Divina: “Señor mío, por 

6 Por otra parte, el oficio de confesor requería de cualidades que eran difíciles de encontrar reunidas en un solo sacerdote –ya que además de exigír-
seles ser doctos en teología mística, tenían que estar muy adelantados en los caminos de la perfección–. 



274 PODER Y RESISTENCIA EN LAS AUTOBIOGRAFÍAS POR MANDATO

qué cuando usas de tus misericordias con las mujeres, anda 
la Inquisición conosiendo de ellas?” (252). Sor Josefa del 
Castillo, a su vez, apunta: “Yo había querido quemar aque-
llos papeles que vuestra paternidad me había enviado, porque 
cuando estuve para morir, temía si los vían las religiosas o los 
hallaban; y por otra parte, como leyéndolos me alentaban y 
consolaban, no me determinaba” (122). Ante el peligro de 
lo confesado aparece la conciencia de lo que se dice, de 
cómo se dice, pero muy especialmente de lo que se calla.

En ese amplio espacio semántico que genera la censura 
y la autocensura, la palabra y el silencio tienen la misma fuer-
za y son igualmente polisémicos. De ahí que, como escribe 
Beatriz Ferrús (2004: 42), “la vida conventual tematiza una 
poética de lo no-dicho, pero también de la imposibilidad 
de decir, que invita a pensar su trazado como texto callado, 
surcado por pequeños gritos, que enmascaran su presencia 
para fracturar sigilosamente el silencio impuesto”. Lo no-
dicho, lo que no se puede decir, se instaura, entonces, en 
los espacios o vacíos que deja la imposibilidad misma, por 
lo que la autocensura entra a formar parte de la práctica 
consciente de la autobiografía. Veamos algunos ejemplos:

Supliqué mucho al Señor que no quisiese ya darme más 
mercedes que tuviesen muestras exteriores; porque yo estaba 
cansada ya de andar en tanta cuenta y que aquella merced 
podía Su Majestad hacérmela sin que se entendiese (Tere-
sa de Jesús 1999: 146).   

[…] y en mi ha sido mas que prodigio, que esto en tantos 
años no lo haya dicho; solo de vuestra paternidad lo fio, y le 
encargo que más que yo ha de guardarlo, que si se lo cuen-
to es para que jamás propale a ninguna persona mi secre-
to: mire vuestra paternidad lo que hase (Úrsula Suárez 
1984: 196).    

Sea sólo tu secreto para tu amado, queriendo tener a El 
solo contento, y si le está patente lo secreto del corazón, no 
te turben los juicios humanos, que ya desearás contentar 
a otro, cuando no te satisfaces que Dios lo esté (Castillo 
I 1968: 41).    

Los ejemplos de autocensura dan pie a un hermetismo 
excelso en el que lo dicho y lo no dicho implica la expe-
riencia de las religiosas. Ya se ha escrito bastante sobre 
la relación que hay entre el lenguaje religioso-místico y el 
erótico. Recordemos que la mística, al no asumirse como 
sujeto consciente de su discurso, podía ser exonerada de 
las recriminaciones de sus confesores. Si bien el arrobo 
místico, esto es, el discurso que manaba de éste, era ana-

lizado con los ojos de la sospecha, para descubrir en él 
los indicios del mal, hubo confesores y biógrafos que, 
como lo demuestra Jean Franco (1993: 43), se encargaron 
de cambiar el lenguaje cotidiano, en el que las místicas 
hacían sus discursos, por otro convencional, que se co-
rrespondía con el de las hagiografías7. De esta manera, la 
autoría de la escritora quedaba en entredicho y, por tanto, 
cualquier posibilidad de que fuera acusada. 

TRETA TERCERA: 
CARNAVALIZACIÓN DE LA VIDA CONVENTUAL

Teniendo en cuenta lo que hasta aquí hemos dicho, 
queda claro que la escritura por mandato no podía su-
perar los efectos de la imposición misma, es decir, aun-
que las autoras, contrario a lo que se cansan de repetir, 
hubieran disfrutado realizando la actividad escritural, no 
habrían podido confesarlo. Pues, el reconocimiento de un 
goce en dicha actividad podría, en otras palabras, haber 
sido entendido como una trasgresión ante la imposición. 
Sin embargo, La Relación Autobiográfica de Úrsula Suárez 
se presenta como un caso especial o que, por lo menos, 
dista en varios sentidos de los relatos de Santa Teresa y 
de Josefa del Castillo. Las diferencias atañen al modelo 
de santidad que vislumbra la protagonista, que además 
de no corresponderse plenamente con el de las otras 
citadas, se construye de forma carnavalesca.  

Pero: ¿Cómo opera esta carnavalización? De varias 
maneras y de forma progresiva a través de la narración 
que recorre la vida de la protagonista. En la construc-
ción del sujeto autobiográfico, se narran los sucesos de 
la infancia y, según estos, a edad muy temprana descu-
bre que para evitar castigos no es preciso dejar de hacer 
travesuras, sino dejar de contarlas:   

Yo estuve atenta a la reprención, que todas las veses que me 
asotaban, en medio del susto atendia a lo que se me desia para 
no haserlo más, y esta ves entendi que no era malo irlos a ver 
(los casamientos), sino el haberlo hablado, conforme lo que se 
me habia aconsejado que no hablara de eso; y después volvi 
como siempre a verlos (Suárez 1984: 108). 

Este ejemplo es un indicio de lo que la protagonis-
ta vendría a hacer de forma constante. Pues, a partir de 
esta confesión el texto se desdobla, interactúa con el lec-
tor mediante una doble voz que se corresponde con dos 
funciones textuales. La primera corresponde a lo dicho, 

7 Jean Franco (1993: 43) menciona a la mejicana María de San Joseph [1656-1719]. Así, los confesores y biógrafos de las monjas “místicas” eran                                
editores, revisores y compiladores de los textos cuya autoría no podían reclamar las autoras.



275VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

esto expresa lo que la protagonista piensa y tiene como 
función complacer a narratario. La otra, más íntima, se 
corresponde con lo no dicho y funciona a manera de mo-
nólogo interior y registra un sentido opuesto a lo ya dicho. 
En la cita abajo lo vemos cuando ya adulta ingresa al con-
vento y marca la disociación entre decir y pensar: 

Las monjas con quien estaba soltaron la risa; yo estuve corri-
da; ellas selebraban la gracia y desian que debia de ser gran 
bellaca y resabida; y para haser la prueba de ello me pregun-
taron que me paresia el convento. Yo les respondi que estaba 
muy bueno, y menti en esto, que malisimamente me paresio 
el convento, y peor la selda en que estaba, porque ni aun 
blanqueada estaba […] (Suárez 1984: 141). 

Pero la manera como la protagonista va construyen-
do el modelo de santidad del que hablamos va más allá, 
en tanto que, en otros casos, aparece como una inversión 
de los modelos impuestos. En otras palabras, mientras 
Santa Teresa y Sor Francisca Josefa del Castillo insis-
ten en dar cuenta de una vida de arrepentimiento y de 
unos procesos religiosos a partir de actos de imitación a 
los santos y mártires, la narradora en Relación Autobiográ-
fica de Úrsula Suárez cree encontrar su camino de santi-
dad en ser una “vengadora de la mujeres”:  

Contaron no se que caso de una mujer que un hombre había 
engañado, y fueron ensartando las que los hombres habían bur-
lado. Yo atenta a esto les tomé a 1as hombres aborresimiento 
y juntamente deseo de poder vengar a las mujeres en esto, en-
gañándolos a ellos, y con ansias deseaba poder ser yo todas las 
mujeres para esta vengansa. En conclusión, hise la intención de 
no perder ocasión que no ejecutase engañar a cuantos pudiese 
mi habilidad, y esto con un entero, como si hisiese a Dios en el 
estado presente servicio muy bueno: no se pasarían cuatro dias 
que no ejecuté mi intento (Suárez 1984:113). 

Como vería vuestra paternidad en los primeros cuadernos, 
que todos mis pecados fueron de engañar a los hombres por 
vengar a las mujeres por las que ellos han burlado, y desde 
antes de mudar 1os dientes empesé a vengar a las muje-
res con grande empeño (Suárez 1984: 233). 

El proceso de carnavalización es progresivo y, en 
cierto sentido, legitimado por un sacerdote del conven-
to al declararla “santa comedianta”. Esta distinción 
que, según dice, la incomoda un poco inicialmente, 
sabe aprovecharla de varias maneras. Pues, como come-
dianta, trastoca el mundo del convento y lo hace me-
diante el humor, la risa y, como lo destaca Ferrús (218), 
por medio de una superposición de máscaras: 

Dijome mi Señor y Padre amantísirno: “No he tenido una 
santa comedianta, y de todo hay en 1os palacios; tu has de 

ser la comedianta”; yo le dije: “Padre y Señor mio, a más de 
tus beneficios y misericordias, te agradesco, que ya que quie-
res haserme santa, no sea santa friona” (Suárez 1984: 230).

Dije esto de la comedianta a1 padre Viñas y Tomás; Vi-
ñas no dijo nada; Tomás dijo; “?Cómo reina, comedianta 
o farsanta?” Yo estuve por esto medio afligida. Díjome 
su Majestad soberana: “Si eres tan disparatada que después 
de monja quisiste ser casada, y luego beata, y después mala 
mujer”. Cuando dije esto a Viñas soltó la risa porque ya 
sabía de mis casamientos (Suárez 1984: 231). 

Este juego de identidades/máscaras hace parte del 
proceso de carnavalización que, como hemos visto, pue-
de pensarse desde lo sagrado hasta lo profano: monja, 
casada, beata y mala mujer. Así, el texto de Úrsula Suá-
rez revela que la protagonista no sólo se hace reconocer 
a partir de su diferencia, sino que muestra que, tras la 
apariencia de inocente juego, o manejo carnavalesco del 
lenguaje, se desvela a sí misma como subversora y rebel-
de. De este modo, la narradora sigue creando espacios 
donde la propuesta de la inversión de roles se mantiene 
como un acto transgresor y llega a pensarse en la posibi-
lidad de ser Dios por media hora. Leamos: 

Pero no estoy contenta así: mas quiero de ti y lo has de ha-
ser por mi; pues, si yo fuera dios, que cosas no hisiera por 
vos que me pidieras que yo no te consediera. ¡Ay!, si yo fue-
ra dios por media hora, esperimentaras si yo con vos era es-
casa: nuevos mundos te fabricara con criaturas capases de 
tu amor, y todas con el conosimiento que ahora me has dado 
vos para que todas se empleasen en amarte y que ninguna hu-
biera que te ofendiera (Suárez 1984: 205).  

Lo que aparece en la cita, bien podría ser interpretado 
como una blasfemia, pero, más allá de ello, lo interesante 
es que allí Dios deja de ser la figura inintercambiable. En 
otro ejemplo, la protagonista se toma el atributo de poner el 
mundo al revés y actúa como un pequeño dios, en el senti-
do que traviste a un mulato del convento para llevarlo a que 
se entreviste con los endevotados, al locutorio de hombres.

Y era de calidad lo que me divertía en esto, que vestía de mon-
ja al mulato del convento, llevándolo a los tornos y locutorio 
de hombres, que tras mi entrase para que con algunos se en-
devotase; y con tal gracia lo hasia, que me finaba de risa, y 
más cuando le pedían la manita, y el mulato la sacaba lle-
na de callos; y estaban ellos tan embelesados, que no repara-
ban en lo aspero y crecido (Suárez 1984: 160). 

De igual forma, actúa como confesora de las monjas del 
convento, lo cual puede ser visto como un acto en el que 
se transgreden los papeles confesor/confesado: 



276 PODER Y RESISTENCIA EN LAS AUTOBIOGRAFÍAS POR MANDATO

[...] porque las de 1os ejercicios me hisieron su confesor; y fue en 
esta rasón. Todas querían confesarse; generalmente yo estaba 
en un rincón, disponiéndome para mi confeción, y no sé qué 
les tentó a unas tres o cuatro de desirme sus pecados, para que 
les dijese la forma de confesarlos. Yo de principio empesé a re-
pugnarlo, disiéndoles si estaban locas que comunicaban quellas 
cosas; tanto porfiaron que de una en una fueron contando sus 
pecados. Yo estaba con tanta vergüensa como si fueta ellas: 
tamaña de colorada, que me ardía la cara; y si les desia que se 
fueran, que no fuesen disparatadas, se agraviaban, disiéndome 
tenía poca caridad, porque no las quería escuchar, encargándo-
me la consiencia; dijeles dijeran sus molederas. Igual quede yo 
con ellas, que se me hiso cargo de consiencia después que las 
despache a ellas’; porque en lo que me contaban les pregunté 
la intención con que obraban; ellas la desian, y en la que reco-
nosia malicia le desia: “Esto fue lo malo, en la intención fue el 
pecado; con estas y estas circunstancias ha de confesarlo: desirlo 
claro, y no como a mi me lo ha contado” (Suárez 1984: 188).

Quizá tuvo Úrsula la suerte de contar con algunos 
confesores que eran indulgentes y que hasta llegaron a 
celebrar las libertades que la monja se tomaba. Pero tam-
bién, continuando con el tema de la carnavalización, es 
notoria la diferencia en cuanto al posicionamiento de la 
protagonista frente a Dios. Pues, si bien manifiesta temor, 
con frecuencia, a través de sus hablas y diálogos, estable-
ce un intercambio bastante recíproco. De igual forma, 
Dios aparece como una figura humanizada, en el senti-
do que es celoso y así lo vemos en el siguiente ejemplo:

[y]o desde el coro lo estaba mirando, que era hermoso y bisarro. 
Y en esto me dijeron: “¿Por que no me quieres, y quieres a 1os 
hombres?; ¿que me falta a mi para que hagas esto conmigo?”; 
yo le dije: “Dios mio y Senor mio, ¿no sabéis que no 1os quie-
ro, que los estoy engañando y que vos solo sois mi dueno y mi 
amado?”; dijome: “Si no los quieres, ¿cómo sales a verlos y gus-
tas de ellos? (Suárez 1984: 278).  

Habría que destacar que a diferencia de lo que encontra-
mos en las protagonistas de las otras biografías, Santa Tere-
sa y Sor Josefa, no se advierte en el texto de Úrsula símbolos 
reiterativos de remordimiento o arrepentimiento. 

CUARTA TRETA: EL CUERPO COMO EL ORO 
Y LA SOMBRA DEL CRISTIANISMO 

Después de aludir ciertas formas de resistencia que 
se manifiestan como tretas del débil, entendidas como 
crítica a los comportamientos que implican un cuestio-
namiento a la autoridad, nos queda por exponer otra 
que pasa por el cuerpo de las protagonistas y que tiene 
que ver con un motivo heredado del cristianismo como 

lo es la discrepancia entre el bien y el mal, así como su 
representación: pureza del alma versus deseo de la carne 
(Paz 1978: 34). Aunque el barroco implicó una disocia-
ción menos radical entre la carne y el espíritu, el cuer-
po manifestaba la actividad inferior lo que lo lleva a ser 
mostrado como inherente al mundo de abajo, lo terrenal. 

En las narraciones de las vidas, encontramos que si 
bien el cuerpo de las protagonistas es representado como 
escenario de la batalla contra el mal o aquello que lo re-
presenta –el pecado, el sexo y la muerte– también  es un 
instrumento que exterioriza lo que el alma siente, aunque 
esto debía manifestarse como sufrimiento y dolor. Así, la 
agonía corporal y espiritual de las protagonistas, incluyen-
do las variadas e inexplicables enfermedades, las múltiples 
penitencias, las persecuciones, los ataques del enemigo en 
sueños y los desmayos, hacen parte de esta estrategia de 
moldear el alma y el cuerpo, hasta hacer de la vida un co-
rrelato de las narraciones de Cristo. Disciplinar el cuerpo, 
negarlo o salirse de él se convierte en sinónimo de supera-
ción espiritual y es el deseo recurrente en la protagonista 
del texto de Castillo: Así puede verse en el siguiente pasaje: 

El día de la santa Cruz, leyendo cómo Nuestro Señor ofreció 
su santísimo cuerpo y sangre, para entrar en su pasión, se 
deshacía mi alma en vivos deseos de que mi cuerpo y alma, 
si se puede decir, se consumiese y aniquilase en padecer y 
amar a su Divina Majestad [...] (Castillo II 1968: 113).

Pues como llegara la fiesta de la Santa Cruz de septiembre, dió-
me Nuestro Señor unos grandes deseos de padecer en el cuerpo, y 
luego me los cumplió, enviándome una enfermedad muy penosa 
y de grandes dolores, que todo el cuerpo estaba llagado, y de los 
pies, casi se arrancaban las carnes (Castillo I 1968: 126). 

El cuerpo de las protagonistas, en virtud de la doble 
función que venimos atribuyendo, aparece como una es-
cenificación del imitatio Christi y los escritos como las va-
riaciones del tema (Arenal y Schlau 1989: 11). De esta ma-
nera, el cuerpo se distancia y se aproxima a la santidad, en 
la medida que es, por un lado, el escenario de la contienda 
contra el mal y, por otro, el medio a través del cual se 
autoimponían las estrategias para superarlo. Lo primero 
exhorta a la oración y a otros actos de bondad, lo segundo 
a los auto-castigos, ayunos o cilicios, cuyo objetivo es pu-
rificarlo para allegarlo a Dios. Así lo expone el hablante:

Pues yo quisiese poner por obra, con mucho consuelo, la licencia 
que V.P. me dio de los cilicios, entendí esto: el cuerpo es aquel 
campo que consideró la mujer fuerte y prudente, y lo apreció y 
compró para plantar en él una viña, de la labor de sus manos. 
Esta tierra del cuerpo es campo que se le da al alma, para que 
ella lo trate como esclavo comprado, sirviéndose de él como seño-



277VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ra, y como quien labra su tierra para coger frutos de vida eterna 
[...] Considere sus caminos, y no permita a sus sentidos que es-
tén baldíos, ni que lleven malas yerbas; pues pueden dar frutos 
dignos de penitencia (Castillo II 1968: 44-45). 

Ahora bien, ese proceso purificador, que se ejercía me-
diante el cuerpo y cuyo objetivo era aniquilarlo, encierra 
una paradoja que implica una trasgresión, pues mientras 
se lucha por moldearlo, hasta convertirlo en un cuerpo 
místico, esto es, andrógino, anoréxico, sin adornos que, a 
su vez, es complementado con un lenguaje de la abyección, 
también se le hace visible. Elizabeth Alvilda (1994), que ha 
estudiado el misticismo femenino medieval europeo expli-
ca que las prácticas comunes a las santas y místicas –como 
la negación a comer, “santa anorexia”, diferentes formas 
de auto-castigo e inclusive otros fenómenos aparentemente 
más normales– también tienen como objetivo hacer visible 
el cuerpo y esto ya es de por sí una trasgresión: 

Una clase particular de milagros predomina en las vidas 
de las santas, acontecimientos que, por violar el orden 
natural de las cosas, son clasificados como milagrosos: 
tener visiones, no necesitar alimento, aprender a leer sin 
ser enseñado, escaparse de los conventos, dar clases sin 
ser letrado. Éstos son acontecimientos que son peligro-
sos porque llaman la atención hacia la mujer, de quien 
se suponía invisible para ser virtuosa [...] ellos son, de 
hecho transgresiones.

(Alvilda 1994: 165 22 traducción  nuestra).

A este respecto, también Borja (2002: 117) destaca que 
el autosacrificio, como un acto ejercido sobre el cuerpo 
para purgar los pecados, es simbólicamente ambiguo, ya 
que comprende una negación del cuerpo, pero también 
trata de “una agonía erótica”. Finalmente, según la histo-
ria lo demuestra, la negación a ingerir alimentos también 
es una práctica que ha tenido ciertos matices en la historia 
de las mujeres, dado que aparece y se extiende como sím-
bolo de resistencia entre las romanas que querían evadir 
su “destino biológico”, en el siglo I (Gómez 2001: 90).

Por tanto, la idea del cuerpo como medio de aproxi-
mación a Cristo y, a su vez, como escenario de tentaciones 
es la expresión de una tradición latente en el cristianis-
mo, en la cual se ha representado el cuerpo como sucio 
y defectuoso. Los testimonios de los personajes sobre su 
batalla contra las tentaciones, pero también de las tácticas, 
estrategias y privaciones que éste utiliza para superarlas 
y acceder a Dios. De esta manera, la renuncia terrenal, 
así como el desprecio y la negación del cuerpo funcio-
nan como medios para aproximarse a Dios. 

En conclusión, si bien las autobiografías por mandato 
llevan implícito las marcas de la imposición también re-
gistran formas de resistencia que no son evidentes, pero 
emergen bajo la forma de tretas del débil. Hemos visto que 
la crítica implícita en dichos textos alude a un manejo 
discursivo relacionado con cuatro tretas que destacamos 
en el análisis: retórica de la humildad, los intersticios que 
hay entre el silencio y la palabra, la carnavalización de 
la vida conventual, así como a la simbología del cuerpo. 



278 PODER Y RESISTENCIA EN LAS AUTOBIOGRAFÍAS POR MANDATO

BIBLIOGRAFÍA

Alvilda, Elizabeth, (1994) Body and Soul. Essays on Medieval Women and 
Mysticism. Oxford University Press. New York. 

Arenal, Electa y Schlau, Stacey, (1989) Untold Sisters. Hispanics Nuns in 
Their Own Works. University of New Mexico Press. Albuquerque.

Ávila, Teresa de Jesús, (1999) Su vida. Edicomunicación. Barcelona.

Castillo, Francisca Josefa de, (1968) Obras completas. I Su vida. II Afec-
tos espirituales. Banco de la República. Bogotá. 

Borja, Jaime, (2002) La construcción del sujeto barroco. Representacio-
nes del cuerpo en la Nueva Granada del siglo XVII. Libro en 
formato PDF. Facultad de Ciencias Humanas UdeA. 

Ferrús, Beatriz, (2004) Discursos cautivos. Convento, vida, escritura. Uni-
versitá de València. Valencia.   

Ferrús, Beatriz, (2005) Heredar la palabra: Vida, Escritura y Cuerpo en 
América latina (2005). Tesis doctoral de la Facultad de Filo-
logía Hispánica de la Universitá de València. Formato PDF. 

Franco, Jean, (1993) Las conspiradoras. La representación de la mujer en 
México. Fondo de Cultura Económica. México. 

Gómez, Paloma, (2001) “Anorexia nerviosa: una aproximación femi-
nista” en Piel que habla. Viaje a través de los cuerpos femeninos. 
Icaria. Barcelona.    

Herpoel, Sonia (1999) A la zaga de Santa Teresa. Autobiografías por 
madato. Radopi. Amsterdam.   

Ludmer, Josefina, (1980) “Tretas del débil” en La sartén por el mango. 
Patricia González y Eliana Ortega (eds). Págs. 47-54. Huracán. 
Río Piedras. Puerto Rico.   

Mcknight, Kathryn, (1997) The Mystic of Tunja. The Writings of Madre Cas-
tillo 1671-1742. University of Massachusetts Press. Massachuetts.

Paz, Octavio, (1978) Conjunciones y disyunciones. Joaquín Mortiz. México.

Ramón, Armando, (1984)“Estudio Preliminar”. Úrsula Suárez. Rela-
ción Autobiográfica. Universidad de Concepción. Concepción.

Robledo, Ángela, (2007) ”Edición, p´rologo y bibliografía” Madre 
Josefa de la Concepción del Castillo Su vida. Ayacucho. Caracas

Rodríguez, Rosa, (1999) Foucault y la genealogía de los sexos. Anthropos. 
Madrid.     

Suárez Úrsula, (1984) Relación autobiográfica. Universidad de Concep-
ción. Concepción.    

Usandizaga, Aránzazu, (1993) Amor y Literatura. La búsqueda literaria de 
la identidad femenina. Promociones y Publicaciones Universita-
rias. Barcelona.    

Valdés,  Adriana, (sf) “escritura  de  monjas  durante la Colonia: El caso 
de Úrsula Suérez en Chile.    

 En http://memoriachilena.cl/archivos2/pdfs/MC0000076.pdf. Con-
sultado 2l 3 de marzo de 1011.    
       
       
      



279VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

EL DESVÁN, EL SÓTANO Y EL TORNO: 
VISUALIZACIÓN DEL PODER PATERNO 

EN DOS COMEDIAS DEL BARROCO ESPAÑOL

GRACIELA BALESTRINO / ARGENTINA

M aravall en La cultura del Barroco. Análisis de una 
estructura histórica sostiene que la compleja y 
conflictiva sociedad española del XVII fue pro-

ducto de tensiones entre cambio y conservadurismo que 
se resolvieron con el mantenimiento del orden tradicio-
nal. La monarquía absoluta, “clave de bóveda del sistema 
social” (Maravall, 1981, p. 71) ejercía un poder autoritario 
que afectaba la vida pública y privada del cuerpo social, 
con apoyo de la Iglesia y la Inquisición. En ese ámbito 
de crisis colectiva el teatro adquirió una preponderancia 
como nunca tuvo ni logrará después, impulsada por el 
carácter oral y visual de la cultura vigente.  

Además de la práctica teatral en sí misma, ceremonias 
religiosas, celebraciones de la realeza y diversiones popu-
lares como el carnaval eran algunas de las diversas mani-
festaciones de la exuberante teatralidad1 de la época que, 
como dice Orozco Díaz, también se percibía en compor-
tamientos y actitudes individuales de la vida cotidiana2. 

Para Maravall el teatro de la época representaba una 
estructura monolítica de adhesión al poder de la monar-
quía, pero su postura no fue unánimemente compartida. 

Ruiz Ramón (1979) puso en cuestión la férrea ortodoxia 
católica y conservadora de Calderón y Wardropper (1983) 
planteó una nueva mirada crítica sobre la comedia urba-
na3, por lo cual ambos –y tras ellos otros destacados espe-
cialistas– expusieron interpretaciones que mostraban las 
fisuras del modelo maravalliano. 

Es cierto que numerosas obras teatrales del Barroco 
exaltan la realeza y defienden formaciones ideológicas dis-
tintivas como el honor, el orden patriarcal, la homogenei-
dad religiosa y la limpieza de sangre, pero también puede 
argumentarse una posición opuesta en un extenso cuerpo 
textual. Esta polifonía ideológica del teatro español del 
XVII se percibe al captar en palabras de Oleza “el rumor 
de las diferencias” (1994, p. 238). Así como el drama solía 
convalidar la ideología hegemónica, la comedia mostraba 
una actitud de resistencia a prácticas sociales establecidas 
y a una visión del mundo masculina.

A partir de las consideraciones precedentes mostraré 
que La dama boba (1613) de Lope de Vega y Por el sótano y 
el torno (1623) de Tirso de Molina4 configuran un desen-

1 Maravall (op. cit.) explica la teatralidad de la sociedad española del XVII pero para la definición del concepto remite a Orozco Díaz (1969).  
2  Orozco Díaz demuestra que la teatralización de la vida no solo se manifiesta en las fiestas públicas sino también en la vida corriente. El mundo se 

transforma en una gran teatro en el que se contemplan unos a otros (1969, pág. 109). 
3  El gran hispanista afirma que la comedia española del XVII  es “expresión positiva de la necesidad de cambio, de la necesidad de una sociedad más 

abierta, de la necesidad de la entrada de lo femenino en el gobierno masculino de la sociedad. No sólo constituye la reclamación de un cambio, 
sino la de una inversión: se pide lo saturnal, el mundo al revés (1983, 247).

4  Como se desconoce la fecha de escritura de la comedia de Tirso, adoptamos la datación que establece Pilar Palomo (1997). Las citas de La dama 
boba  (a partir de aquí, LDB) proceden de la edición de Rosa Navarro Durán (1994) y las de Por el sótano y el torno (en adelante, PST), de la edición 
digital de Alonso Zamora Vicente (1994), cuyo URL se menciona en Bibliografía. En las citas de esta comedia, se identifica el acto respectivo 
porque la numeración de los versos se inicia en cada acto. 



280 EL DESVÁN, EL SÓTANO Y EL TORNO

mascaramiento de la potestad paterna en la vida privada, 
que a su vez refracta el poder monárquico sobre compor-
tamientos sociales en la esfera pública. 

La elección de estas comedias no es fortuita. Las dos coin-
ciden en tres coordenadas de sentido estrechamente relacio-
nadas entre sí: el espacio escénico –el que es perceptible en 
escena–, el matrimonio como transacción comercial y el teatro 
de segundo grado incluido dentro de la representación dramática 
de base que lo contiene. Pero antes de examinar estos ejes en 
cada comedia haré una ajustada caracterización paralela.

El espacio escénico dominante de LDB y PST es un 
ámbito doméstico que, considerado conjuntamente po-
sibilita visualizar el diseño casi completo de una casa 
burguesa con sala, aposentos, jardín, sótano e, inclusive, 
cocina, escasamente figurada o mencionada en las come-
dias. La casa comunica una visión masculina de la reali-
dad pues la mujer no puede elegir con quién casarse ni 
es sostenedora de la economía de su hogar (Cirnigliaro, 
2009). LDB y PST también coinciden en la localización y 
caracterización macroespacial. Madrid, corazón del reino 
y conglomerado de aspirantes a cargos burocráticos y de 
indianos enriquecidos, es centro del engaño generalizado. 

También en ambas comedias, el matrimonio concerta-
do como un contrato comercial es el disparador de todas 
las situaciones. En LDB el joven indiano Liseo viaja a Ma-
drid para casarse con la cerril Finea, a quien no conoce, 
incentivado por la gran dote de su prometida. La comedia 
de Tirso plantea al respecto algunas divergencias. Jusepa 
debe desposarse con don Gómez, un perulero5 setentón 
pero dueño de una inmensa fortuna, por un acuerdo co-
mercial entre aquel y la hermana de la joven desposada.

En cuanto a la tercera coordenada, anticipé que los 
dos textos configuran un teatro de segundo grado incluido 
dentro de la representación dramática de base que lo con-
tiene. Esta sobreteatralización, que se conoce como teatro 
dentro del teatro, se formaliza mediante dos artificios de 
larga vigencia en la pintura –la mise en abyme y el trompe 
l’oeil o trampantojo– que cobraron una gran difusión en el 
teatro Barroco europeo. Por ahora basta decir que la mise 
en abyme de LDB y el trampantojo de PST cumplen una 
función central en cada comedia6.    

Estas coordenadas que atraviesan LDB y PST también 
establecen una concomitante red de analogías: la identi-
dad indiana (Balestrino, 2010, p. 87-92), las ciudades de 
origen de Liseo y don Gómez, la preeminencia del dinero, 

representaciones del imaginario sobre la domesticación 
de la mujer devenidas de la circulación de manuales de 
conducta femenina (Cirnigliaro, 2009, p. 60-96) y la pre-
sencia de espacios simbólicos que condensan el universo 
dramático de una y otra comedia.  

LA DAMA BOBA: DEL APOSENTO AL DESVÁN

Otavio es el atribulado padre de dos hermosas hijas, 
a quienes desea casar. Nise, discreta, arrogante y con una 
pequeña dote, cae con frecuencia en la pedantería, mien-
tras Finea es boba pero –por decisión de un tío tan simple  
como ella– dueña de una importante dote con la con la 
cual se sustenta la familia. Las dos hermanas se enamoran 
de Laurencio, un poeta sin dinero que prefiere a Nise, 
pero Octavio ha pactado que Finea se case con un joven 
indiano, aunque ambos no se conocen. Liseo en una pa-
rada de su viaje a Madrid  se entera de que su futura espo-
sa es “encogida, boba e imperfeta” (v. 127-128) y cuando 
la conoce personalmente, decide romper su compromiso 
atraído por Nise. Cuando Laurencio decide cortejar a Fi-
nea por su dinero, instaura el conflicto entre las dos her-
manas. El amor transforma a Finea, que aprende a leer, 
a escribir y a danzar, convirtiéndose en un portento de 
inteligencia y delicadeza. Así como había rechazado a su 
maestro, cuya enseñanza se basaba en el castigo corporal, 
en esta nueva instancia decide actuar como boba, porque 
Liseo, cautivado por su nueva personalidad, quiere casarse 
con ella. Finea engaña a todos y conduce todas las accio-
nes. Finge obedecer a su padre quien, para protegerla del 
asedio de Laurencio le había ordenado que se quede en el 
desván, pero convierte al lugar más innoble de la casa en 
un refugio de amor y libertad personal. 

El precedente relato de las líneas fundamentales de 
LDB da pie para introducir el núcleo de la comedia, la 
mise en abyme desencadenada por el cómico diálogo entre 
Finea y su criada Clara sobre la parición de la gata “la 
romana” en el aposento (v. 399- 412), y no en el tejado, 
como supone Finea. Ante suceso tan inusitado, Clara con 
increíble imaginación narra a su ama los pormenores del 
alumbramiento de la gata en un extenso relato paródico 
(v. 413-492) que condensa, contrapone y subvierte diver-
sas situaciones que ocurren fuera de la mise en abyme con 
una fuerte impronta carnavalizadora y paródica7.  

5   Los indianos ricos procedentes del Perú, recibían el mote de peruleros. 
6  Para el concepto de metateatralidad y sus variantes teatro en el teatro, mise en abyme y trampantojo, véase Balestrino 2009a, 2009b, 2010a, 2010b y 2011. Cabe 

advertir que en LDB sólo nos ocuparemos de la mise en abyme, sin referirnos a otras formalizaciones metateatrales de la comedia analizadas por Larson (1991).  
7  Hasta donde conocemos, ningún estudio crítico previo al presente trabajo ha reconocido que dicho relato es una  mise en abyme, porque en general lo 

pasan por alto, con excepción de Surtz (1981, 165), para quien el gato –y la constelación semántica en torno a su figura– anticipa la futura transfor-
mación de Finea, sin identificar el carácter abismante del segmento. Por otra parte, Navarro Durán (op. cit., 20) destaca algunas semejanzas puntuales 
(por ejemplo nombres gatunos) con la parodia burlesca “La gatomaquia”, incluida en las Rimas humanas y divinas del Licenciado Tomé de Burguillos. Si 
bien no corresponde hacer aquí un cotejo entre ambos textos, esta relación intertextual  refuerza la entidad carnavalesca y festiva del texto especular.   



281VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Dällenbach (1991, p. 25) sostiene que la mise en abyme 
funciona como una réplica en miniatura del texto mismo, 
ejemplificando el funcionamiento del proceso de espe-
cularidad que afecta a todo el texto con la figuración de 
espejos en ciertas pinturas de los siglos XVI y XVII, que 
buscaban mostrar lo que está fuera del campo de visión 
del espectador o marcar un contraste con lo directamente 
visible, según fueran convexos –como en El matrimonio Ar-
nolfini (1434) de Van Eyck– o planos, tal como se aprecia 
en Las Meninas (1656) de Velásquez8 (Dällenbach, 1991, 
p. 8-19).   

El relato de Clara sobre una familia de gatos humani-
zados muestra el reverso de Madrid a la salida del sol, con 
los carretones que transitan por la calle Mayor quitando 
el romadizo (eufemismo por excremento) de la populosa 
urbe:

Clara Salía, por donde suele,
el sol, muy galán y rico,
con la librea del rey,
colorado y amarillo;
andaban los carretones
quitándole el romadizo
que da la noche a Madrid,
–aunque no sé quién me dijo
Que era la calle Mayor
El soldado más antiguo, 
Nunca el mayor de Flandes
Presentó tantos servicios–;
…………………………
dormían las rentas grandes,
despertaban los oficios,
tocaban los boticarios
sus almireces a pino
cuando la gata de casa
comenzó, con mil suspiros,
a decir: “Ay, ay, ay, ay”
¡Que quiero parir marido!” (v. 413-437).

Fuera de los límites del enclave especular dicho térmi-
no, equivalente a catarro, recupera su sentido recto. Así, 
cuando Laurencio decide dejar de ser pobre corteja a Fi-
nea diciéndole que sus “nocturnos luceros” lo tienen fue-
ra de sí. Finea le replica con mordacidad, que por andar 
con estrellas está “arromadizado” (v.764), recomendándo-
le que se acueste temprano (v.765-766). Otros equívocos 
o dilogías9 del relato de Clara develan la cara oculta de 
la pomposa capital, el mundo del trabajo manual y de la 
gente común mientras “las grandes rentas” duermen. 
 Cuando la gata siente dolores de parto su esposo Hoci-
quimocho alerta a sus parientes, que según la narradora 
debían ser moriscos porque hablaban en una jerigonza 
que no era español ni latín10. El nacimiento de seis gatos 
“tan remendados y lindos” (v. 458) desencadena el jolgo-
rio. Allegados y amigos bajan de los tejados con pomposas 
vestimentas y vituallas para el banquete, que concluye con 
una corrida de gansos.

La mise en abyme, carnavalesco espejo de la comedia pro-
duce un desopilante desenmascaramiento de discursos 
fuertemente arraigados en el imaginario social dominan-
te, que se sustentaba en un interminable juego de aparien-
cias. Como es evidente el relato alude en clave cómica a la 
misión de procrear asignada a la mujer casada, parodiando 
también la obsesión social por el linaje y la supuesta pure-
za racial del indiano Liseo11. Estos sentidos se duplican en 
situaciones fundamentales de la acción dramática total de 
la comedia, que en su inicio contrapone dos regiones con 
sus respectivas ciudades emblemáticas. Andalucía y Sevilla 
concentran una multitud de los indianos que emigran a 
América o regresan a la patria después de haber buscado, 
muchas veces sin éxito, riquezas en las Indias. Pero Ma-
drid –sede de la corte y metonimia de Castilla– es para la 
ideología dominante resguardo y coraza de los más precia-
dos mitos identitarios de la España barroca: la fe católica, 
la prosapia noble y la limpieza de sangre, asociada al con-

8  La mise en abyme sea literaria, teatral o pictórica refleja en pequeño el texto completo –o una de sus partes– integrada en el espacio mismo de lo que refleja, impli-
cando una reflexión  del autor sobre la obra total. No obstante, conviene aclarar que Dällenbach examina en su reconocido estudio la mise en abyme narrativa.

9   Por ejemplo,  “servicio” refiere tanto  al  “vaso de noche” o bacín  como al “mérito que se hace sirviendo a los reyes en la guerra” (op. cit., 21) y los excrementos que  
se arrojan en los carretones se mencionan metafóricamente como aguardiente, porque esta bebida se hace con las heces del vino (Navarro Durán, 1994, 21). 

10  Las dicotomías entre lengua imperial / jerigonza, hablar claro / hablar confuso, que tácitamente descalifican a lenguas o dialectos que pertenecen 
a la otredad cultural, se retoma en la escena que describe el primer encuentro entre Liseo y su prometida Finea. Ella lo había visto pintado en 
un naipecito hasta la cintura, por lo cual le comenta a Clara que ahora lo está viendo con piernas y pies. Liseo, molesto, replica “¿Esto es burla o 
jerigonza?” (v. 918).     

11  La nobleza y fortuna que afirma poseer Liseo genera dudas en al menos dos situaciones. Así como no consume el tocino que le ofrece Turín, 
argumentando que está deseoso de llegar a Madrid, las joyas que había prometido a Nise y los criados que supuestamente las portaban, nunca 
aparecen. En la posada de Illescas, los comentarios entre Liseo y su criado también juegan con el equívoco como sucede en la mise en abyme y 
producen interpretaciones críticas disímiles, como ocurre con la frase “dos meses de guindas y mentiras”. Para Navarro Durán (op. cit., 5) guindas 
refiere literalmente a la fruta de ese nombre, pero Minian de Alfie sugiere que “por los versos que siguen parece lícito relacionar la palabra con 
el  verbo guindar que, entre otros acepciones significa ‘lograr una cosa, cargos principalmente en concurrencia de otros pretendientes’ (Dicc. Aut.). 
Guindas significaría búsqueda, esfuerzo por obtener dichos cargos”, que parece coherente con la significación del diálogo en su conjunto. No llama 
la atención, pues, que Navarro Durán (op.cit., XVIII) no destaque la identidad indiana de Liseo en su introducción a LDB.   



282 EL DESVÁN, EL SÓTANO Y EL TORNO

sumo de tocino y jamón (v. 7-24), como se evidencia en un  
diálogo entre Liseo y su criado Turín12. Pero la metrópoli 
también tiene un perfil negativo, además de la suciedad 
de sus calles. Para los conservadores y puristas, al estar 
“invadida” por quienes peticionan cargos y prebendas. La 
imagen de Madrid que modela el relato con impronta es-
catológica es una representación invertida de la grandeza 
imperial y una mirada crítica a la guerra de Flandes y a la 
expansión imperial (v. 420-424).

La primera imagen que tiene Liseo de la corte es una 
metafórica a talega que fagocita las piezas más débiles que 
ella misma ha parido (v. 105-108). En forma opuesta Se-
villa y Toledo son baluartes de la heterogeneidad social 
como lo sugiere Finea en su etapa de boba al referirse a 
su prometido, según su óptica reversible, como “caballero 
indiano, /sevillano o toledano” (v.  858-859). 

Toledo, frente a la intolerancia social de Castilla es 
asiento de la interculturalidad y de la heterodoxia religio-
sa (Criado de Val, 1969, 77-85). Tampoco es casual que 
Otavio anuncie la inminente llegada de Liseo “por la calle 
de Toledo” (v. 889-890) y que Finea llame con tal nombre 
al desván donde oculta a Laurencio y que ella convierte en 
emblema de la conquista de su libertad personal. Es noto-
rio que Finea circula por los espacios propicios para los ga-
tos domésticos (el desván y la cocina) y que para justificar 
su flagrante transgresión sexual establece una similitud 
entre la altura del desván con respecto a la planta inferior 
de la casa, con la elevación de la ciudad de Toledo:

Finea  Padre
si aqueste desván se nombra
“Toledo”, verdad le dije.
Alto está, pero no importa;
que más o estaba el Alcázar
y la Puente de Segovia,
y hubo Juanelos que a él
subieron agua sin sogas (v. 3129-3136).

Como se observa en el fragmento transcrito, Finea com-
para su ingenio para lograr el encuentro amoroso con su 
amado, con el de Juanelo Turriano, inventor de los azudes 
para elevar el agua del río Tajo al nivel de la ilustre ciudad. 

Pero su padre tiene otro concepto de mujer recogida y 
recatada. Así, pues, no es producto del azar que parir, la 

acción nuclear de la mise en abyme, se irradie a lo largo de 
la comedia. Acabamos de mencionarla asociada a la ima-
gen tópica de Madrid y se reiterará en los diálogos entre 
Otavio y su amigo Miseno que glosan el discurso de La 
perfecta casada (1583) de Fray Luis de León que se ofrece 
como rito de pasaje entre la doncellez y la vida marital 
(Cirnigliaro, 2009, p. 75). Según opinión de Miseno, la ca-
sada ideal debe parir “cadaño” (v. 222) y  Liseo manifiesta 
que Finea solo podría parir de él tigres, leones y onzas, alu-
diendo al carácter felino de la prometida que ha decidido  
rechazar (v.1016). Solo la lúcida Finea es capaz de invertir 
la ideología patriarcal que implican los juicios preceden-
tes. Para Finea parir/fingir son conceptos afines porque la 
simulación es una conducta ancestral en la mujer: 

Finea  Cuando estamos en el vientre
   de nuestras madres, hacemos
   entender a nuestros padres,
   para engañar sus deseos,
   que somos hijos varones;
   y así verás que, contentos,
   acuden a sus antojos
   con amores, con requiebros;
   y esperando el mayorazgo,
   tras tantos regalos hechos,
   sale una hembra, que corta
   la esperanza del suceso (v. 2499-2510).      
 

Cuando decide transformar el desván en un espacio 
heterotópico que llama Toledo, metafóricamente se mar-
gina del espacio real de la casa, asumiendo una conducta 
disidente de la moral en vigor. Finea y Laurencio comen en 
el suelo en blancos manteles (v. 3099, sin cursivas en el tex-
to), quizá para atenuar el erotismo de esta escena. Ante se-
mejante nudo gordiano, Otavio acepta que ellos se casen. El 
final con boda pareciera sugerir que Finea vuelve al redil 
del orden establecido. Pero la siguiente reflexión de Joan 
Oleza, que pareciera referirse especialmente a LDB, esta-
blece otra interpretación: “todo es posible en la comedia 
barroca y el aparatoso gesto de orden de la última escena 
no abole la totalidad del desorden generado en el enredo, 
la declaración de derechos de libertad e imaginación en 
que se constituye: la última palabra, por una vez siquiera, 
no tiene la última palabra” (1990, p. 220).

12  En LDB la comida y la vestimenta implican exhibición de estirpe o pertenencia a un estamento social. El tocino que no llega a comer Liseo se con-
trapone a los manjares sin jamón ni tocino que preparan la familia morisca de Hociquimocho para festejar el nacimiento de las crías, y  al “menudo” 
que cocinan Finea y Clara (955-960). La apariencia en el vestir dos cimas: en la canción que bailan las hermanas ante Otavio, Miseno y Liseo y en la 
mise en abyme. El constante empleo de la ironía demuele la supuesta prosapia gatuna. La expresión gato romano designaba  a felinos con rayas pardas 
y negras, pero es indudable que en la comedia el apelativo connota un empaque imperial porque la gata elige el aposento para parir. 



283VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

POR EL SÓTANO Y EL TORNO: 
EL ASEDIO A LA CASA/MONASTERIO

El punto nodal de la intriga de PST del fraile merceda-
rio Gabriel Téllez -que firmaba sus comedias con el seudó-
nimo Tirso de Molina- se concentra en la casa madrileña 
que ha comprado y acondicionado el viejo indiano para 
proteger la castidad de su prometida Jusepa, una doncella 
de quince años, hasta su regreso de Sevilla, donde espera 
un valioso cargamento con las ganancias que obtuvo “del 
Nuevo Mundo” (I, v. 750). 

Como mencioné en la primera parte del trabajo, Ber-
narda es responsable del virtual enclaustramiento de su 
hermana raíz del contrato con el perulero, que no adquie-
re entidad de personaje, porque nunca aparece. 

Un atenuante para la desmedida codicia de Bernarda 
es haber tenido que asumir responsabilidad parental de 
guardar el honor de su hermana y el suyo propio apro-
piándose de valores y actitudes disciplinarias que revelan 
el poder que ejercían los hombres sobre las mujeres. Así 
como el discurso paterno en LDB responde al ideario del 
tratado de Fray Luis de León, las viudas no quedaban fue-
ra del adoctrinamiento patriarcal, como lo demuestra Ju-
sepa en forma tan notoria con su pregunta retórica “¿no 
son las viudas mujeres?” (II, v.307). 

El Tratado del gobierno de la familia y estado de las viudas 
(1597) de Gaspar de Astete determina que la viudez es 
un estado intermedio entre la virginidad y el matrimonio, 
pero es más perfecto quedar viuda y no volverse a casar 
(Cirnigliaro, 2009, p. 70). En PST se muestra con merida-
na claridad cómo la vestimenta de la viuda, su toca mon-
jil, el largo del manto y la mayor o menor rusticidad de las 
prendas obedecen a estrictas normas sociales que recoge 
el citado manual.                       

La supuesta inviolabilidad de la casa se fisura por el in-
sistente asedio de don Fernando -caballero segoviano ena-
morado de Bernarda- y de su amigo, el poeta portugués 
don Duarte, cautivado por la belleza de Jusepa. Con la 
ayuda del criado Santarén y de la dueña de la posada don-
de ambos se alojan, lindera con la casa-monasterio, ambos 
galanes logran quebrar la resistencia de Bernarda y que 
Jusepa, transformando su inicial pasividad en rebeldía, se 
enamore del portugués. El agujero en el delgado tabique 
que separa la cueva o bodega de la posada del sótano de 
la casa del septuagenario, habilita el encuentro amoroso 
de Jusepa y Duarte. Bernarda descubre el engaño, pero a 
su vez cae en el engaño visual de un trampantojo perfecto. 
Finalmente, la renta que le ofrece don Fernando termina 
por convencerla y se rinde ante el amor.

Este resumen de los puntos nodales de la intriga posi-
bilita avizorar que el frustrado matrimonio entre el viejo 
indiano y Jusepa está tamizado por la poderosa lente de 

la sátira, como lo señaló Halkhoree (1989, p. 13), quien 
también puntualiza el mensaje del dramaturgo: 

Para Tirso el amor y el matrimonio deben basarse 
francamente en lo corporal. El celibato es un ideal 
solo para monjas verdaderas, que conduce a una ver-
dadera vida espiritual y no tendría lugar en el amor 
de un hombre por una mujer; la privación sexual 
fuera de los conventos verdaderos no lo dotaría fal-
samente con el valor espiritual y dignidad que tiene 
para el lenguaje de la religión. (op. cit, 13-14, mi tra-
ducción).

   Impulsado por su poderío económico, el indiano dis-
pone un arreglo que atenta contra la esencia del matrimo-
nio que preconizaba la Iglesia, pues sólo podía ofrecer a 
su esposa una convivencia célibe. Jusepa en un soliloquio 
confiesa su angustia:

Jusepa  ¿qué he de hacer con marido 
en la ejecución fallido 
y fecundo de palabra”? 
No, Jusepa, no es adorno  
del mayo el caduco enero (II, v. 255-257). 

Desde esta perspectiva, la ausencia definitiva de don 
Gómez, y la consecuente imposibilidad de ser personaje 
puede interpretarse como metáfora de su carencia fisio-
lógica pues, como se sabe, la palabra personaje deriva del 
latín persona, que significaba la máscara o papel desempe-
ñado por el actor. 

La concepción del matrimonio y la caricaturesca di-
ferencia de edad de los futuros desposados se enlazan 
fuertemente con la espacialidad. Madrid, con sus iglesias, 
calles  y paseos aparece como verídico y vivaz marco urba-
no, necesario para demarcar el afuera de la casa, locus que 
concentra la acción dramática (Pagnota, 2005,  p.247).

La vivienda, un “humano monasterio” desde el des-
ván al sótano está equipada para que Bernarda, Jusepa y 
Polonia, la criada de origen morisco, no tengan contacto 
con el mundo exterior. Don Gómez ha ordenado tapar la 
única ventana de la casa con una red tan apretada “que 
puede cerner lentejas”. El nexo con el afuera es “un tor-
no impertinente/por donde, sin ver la gente, /lo que les 
traiga reciba ( I, v.320-323), que traba el acceso a la planta 
alta. El criado Santillán, que ha sido sobornado por Fer-
nando va y viene pero no puede traspasar los límites del 
torno, por lo cual el microespacio doméstico, “un verda-
dero gineceo” (Pagnota, 2005, p. 248) adquiere extraordi-
naria relevancia.

Es notorio que el título de la comedia presenta una 
elisión espacial que el lector o espectador va construyendo 
imaginariamente, que es el ingreso a la casa recluida. El 



284 EL DESVÁN, EL SÓTANO Y EL TORNO

simbolismo del torno y el campo semántico concomitan-
te que aparece en la comedia (tornico, torneo, me torno, 
retorno…) muestra la cerrazón circular de la casa, supues-
tamente perfecta, pero también su inutilidad para evitar el 
ingreso de las fantasías del falso tendero gascón o las tocas 
de la falsa toquera. La casa/gineceo simboliza la mujer, 
como lo demuestra la constelación simbólica de sentido 
claramente sexual que disemina el texto: la caída de Ber-
narda, tras el vuelco del carruaje con destino a Madrid y 
el  tropiezo de Jusepa en la iglesia, por llevar “tres corchos 
de chapín” (II, v. 13); el chapín descapellado de Jusepa, 
clave erótica que anticipa su decisión de encontrase con 
su amante portugués en la cueva; la lanceta que manipula 
Fernando, falso barbero para hacerle una sangría a la viu-
da, el agujero por donde espía los movimientos de la casa 
el sobrino del indiano, la cueva casamentera, que la posa-
dera promete ofrecerla para otros encuentros amorosos.      

 Finalmente, el sótano y el torno son soporte del exi-
mio trampantojo que cierra la comedia. Trampantojo, pa-
labra de significación equivalente a la francesa trompel’oeil 
(“engañar al ojo”) consistía en la trampa o engaño que 
implica hacer ver lo que no es o no existe (Balestrino, 2009 b, 
p. 2). Bernarda descubre a Jusepa con Duarte, pero él le 
dice que esa mujer no es su hermana sino la condesa de Fi-
callo. Bernarda está desestabilizada por el truco, duda de 

sí misma y llama a Polonia para que corrobore sus dichos. 
Polonia responde astutamente y Bernarda se vuelve a su 
casa, pero Jusepa por el pasadizo regresa más velozmente 
que Bernarda. 

Toda su actuación es seguida con placer por los “es-
pectadores” que se deleitan ante la nueva Jusepa que, con 
aplomo se sienta y tomando la almohadilla se dispone a 
bordar. Cuando Bernarda abre la puerta, cree enloquecer, 
pero finalmente se rinde ante su propio deseo y le pide a 
Santillana  que cuando llegue don Gómez, le diga que “el 
amor/estas cosas encamina” (III, v. 1116-1117). 

La admonición final del dramaturgo en boca de don 
Fernando advierte al público que las malicias que han vis-
to sirven para entretener solamente: “que por El sótano y 
el torno/ Tirso escribe, mas no afirma”, es decir, supuesta-
mente, no convalida el desmontaje del poder patriarcal 
que ofrece su comedia. 

Para concluir, en dos brillantes y perfectas comedias 
del teatro barroco peninsular, el desván, el sótano y el tor-
no son potentes configuraciones simbólicas que visualizan 
y reconstruyen el poder paterno y la potestad masculina 
en el espacio doméstico de la conservadora sociedad es-
pañola del XVII, transformándose en goznes de una he-
terotopía donde es posible construir una sociedad basada 
en el amor, la libertad personal y la autenticidad.  



285VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFÍA

Balestrino, Graciela, (2009a), “La noche de San Juan de Lope de Vega 
o la magia del teatro”, en González, Nora, Germán Prósperi y 
María del R. Keba (comp.), en El Siglo de Oro español. Críticas, 
reescrituras, debates, Santa Fe, Universidad Nacional del Litoral, 
2009, p. 23-133.

, (2009b), “¿Quién vio confusiones tantas? Trampantojo y me-
tateatro en Dar tiempo al tiempo de Calderón de la Barca”, en 
Balestrino, Graciela y Marcela Sosa (ed.),  Letras del Siglo de Oro, 
Salta, EUNSa, en prensa. 

, (2010a), “Visualidad  y (meta) teatralización del poder en Dar-
lo todo y no dar nada de Calderón”, ponencia presentada en el 
IX Congreso Argentino de Hispanistas. El hispanismo ante el 
Bicentenario, La Plata, 27-30 de abril, en prensa.

, (2010b), “Erotismo, honor y honra en El dómine Lucas de Lope 
de Vega”, en Memoria del V Encuentro Internacional sobre Barroco 
“Entre cielos e infiernos”, Fundación Visión Cultural, p. 351-356.

, (2011), “Calderón y el metateatro: abismación, trampantojo y 
y apoteosis del comediante en Mojiganga del mundinovo”, Teatro 
de palabras, Revista sobre teatro áureo, N° 5, 2011, p. 19-141, 
http://www.uqtr.ca/teatro/teapal/TeaPalNum05.html [Mo-
nográfico sobre metateatralidad]. 

Cirnigliaro, Sol Noelia, (2009), “Trough the Cellar and From the Win-
dow: Urban Domesticit and Literary Creation in Early Mo-
dern Spain (1583-1663)”, Disertation on submitted in parcial 
fulfillment of the requeriments for the degreee of Doctor of 
Philosophy in the University of Michigan, página consultada el 
10 de abril de 2010. Disponible en http://deepblue.lib.umich.
edu/bitstream/2027.42/63760/1/noeliac_1.pdf

Criado de Val, Manuel, (1969), “La población toledana” en Teoría de 
Castilla La Nueva. Madrid, Gredos, p. 77-85. 

Dällenbach, Lucien, (1991), El relato especular. Madrid, Visor.

Halkhoree, P.R.K, (1989), Social and literar y satire in the comedies of Tirso 
de Molina, en José M. Ruano de la Haza and Henry W. Sulli-
van, Otawa, Doovehouse Editions.

Larson, Catherine, (1991), “Lope de Vega and Elena Garro: The Do-
ubling of La dama boba”. Hispania 74, 1 (marzo), p. 15-25.

Maravall, José Antonio, (1981), La cultura del Barroco. Análisis de una 
estructura histórica, Barcelona, Ariel [1975].  

Molina, Tirso de, (1994), Por el sótano y el torno, ed. de Alonso Zamora 
Vicente, Madrid, Castalia, ed. digital Biblioteca Virtual M. de 
Cervantes, 2002, http://primeravistallibres.com/servlet/Sir-
veObras/08141737511370795332268/index.htm   

Pagnota, Josefina, (2005), “Espacio e ingenio en la comedia de capa 
y espada de Tirso de Molina”, en Melchora Romanos, Xime-
na González y Florencia Calvo (eds), Estudios de teatro español y 
novohispano, Buenos Aires, Instituto de Filología y Literaturas 
Hispánicas “Dr. Amado Alonso”, p. 243-255.

Ruiz Ramón, Francisco, (1978), Estudios de teatro español clásico y contem-
poráneo, Madrid, Fundación Juan March/ Cátedra. 

Maravall, José Antonio, (1979), Historia del teatro español I. Desde sus 
orígenes hasta 1900, 3° ed. ampliada, Madrid, Cátedra.

Palomo, María del Pilar, (1968), “La creación dramática de Tirso de 
Molina”, en Pilar Palomo, Comedias escogidas de Tirso de Molina, 
edición anotada de diez comedias, Barcelona, Vergara,http://
www.ucm.es/info/especulo/numero7/palomo1htm;http://
www.ucm.es/OTROS/especulo/numero8/palomo2.htm.

Surtz, Ronald, (1966), “Daugther of Nigtht, Daugther of Light: The 
Imagery of Finea’s Transformation in La dama boba”, Bulletin of 
the Comediantes, 13, 2, p. 1-3.

Vega, Lope de, (1994), La dama boba. La moza de cántaro, edición, in-
troducción y notas de Rosa Navarro Durán, Barcelona, RBA 
Editores, p. 1-122.

Wardropper, Bruce (1983), “La comedia española”, en Bruce Wardro-
pper, Siglos de Oro. Barroco, vol. 3, Historia y crítica de la literatura 
española, al cuidado de Francisco Rico, Madrid, Crítica, 239-
247 [Artículo publicado originalmente en apéndice a Elder 
Olson, Teoría de la comedia, Barcelona, Ariel, 1978, p. 183- 242].



287VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

L os siglos XVI y XVII ven el florecer de tres esti-
los artísticos, de tres maneras de ver el mundo: 
Renacimiento, Manierismo y Barroco, profunda-

mente vinculados y separados entre sí. La novela pica-
resca se encuentra inserta en esos tres momentos: es el 
período que va de 1554, la fecha más probable y acep-
tada hasta hoy del Lazarillo de Tormes, a 1599 y 1604 en 
que aparece Guzmán de Alfarache de Mateo Alemán que 
significa la culminación del género. Luego, una larga lis-
ta encontrable en el XVII.   

Es este el momento en que se debe situar el tema que 
hoy nos convoca. La sociedad española vive años tremen-
damente conflictivos: las guerras sostenidas en el tiempo, 
se ahondan las diferencias entre los distintos estratos so-
ciales, se alteran las diferencias entre amos y criados, lite-
rariamente aparecen el gracioso y el pícaro… son algunos 
de los hechos que influyen en nuestro tema. 

Una afirmación de José María Maravall resulta cla-
ve para entrar en la temática que hoy nos interesa: “La 
época del Barroco vive abrumada por el peso del poder 
del dinero. Y, claro está, bajo sus aspectos más negativos, 
esta situación se refleja en la picaresca. Creo que ese es 
el sentimiento universal que anima, o más bien amena-
za, desde el fondo de las conciencias…”, establece en un 
texto clásico1. El mismo crítico cita a Quevedo, quien sos-
tiene que el dinero “…es el nervio y sustancia del reino”2.

Numerosas obras del tiempo denotan la presencia del 
dinero en su campo temático. Baste solo con mencionar 

algunos momentos en que se encuentra presente en el 
Quijote. Momentos claves en la novela cervantina, por 
mencionar algunos, se encuentran en las recomendacio-
nes que el ventero da en la primera venta a don Quijo-
te (I, cap. IV), las causas del manteo de Sancho (I, cap. 
XVII), los reclamos de Sancho por su salario (II, cap. VII) 
la cancelación de los daños causados en el episodio del 
barco encantado (II, cap. XXI y en el retablo de Maese 
Pedro (II, cap. XXVI) y, muy en especial, el momento 
en que Sancho se enfrenta a su mujer al regresar defini-
tivamente a casa. El diálogo es el siguiente: 

“– ¿Cómo estáis así marido mío, que me parece que venís a pie y des-
peado, y más traéis semejanza de desgobernado que de gobernador?

“–Calla Teresa, respondió Sancho, que muchas veces donde hay 
estancas no hay tocinos, y vámonos a nuestra casa que allá oirás 
maravillas. Dineros traigo, que es lo que importa, ganado por mi 
industria, y sin daño de nadie.   

“–Traed vos dinero mi buen marido –dijo Teresa– sean ganados por 
aquí o por allí; que como quieras que los hayáis ganado, no habéis 
hecho usanza nueva en el mundo” (II, cap, LXXIII). 

La novela que he elegido en esta ocasión es El buscón 
(1626) de Francisco de Quevedo3. Veremos de qué manera 
se manifiesta el poder, tanto en su personaje central como 
en las situaciones en que se ve involucrado. En este sentido, 

PRESENCIA DEL PODER EN LA NOVELA PICARESCA:
 EL CASO DE “EL BUSCON”

EDUARDO GODOY / CHILE

1 Maravall, José Antonio: La literatura picaresca desde la historia social (Ensayistas n- 265, Serie Mayor, Taurus, 1986, pág. 116).
2 Citado por Maravall. o.c. pág. 116.
3 Quevedo, Francisco de : El buscón (Edición de Domingo Yndurain, Cátedra n. 124, Tercera edición, 1981).  Todas las citas refieren a esta edición.



288 PRESENCIA DEL PODER EN LA NOVELA PICARESCA

el texto quevediano es ejemplo de cómo una problemática 
del entorno social se refleja en una obra literaria. No quie-
ro decir con esto que esta novela se agote en el mundo so-
cial que representa, pues es, ante todo, un texto de ficción.

La presencia del poder será examinada desde dos án-
gulos: el poder del dinero y el de la iglesia, manifestada 
esta última por la Inquisición. El primero se desglosará 
en dos apartados: el linaje –que se vincula directamen-
te con la posesión de bienes materiales– y el cambio de 
clase social y el dinero propiamente dicho. 

I EL LINAJE

La caracterización de Pablos está en directa relación con 
el poder del dinero.  Es el dinero  –vinculado con el linaje o cla-
se superior– el que mueve el accionar del héroe quevediano.

Pablos lo establece ya en el primer capítulo en que dis-
cute con sus padres su futuro. Enmarcado en ese ambiente 
en el que sostiene su progenitor que “Quien no hurta en el 
mundo no sirve” (p. 84),  Pablos fija claramente su meta: 
“… siempre tuve pensamientos de caballero desde chiqui-
to…” (p. 84) lo que se mantiene en forma reiterada en el tex-
to. Por eso, resulta clarificador rastrear los momentos en que 
se expresa tal situación mencionando el término caballero. 

En la escuela demuestra en forma práctica la mane-
ra que asume para integrarse a un estrato social que es, 
precisamente, el de los caballeros: “… Llegábame… a los 
hijos de caballeros y personas importantes…”(p. 89), pero 
el medio estudiantil es adverso a sus pretenciones.  La 
historia de sus padres lo persigue y no lo abandona ja-
más: “Unos me llamaban don Navaja, otros don Ventosa, 
cual decía, por disculpar la envidia, que me quería mal 
porque mi madre le habría chupado dos hermanitas pe-
queñas, de noche; otro decía que a mi padre le habían 
llevado a su casa para que la limpiase de ratones, por lla-
marle gato. Unos me decían “zape” cuando pasaba y otros 
“miz”. Cual decía: Yo le tiré dos berenjenas a su madre 
cuando fue obispa” (pp. 89-90), situación que culmina 
al escuchar  los términos “… puta y hechicera…” (p. 90) 
aplicados a su madre, lo que lo lleva a encararla porque 
“… siempre tuve altos pensamientos” (p. 90). 

Participé como rey de gallos4 en las fiestas de las Cornes-
tolendas, lo que termina en un tremendo fracaso que lo 
lleva a abandonar la escuela:   

“Viéndome, pues, con una fiesta revuelta, un pueblo escandali-
zado, mi amigo descalabrado, determinóme de no volver más a la 
escuela ni a casa de mis padres, sino de quedarme a servir a don 
Diego (…)   Escribí a mi casa que ya no había  menester más ir a 

la escuela porque, aunque no sabía bien escribir, para mi inten-
to de ser caballero lo que se requería era escribir mal…” (p. 96).

Sus intenciones de integrarse al mundo de los caballe-
ros fracasa y comienza a determinar su vida. 

Su permanencia en casa del licenciado Cabra, acentúa 
su condición de criado dependiente de un hijo de un caba-
llero y marca su relación con don Diego Coronel, así como 
su estadía en el medio estudiantil de Alcalá, donde sufre 
algunas de sus peores humillaciones, relación que termina 
con la ruptura y separación de su joven amo al recibir una 
carta de su tío Alonso Ramplón que ejercía como verdugo 
en Segovia, profesión vergonzosa para sus pretensiones, 
por lo que decide quemar la carta: “… porque perdiéra-
seme acaso, no la leyese alguien, y comencé a disponer 
mi partida para Segovia, con el fin de cobrar mi hacien-
da y conocer mis parientes, para huir de ellos” (p. 146).

Lo que Pablos señala con las últimas palabras –el que-
rer separarse para siempre de sus orígenes– vuelve a hacer-
se presente y lo acompañará siempre.  

Las circunstancias que rodean el encuentro con su 
tío, el verdugo de Segovia, concretan la pretención seña-
lada en su doble significación: la de incorporarse al estra-
to superior y la de apartarse de sus orígenes: 

“Venía una procesión de desnudos, todos descaperuzados, de-
lante de mi tío, y él, muy haciéndose de pencas, con una en la 
mano, tocando un pasacalles públicas en las costillas de cinco 
laúdes, sino que llevaban sogas por cuerdas. Yo que estaba no-
tando esto con un hombre a quien había dicho, preguntando 
por él, que era yo un gran caballero, veo a mi buen tío que 
echando en mí los ojos –por pasar cerca– arremetió a abra-
zarme. Llamándome sobrino. Penséme morir de vergüenza; no 
volví a despedirme de aquel con quien estaba” (pp. 176-177).

Como se puede apreciar la relación son su tío es ver-
gonzosa para Pablos. El ambiente en que se desenvuelve es 
el vínculo inevitable con los orígenes que quiere olvidar. 
Decide abandonar a su tío luego de recibir la herencia, 
no sin antes enviarle una carta clarificadora tanto de su 
dependencia del pasado como a su querer desvincular-
se de él. He aquí la carta:   

 
“Tras haberme Dios hecho tan señaladas mercedes como quitar-
me de delante a mi buen padre y tener a mi madre en Toledo, 
donde, por lo menos, sé que hará humo, no me faltaba sino 
ver hacer en V.M. lo que en otros hace. Yo pretendo ser uno 
de mi linaje, que dos es imposible, si no vengo a sus manos, y 
trinchándome, como hace a otros. No pregunte por mí, ni me 
nombre, porque no me importa negar la sangre que tenemos. 
Sirva al Rey, y adiós” (p. 186).   

4 Juego costumbrista que consistía en que un muchacho debía cortar la cabeza a un gallo colgado de una soga.  El muchacho iba a caballo corriendo 
con una espada en la mano.



289VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Abandona Segovia y se dirige a la corte. Se agudiza el 
juego apariencia-realidad, se encuentra con don Toribio 
que le da a conocer como sobrevivir en la corte. Se asis-
te, luego, a un largo desfile de personajes y situaciones 
mediante los cuales Pablos ingresa a la vida buscona me-
diante el aprendizaje que le permite sobrevivir en la corte 
mediante el engaño y la simulación, para luego dirigir-
se hacia Toledo, Sevilla y el Nuevo Mundo.   

En la línea central que estamos tratando –su aspira-
ción de integrar la clase de los caballeros– suceden algunas 
situaciones que se enmarcan directamente en ella. En este 
sentido, Pablos simula ser otro, y ese otro es un caballero.

La primera personalidad que adquiere es la de Alonso 
de Córdoba que le permite engañar a dos damas y apro-
piarse de un rosario engarzado en oro. Confiesa Pablos: 
“... para que me tuvieron por hombre de cortes y conoci-
do, no hacía sino quitarme el sombrero a todos los oidores 
y caballeros que pasaban, y, sin conocer a ninguno, les ha-
bía cortesía como si los tratara familiarmente…”(p. 212).  
La conclusión es clara: “Ellas se cegaron con esto” (p. 212).

Ramiro de Guzmán es el segundo nombre que ad-
quiere Pablos, con el que pretende engañar a la posaderas 
y a su hija. Para ello, en complicidad con otros pícaros, 
planea que pregunten por un caballero con ese nombre: 
“… preguntó por don Ramiro, “un  hombre de negocio 
rico, que hizo agora tres asientos con el Rey” (…)  Contóles 
otros embustes, quedáronse espantadas, y él les dejó una 
cédula de cambio fingida, que traía a cobrar en mí, de 
nueve mil escudos. Díjoles que me lo diesen para que la 
aceptase, y fuese” (p. 230).   

En la misma oportunidad, Pablos llega a representar 
su otra personalidad, la del caballero don Ramiro de Guz-
mán, para engañar a las dos damas: “… para alimentar 
más el crédito de mi calidad, salíme de casa y alquilé una 
mula, y arrebozado y mudando la voz, vine a la posada y 
pregunté por mí mismo, diciendo si vivía allí su merced 
don Ramiro de Guzmán, señor del Valcerrado y Vellorete 
(…) le supliqué que le díjese que Diego de Solárzana, su 
mayordomo que fue de las depositarias, pasaba a las co-
branzas y le venía a besar las manos” (p. 231). 

El episodio termina mal, y por un equívoco  Pablos es con-
fundido por un ladrón, cae en la cárcel y abandona la posada.

Felipe Tristán, “un caballero muy honrado y rico” (p. 
242), es el nombre que adopta en su deseo de casarse con 
una mujer que posee dinero. Luego de los consabidos 
paseos en que finge ser caballero, entra en relación con 
una tía y su sobrina, a las que subyuga con su engañosa 
apariencia, pero el pasado vuelve a hacerse presente en 

la persona de su antiguo amo don Diego Coronel que 
es primo de las damas a las que cortejaba, el que al en-
frentarse con él, disfrazado, lo relaciona con su criado de 
antaño y delinea los rasgos de la historia de su familia:

“… V.M. me perdona, que por Dios que le tenía, hasta que supe 
su nombre, por muy diferente de lo que es, que no he visto cosa 
tan parecida a un criado que yo tuve en Segovia, que se llamaba 
Pablillos, hijo de un barbero de un mismo lugar.  Riéronse todos 
mucho, y yo me esforcé para que no me desmintiese la color”, y 
añadió don Diego cruelmente” –No creerá V.M.: su madre era 
hechicera, su padre ladrón y su tío verdugo, y él, el más ruin hom-
bre y más mal inclinado que Dios tiene en el mundo” (p. 243).

Ante estas palabras que le trae el recuerdo del pasado, 
Pablos reflexiona: “¿Qué sentiría yo oyendo decir de mí, 
en mi cara, tan afrentosas cosas?. Estaba aunque lo disimu-
laba como en brasas” (p. 243).   

Luego de los consabidos paseos para aparentar su li-
naje y su riqueza, don Diego le tiende una trampa, y re-
sulta apaleado por hombres contratados por él, los que 
luego de golpearlo lo increpan: “¡Así pagan los pícaros 
embusteros mal nacidos!” (p. 249).  

Humillado y sin poder escapar de sus orígenes, Pablos 
ejerce como mendigo en las calles y se dirige a Toledo, 
se hace autor y actor teatral, entra en relaciones con una 
mujer sin resultados y toma camino a Sevilla, donde es-
capando de la justicia se refugia en la Iglesia, y junto con 
la Gramal decide pasar al Nuevo Mundo “… a ver si, mu-
dando mundo y tierra, mejoraría mi suerte…” (p. 284).

Todo lo señalado a través de este recorrido en que 
se ha registrado el fracaso de la pretensión de Pablos de 
integrarse al mundo y clase de los caballeros, está estric-
tamente vinculado con el poder del dinero. 

II EL DINERO5

El dinero es llave que abre todas las puertas, lo que se 
concreta, especialmente en el capítulo IV del Libro III que 
se centra en la estadía de Pablos en la cárcel, luego de ser 
delatado por Labruscas, la posadera que encubría a la con-
fradía buscona. El propio Pablos se autodefine como in-
tegrante del mundo de “los caballeros de rapiña” (p. 218).

Al ingresar Pablos a la cárcel y darse cuenta que su destino 
era el calabozo, consigue ser destinado a la llamada “sala de 
los linajes”6. Para ello, soborna a su carcelero ante el que fin-

5 Esclarecedor respecto al valor del dinero es el capítulo “El dinero en la literatura y especialmente en la picaresca” de J. A. Maravall ) o.c., pp. 118-130).
6 Domingo Yndurain, en edición citada, comenta lo sostenido por Domingo Ortiz (Crisis y decadencia en España de las Asturias Barcelona, 1973) en 

relación con las cárceles del tiempo en las que existían las salas de los linajes para la gente principal y las otras, de éstas sostiene: “era suma la miseria 
en que vivían los presos pobres, aherrojados en oscuras mazmorras, cubiertos de harapos y comidos de piojos. Y lo peor era que sin dinero no 
hallaban escribano que se interesase por el pronto despacho de su causa” (pág. 220).



290 PRESENCIA DEL PODER EN LA NOVELA PICARESCA

ge estar enfermo. Al pasarle el dinero, Pablos acota que “sus 
palmas estaban hechas a llevar semejantes dátiles” (p. 219).

La ambición del carcelero, aprovechando algunos dis-
turbios, envió a Pablos al calabozo esperando recibir más 
dinero, lo que efectivamente sucedió. Sobornó al carcele-
ro, al escribano y al alguacil, este último le solicita dinero 
para hacer lo propio con el relator. El escribano dice a 
Pablos “… Fíese de mí, y crea que le sacaré a paz y salvo” 
(p. 224) y sobre el alcalde: “Ahorre de pesadumbre, que 
con ocho reales que dé al alcalde, le aliviará, que esta es 
gente que no hace virtud si no es por interés” (p. 225).

El dinero corrompe, entonces, a la justicia. 
Bajo la personalidad de don Ramiro de Guzmán, Pa-

blos simula ser un gran caballero que posee gran cantidad 
de dinero para intentar seducir a la hija de la posadera; 
ellas reaccionan interesadamente: “Era de ver cómo, cre-
yendo que tenía dinero, me decían que todo me estaba 
bien. Celebraban mis palabras; no había tal donaire como 
el mío. Yo que las ví tan cebadas, declárele mi voluntad 
a la muchacha, y ella me oyó contentísima, diciéndo-
me mil lisonjas” (p. 230).   

Para alimentar la codicia de las dos mujeres, Pablos 
inventa otro ardid:    

“… una noche, para confirmarlas más en mi riqueza, cerréme 
en mi aposento, que estaba dividido del suyo con sólo un ta-
bique muy delgado, y, sacando cincuenta escudos, estuve con-
tándolos en la mesa tantas veces, que oyeron contar seis mil 
escudos. Fue esto de verme con tanto dinero de contado, para 
ellas, todo lo que yo podía desear, porque dieron en desvelarse 
para regalarme y servirme” (p. 230).  

III LA INQUISICIÓN

El gran poder político y religioso, especialmente, que 
ejerció la Inquisición en los siglos en que tiene vigen-
cia la picaresca, se halla también presente en el itinera-
rio vital de Pablos7.     

Son cuatro las situaciones claves en que se hace pre-
sente el máximo tribunal religioso. La divertida anécdo-
ta en que amenaza el ama de casa con acusarla al San-
to Oficio por llamar a sus pollos con un nombre usual 
de los Papas (I, VI); las referencias al juicio realizado a 
su madre como bruja, hechicera y otras acusaciones; lo 
sucedido con el alcalde y su mujer en relación con sus 
antecedentes judaicos (III, IV); la estratagema para salir 
de posada aludiendo a una acusación al Tribunal (III, VI).

Respecto al primero, el ama al ser acusada por Pa-
blos “… quedó como muerta” (P. 135) y expresa que 

“…me moriré si me veo en la Inquisición” (p. 135); en 
cuanto a la madre, el tío le escribe y sostiene que “De 
vuestra madre, aunque está viva agora, casi os puedo de-
cir lo mismo (… muerta como su padre, pues él, como 
verdugo, hizo cumplir la justicia…), porque está presa en 
la Inquisición de Toledo, porque desenterraba los muer-
tos sin ser murmuradora…” (p. 144); la actitud furiosa y 
temerosa del alcalde por la posible acusación del origen 
judío de su mujer, constituye el tercer momento; en cuan-
to al cuarto hecho señalado, Pablos para no cancelar la 
deuda que tiene en una posada, se pone de acuerdo con 
otros miembros de la sociedad buscona para que vayan 
en su búsqueda de parte de la Inquisición: 

“… requirieron a la huéspeda que venían de parte del Santo 
Oficio, y que convenía secreto. Templaron todas, por lo que 
yo me había hecho migromático con ella. Al sacarme a mí ca-
llaron; pero al ver sacar el hato, pidieron embargo por la deu-
da, y respondieron que eran bienes de la Inquisición. Con esto 
no chistó alma terrena” (p. 235).  

Como se puede apreciar en este recorrido por el  trán-
sito de Pablos desde Segovia, su lugar de origen, hasta 
su breve permanencia en Sevilla para embarcar hacia el 
Nuevo Mundo, el poder del dinero y la Inquisición jue-
gan un rol decisivo.    

No quiero terminar esta exposición sin referirme a 
la vinculación que El Buscón tiene con su entorno vital, 
es decir, con el Barroco y para ello voy a recurrir a los 
textos de José Antonio Maravall, de imprescindible con-
sulta en este tipo de estudios. Para el estudioso español, 
son varios los tópicos que estructuran el mundo barro-
co. Son ellos: el mundo como locura, el mundo al revés, el 
mundo como plaza, el mundo como mesón, el mundo como tea-
tro, y un aspecto fundamental del ser humano inserto en ese 
mundo: el hombre en acecho8.    

El solo enunciado de los distintos tópicos señalan su pre-
sencia en la estructura temática de la novela quevediana.  La 
vida de Pablos se desarrolla en extenso en los lugares mencio-
nados, así como la actitud mencionada de hombre en ace-
cho, luego de su infancia, es determinante en su accionar:

 
“… esta imagen de un hombre acechante, en doble actitud de 
defensa y ataque, mantenida en todos los momentos de la vida, 
que textos  literarios y documentos de variado tipo nos muestran 
en la época, es reflejo de un estado de espíritu que posee una 
raíz común con ese otro fenómeno de violencia colectiva, consis-
tente en la continua guerra de Estado a Estado, propio también 
del siglo XVII” (p. 342).   

7 Recuérdese el título de una de las obras claves para entender el Barroco artístico: El Barroco, arte de la Contrarreforma de Wersbach.
8 Véase el capítulo “Imagen de mundo” en Maravall, José Antonio: La cultura del Barroco (Ariel, 2002).



291VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

A lonso de Góngora Marmolejo es autor de un tex-
to fundacional de la conquista de Chile durante 
el siglo XVI: la Historia de todas las cosas que han 

acaecido en el Reino de Chile y de los que lo han gobernado. 
Góngora debió arribar a Chile en 1549, formando par-
te de los refuerzos que el conquistador Pedro de Valdi-
via trajo al territorio austral en su segundo viaje desde 
Lima, y participó en los más importantes hechos de ar-
mas acaecidos en el sur de Chile desde esa fecha hasta 
1575, año en que termina de redactar su obra. Fallecería 
poco después, en enero de 1576. Su crónica posee el mé-
rito de ser fundamentalmente testimonial, es decir, inclu-
ye todo lo visto y oído por el cronista a lo largo de los 
más de 25 años que sirvió en Chile.  

La crónica destaca principalmente por la posición más 
bien secundaria que adopta el cronista en el texto para re-
latar unos hechos en los que tuvo una importante partici-
pación, pero de los cuales tiende a desaparecer en el nivel 
textual1, así como por la importancia de la veracidad de los 
hechos narrados, ya que cumple con el requisito del cronis-
ta de registrar con objetividad hechos que ha visto y vivido, 
tal como atestigua en el texto2. Todo lo anterior se apoya en 
un estilo del autor poco dado a la falsa erudición y al abu-
so de recursos retóricos, según señala Medina3. 

LA IMAGEN DEL PODER: 
LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES 

EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GÓNGORA MARMOLEJO

MIGUEL DONOSO RODRÍGUEZ / CHILE

Asimismo, es muy digno de notarse cómo ha sabido 
Góngora ser imparcial en medio de acontecimientos en los 
cuales tomó una parte activa, pues ni las muchas rencillas 
que dividían los ánimos en su tiempo, ni las odiosidades y 
preocupaciones de partidos de soldados, pudieron lograr que 
jamás dejase de mostrarse perfectamente desapasionado4.

MOTIVACIONES DE SU ESCRITURA

Nos interesa saber qué fue lo que movió a Góngora 
Marmolejo a tomar la pluma. El autor advierte en el Pró-
logo que escribió la obra no solo para la “entretención” 
de Juan de Ovando, Presidente del Real Consejo de In-
dias, y para completar y corregir las lagunas e inexactitu-
des de Ercilla en la primera parte de La Araucana (1569), 
sino que –y este es el motivo más relevante, que funciona 
como eje de los anteriores– para incorporar una denun-
cia del gobernador Melchor Bravo de Saravia, a la cual 
agrega una declaración expresa sobre cómo debiera ser go-
bernado el territorio. Veremos más adelante que la obra 
está construida no solo sobre la base de la relación de las 
hazañas e infortunios acaecidas durante las gobernacio-

1 Véase Invernizzi, 1990, pág. 21 y Medina, 1878, pág. 12.
2 Remito para este tema al estudio preliminar de mi edición de la crónica de Góngora Marmolejo, pp. 13-14.
3 Medina, 1878, pág. 19. Diego Barros Arana llega a afirmar que “la famosa Historia verdadera de la Conquista de la Nueva España, de Bernal Díaz del 

Castillo, que es la primera entre las crónicas de esta clase que posee la literatura española, no es propiamente superior a la modesta crónica de 
Góngora Marmolejo, sino por la grandiosidad de la escena y por el carácter épico, por decirlo así, de los personajes y de la acción” (II: 212).

4 En palabras de Medina, 1878, pág. 17.



292 LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GÓNGORA MARMOLEJO

nes comprendidas en el período 1541-1575, sino que en 
parte importante la estructura de la obra descansa sobre 
los retratos físicos y morales de los diferentes gobernado-
res, con sus vicios y virtudes, todo lo cual sirve al autor 
para argumentar esa denuncia final que se concentra en 
el segmento dedicado al último período gubernativo, el de 
Melchor Bravo de Saravia (caps. 62-78). Góngora Marmo-
lejo pretende, a través de esta denuncia, dar cuenta de las 
injusticias que se cometieron durante su gobierno (recor-
demos que el autor termina de escribir la crónica a fines 
de 1575, y Bravo de Saravia fue reemplazado por Quiroga 
en enero del mismo año), injusticias directamente relacio-
nadas con los defectos de dicho gobernador, el cual nos 
es presentado como un hombre inepto y nepotista que 
no supo conducir los asuntos de guerra y que se carac-
terizó además por la concesión arbitraria de mercedes y 
privilegios a personas que no los merecían ni necesitaban, 
actuando en beneficio propio y en desmedro de aquellos 
soldados antiguos –tal sería el caso del propio autor– que 
habían servido a la Corona largos años en Chile, sin ob-
tener retribución alguna por sus servicios: 

Había en el reino muchos caballeros hijosdalgo que a Su Ma-
jestad habían servido mucho tiempo, a los cuales [Bravo de 
Saravia] no daba ningún entretenimiento, y dábalo a los que 
tenían feudo del rey en repartimiento de indios; a estos apro-
vechaba, pues en este tiempo dio a Francisco de Lugo, mer-
cader, hombre rico y que al rey jamás había servido en cosas 
de guerra en Chile, un cargo de protetor de los indios con seis-
cientos pesos de salario; y a un hombre otro que le ayudase 
le dio docientos; y a un otro que defendiese las causas de los 
indios en audiencia pública ciento […]. Este cargo le pidieron 
muchos soldados, y yo, Alonso de Góngora, fui uno dellos, que 
desde el tiempo de Valdivia había servido al rey y ayudado a 
descubrir y ganar este reino, y sustentado hasta el día de esta 
fecha, y estaba sin remuneración de mis trabajos. Saravia no lo 
quiso dar a ninguno, por no quitar al mercader que lo tenía; 
antes, para dárselo, lo quitó a un soldado antiguo que lo tenía 
y que al rey había servido muy bien y siempre a su costa, lla-
mado Juan Núñez, natural de Torrejón de Velasco (cap. 78).

Hasta aquí la denuncia concreta. Sin embargo, Góngo-
ra Marmolejo no se limita solo a quejarse; la declaración 
con que cierra la obra aporta además una propuesta de 

buen gobierno, el cual, dice el autor, se debería fundar 
sobre dos presupuestos ya anunciados, el más importante 
de los cuales es el aprovechamiento de la experiencia de 
los soldados viejos, esos que conocen al dedillo el difícil 
arte de la guerra en Arauco y saben cuál es la verdadera 
naturaleza del indígena; por otra parte, dice Góngora que 
debe primar en el buen gobernante un comportamien-
to virtuoso. En resumen, la lección que nos transmite el 
autor es que un buen gobierno debe fundarse tanto en 
la virtud moral como en “la experiencia y conocimiento 
auténticos de la realidad del reino que deben tener los 
gobernantes”5. Góngora hace hincapié en uno de los 
talones de Aquiles más conocidos de la administración 
colonial en América: el envío de funcionarios inapropia-
dos e inexpertos para las necesidades de las colonias, e 
incluso la presencia, como en toda administración, de in-
competentes y ladrones entre ellos.  

EL MODELO LITERARIO CLÁSICO 
DE LOS RETRATOS O SEMBLANZAS Y EL TEMA 
DEL PODER EN GÓNGORA MARMOLEJO

En el estudio preliminar de mi edición de la crónica, 
publicada en 2010, pasé revista con detención al mode-
lo literario clásico de los retratos o semblanzas, conocido 
como De viris illustribus (en homenaje a la obra homónima 
de Cornelio Nepote), y a cómo Góngora se apropia de este 
modelo en los retratos o semblanzas de los gobernadores 
de Chile que hace en la crónica6. Estos retratos se elaboran 
fundamentalmente sobre la base de los vicios y virtudes de 
cada personaje, y tienen existencia independiente respecto 
del resto del texto, ocupando un lugar preponderante en 
la estructura de la obra. Por un lado, resultan notables por 
su regularidad (Góngora elabora un retrato para cada go-
bernador), pero sobre todo destacan por el esquema con 
que están compuestos, siempre en torno al eje de vicios y 
virtudes, el cual, en último término, le sirve al autor para 
explicar el fracaso del buen gobierno en el Reino de Chile.

Con estas semblanzas el autor manifiesta una inten-
ción clara de situar su relato en un contexto historiográfi-
co muy definido: el de los héroes históricos, “los hombres 
capaces de hacer historia”7. Esto no parece ser fortuito. 
Era habitual que los cronistas compararan los hechos de 

5 Invernizzi, 1990, pág. 66.
6 Véase el estudio preliminar de mi edición de Góngora Marmolejo, pp. 17 y ss., el que a su vez reproduce el artículo de Donoso y Jaque, 2010. 

Góngora recuerda en sus páginas una obra de este género escrita por Pedro Vallés, la Historia del fortíssimo y prudentíssimo capitán don Hernando de 
Ávalos, marqués de Pescara (1557), la cual toma como modelo a dos cronistas castellanos de la segunda mitad del siglo XV, autores de sendos libros 
de retratos: Generaciones y semblanzas (1450-55), de Fernán Pérez de Guzmán, y el Libro de los Claros varones de Castilla (1486), de Fernando de Pulgar. 
Estas dos obras reproducen el modelo clásico grecolatino que llega a España a través del humanismo italiano medieval.

7 En palabras de Barrio Sánchez, pág. 36.



293VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

la conquista con las hazañas de las novelas de caballerías. 
Sin embargo, nuestro autor busca mayoritariamente ejem-
plos históricos para hacer sus comparaciones: Milcíades y 
su hijo Cimón; Julio César, Pompeyo, Octaviano César, 
Bartolomé de Albiano… Lo anterior se explica porque a 
Góngora le interesaba situar su relación, como anticipa-
mos, dentro de un contexto historiográfico que le propor-
cionara mayor objetividad y veracidad a su relato. Por eso 
construye sus pasajes a partir de los libros de historia, no 
de ficción, y serán las hazañas narradas en ese tipo de li-
bros las que servirán de fuente de inspiración para algunos 
de los protagonistas de la temprana conquista de Chile.

Estos retratos están constituidos por la acumulación 
de los rasgos físicos y psicológicos más significativos de 
cada una de las figuras abordadas; a ellos se añade su ge-
nealogía y, con cierta frecuencia, algún hecho notable o 
significativo de su vida. El esquema es invariable: prime-
ro se da cuenta de los rasgos físicos del personaje y lue-
go de sus rasgos morales; a estos últimos siempre se les 
otorga mayor preponderancia. La caracterización física 
suele reducirse a una visión general, y, cuando la precisa, 
lo hace a través de una serie de rasgos muy reducidos y 
casi siempre reiterativos: altura; gordura o delgadez; dis-
posición del cuerpo y gesto, semblante o rostro, que se 
concreta habitualmente en rasgos determinados como la 
nariz, los ojos y el color (veremos más adelante que esta 
caracterización física adquirirá importancia a la luz de la 
descripción de los vicios y virtudes del personaje). A la 
descripción física le sigue la descripción moral, la cual, 
según señala el cronista del siglo XV Fernán Pérez de Guz-
mán en su obra poética Diversas virtudes e loores divinos o 
Coplas de vicios e virtudes, da cuenta de las “çinco maneras 
para conocer al ome”, esto es: 1. Su presencia; 2. Su elo-
cuencia; 3. Su esfuerzo; 4. Sus condiciones y 5. Su seso8. 
Agréguese a lo anterior la creencia de que el aspecto físico 
guardaba relación con el carácter de la persona9. Por últi-
mo, en Pérez de Guzmán el modelo de virtudes está “en 
función del código caballeresco, el cual se basa en el cul-
tivo de las virtudes esenciales del dogma cristiano: las tres 
virtudes teologales (fe, esperanza y caridad) y las cuatro 
cardinales (prudencia, justicia, fortaleza y templanza)”10.

La simple revisión de los pasajes de la crónica en que 
se contienen los retratos de los primeros gobernadores de 
Chile nos permite apreciar la insistencia con que el autor 
se ciñe al modelo del De viris illustribus. Sin duda el retrato 

más famoso de todos es el de Pedro de Valdivia, el cual 
aparece en el capítulo 14 de la crónica. En él se traza su 
semblanza justo después de narrar los trágicos pormeno-
res de la muerte del conquistador a manos de los indios 
en la batalla de Tucapel (1553). El autor comienza con su 
caracterización física (era “hombre de buena estatura; de 
rostro alegre, la cabeza grande conforme al cuerpo, que 
se había hecho gordo; espaldudo, ancho de pechos…”) y 
sigue con la caracterización moral (“valeroso… de buen 
entendimiento… liberal y hacía mercedes graciosamente… 
rescebía gran contento en dar lo que tenía… generoso en 
todas sus cosas… afable y humano con todos… mas tenía 
dos cosas con que escurecía todas estas virtudes: que abo-
rrecía a los hombres nobles y de ordinario estaba aman-
cebado con una mujer española, a lo cual fue dado”). 
Retomando el esquema teórico del retrato explicado más 
arriba, podemos apreciar que el cuadro moral de Pedro 
de Valdivia se centra primero en sus virtudes: valentía, 
fortuna, fortaleza ante la adversidad, buen entendimiento 
(equivalente al buen seso apuntado), autoridad y ascendien-
te que tenía sobre los soldados, liberalidad o generosidad, 
humanidad y afabilidad. Estas últimas virtudes se apoyan 
también en el buen trato que según el cronista el conquis-
tador daba a los indígenas (véase el cap. 4). Varias de estas 
virtudes coinciden con las propias del código caballeresco, 
el cual se basaba, como bien sabemos, en el cultivo de las 
virtudes centrales del cristiano. Termina el retrato moral 
con los vicios o defectos del personaje: el autor menciona 
entre ellos su excesivo afán de ser señor y mostrar estatus, 
el cual ya ha mencionado antes en la crónica, y que ex-
plicaría su inclinación a vestir, comer y beber bien. Aun-
que estos gustos no necesariamente constituyen vicios o 
faltas, hay datos en el texto que nos permiten concluir 
que Valdivia les otorgaba una importancia mayor de la 
que les daría un hombre moderado. Estos defectos, más 
bien menores, se ven superados por otros, de tal entidad 
según el cronista que “oscurecen” todas las virtudes antes 
enumeradas: su aborrecimiento a los hombres nobles y su 
falta de templanza con las mujeres, con mención expre-
sa de su amancebamiento con una mujer castellana (Inés 
Suárez). De hecho, la alusión a la falta de templanza va a 
ser una constante que se repetirá en los retratos de otros 
gobernadores, como es el caso de Francisco y Pedro de 
Villagra. Por lo que podemos apreciar, la imagen de Val-
divia que construye el autor corresponde a la de un buen 

8 Citado por Barrio Sánchez, pág. 31.
9 “El aspecto físico guardaba una profunda interrelación con el carácter de la persona, es obvio que las configuraciones físicas que nos ofrece Fernán 

Pérez están condicionadas por sus simpatías o animadversiones hacia cada uno de los personajes que retrata” (Barrio Sánchez, pág. 32). Según 
veremos más adelante, lo mismo hace Góngora Marmolejo con algunos de sus retratados (véanse especialmente los casos de Rodrigo de Quiroga 
y Melchor Bravo de Saravia).

10 Barrio Sánchez, pág. 32.



294 LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GÓNGORA MARMOLEJO

soldado y un buen señor, que en términos generales ejer-
ció bien el poder, según testimonia Góngora; en otras pa-
labras, se puede decir que ejerció el poder con autoridad, 
aunque parece haber fallado en ser autoridad para todos 
los ciudadanos, ya que no se llevaba bien con la nobleza.

En las otras semblanzas se repite el mismo esquema 
del retrato clásico: rasgos físicos seguidos de rasgos mo-
rales. Así, en el retrato de Francisco de Villagra el autor 
comienza con su descripción física: “Era Francisco de Vi-
llagra cuando murió de edad de cincuenta y seis años […] 
de mediana estatura; el rostro redondo, con mucha grave-
dad y autoridad; las barbas entrerrubias; el color del rostro 
sanguino” (cap. 42). Con respecto a sus rasgos morales, el 
cronista señala bien a las claras que el personaje flaqueaba 
en la virtud, como se puede apreciar por la buena canti-
dad de defectos suyos que enumera:  

Gobernó en nombre del rey don Felipe dos años y medio, con 
poca ventura, porque todo se le hacía mal. Era […] amigo de 
andar bien vestido y de comer y beber; enemigo de pobres; fue 
bienquisto antes que fuese gobernador y malquisto después que 
lo fue. Quejábanse dél que hacía más por sus enemigos —a cau-
sa de atraellos a sí— que por sus amigos, por cuyo respeto decían 
era mejor para enemigo que para amigo. Fue vicioso de mujeres 
y mohíno en las cosas de guerra mientras que vivió; solo en la 
buena muerte que tuvo fue venturoso; era amigo de lo poco que 
tenía guardallo: más se holgaba de rescebir que de dar (cap. 42).

En este retrato de Villagra destacan rasgos morales ne-
gativos, coincidentes con sus rasgos físicos, tales como la 
falta de moderación en el vestir, su falta de templanza en 
el comer y en el beber y en el trato con las mujeres (el cro-
nista dice que “fue vicioso de mujeres”; recordemos que 
en su retrato físico ha afirmado que el color de su rostro 
era “sanguino”, y este tono de piel tradicionalmente se 
asocia con el temperamento libidinoso). También desta-
ca su falta de caridad (“enemigo de pobres”) y su avaricia 
(“era amigo de lo poco que tenía guardallo: más se holga-
ba de rescebir que de dar”). Otros rasgos negativos que 
apunta el cronista no le son del todo imputables, como 
su notable desgracia y desventura en las cosas de guerra 
(“mohíno en las cosas de guerra mientras que vivió; solo 
en la buena muerte que tuvo fue venturoso”). Lás pági-
nas que relatan sus hechos de guerra, a lo largo de varios 
capítulos, muestran justamente la falta de determinación 
y consiguiente desventura con que enfrentó los sucesos 
bélicos, por lo que de nuevo se muestra una coinciden-
cia entre lo narrado y el retrato confeccionado. Con es-
tos rasgos Francisco de Villagra no podía ser valorado 
como un buen gobernante, como bien podemos suponer.

Del muy inexperto gobernador don García Hurtado 
de Mendoza destaca, por el contrario, su valentía y de-

terminación en los hechos de guerra, así como su buen 
hablar, su honestidad y sobre todo su templanza: 

Era don García cuando vino al gobierno de Chile de veinte 
años. Gobernó cuatro años bien y con buena fortuna; tenía 
buena estatura, blanco y las barbas que le salían negras; los 
ojos grandes; bien hablado, y se preciaba dello; honesto en su 
vivir, porque para la edad que tenía nunca se le sintió flaque-
za en vicio de mujeres; era amigo de visitar pocas, y no tan 
de ordinario que se le echase de ver (cap. 32). 

Sin embargo, hay que tener presente que esta positiva 
caracterización de don García se ve atemperada por lo que 
dice en otro lugar de la crónica, donde el cronista critica 
su ímpetu excesivo, el cual lo llevara a insultar y menos-
preciar injustamente a los soldados viejos, granjeándose 
la correspondiente enemistad de estos. Su juventud y su 
irascible carácter le juegan una mala pasada: le faltan el 
consejo y la prudencia, indispensables en todo buen go-
bernante. Góngora Marmolejo quiere dejar en claro, y así 
lo reitera a lo largo de la crónica, que para ser un buen 
gobernante, para ejercer bien el poder, hay que contar 
con la experiencia de los soldados antiguos. Son varios 
los lugares en que el cronista insiste, a través de variadas 
anécdotas, en los desastres que se generan por menospre-
ciar la opinión de los soldados antiguos en las cosas de 
guerra. Este no es un tema menor, porque la denuncia 
se reitera en varios de los textos que describen la guerra 
de Arauco en Chile durante el siglo XVII. Es el caso del 
Desengaño y reparo de la Guerra del Reino de Chile (1614), de 
Alonso González de Nájera, y del Cautiverio feliz (1673) 
de Francisco Núñez de Pineda y Bascuñán, obras en las 
que se insiste en los mismos vicios, que por cierto impi-
den el triunfo de los españoles en la Guerra de Arauco.

La semblanza de Pedro de Villagra resulta más balan-
ceada, y ahorra comentarios:   

era […] natural del Colmenar de Arenas, y cuando gobernó el 
reino de Chile tenía de edad cincuenta años; bien dispuesto; de 
buen rostro, cariaguileño; alegre de corazón; amigo de hablar; 
aficionado a mujeres, por cuya causa fue malquisto; fue amigo de 
guardar su hacienda y de la del rey daba nada, aunque después 
de un año que fue gobernador, viendo que lo murmuraban gene-
ralmente, comenzó a gastar de la hacienda del rey, dando algunos 
entretenimientos a soldados. Tuvo el tiempo que gobernó buenos 
y malos sucesos en las cosas de guerra y de gobierno (cap. 51).

Un punto de inflexión lo constituye el retrato de Ro-
drigo de Quiroga, sin lugar a dudas la figura que mejor 
parada sale de la pluma de Góngora Marmolejo: 

Era Rodrigo de Quiroga, cuando tomó el gobierno a su cargo, 
de edad de cincuenta años; natural de Galicia […]; hombre de 



295VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

buena estatura, moreno de rostro, la barba negra, cariaguile-
ño; nobilísimo de condición, muy generoso, amigo en estremo 
grado de pobres (y ansí Dios le ayudaba en lo que hacía): su 
casa era hospital y mesón de todos los que la querían; en sus 
haciendas y posesiones se pudo con verdad decir dél lo que de-
cían los griegos de Cimón, aquel valeroso natural de Atenas, 
hijo del gran Milcíades. Costole tener el gobierno –dos años, 
poco más, que gobernó–, de sus haciendas gastadas y perdi-
das por su ausencia, gran cantidad de pesos de oro. Gobernó 
bien, con próspera fortuna, sin tenerla adversa, ni salió de la 
guerra en todo el tiempo que gobernó; antes, si alguna cosa 
se hacía que conviniese al bien público, era el primero que 
ponía las manos en ella, y ansí, se trataba como un soldado 
particular, teniendo mucha cuenta y muy puesto por delante 
el gobierno que a su cargo tenía, para que en tiempo alguno 
no le fuese reputado ni puesto por cargo haber dado ocasión 
alguna a mal suceso. No se le conosció vicio en ninguna suerte 
de cosa, ni lo tuvo: tanto fue amigo de la virtud (cap. 58).

Desde la perspectiva de Góngora Marmolejo (quien no 
tiene pelos en la lengua para describir defectos, según he-
mos visto más arriba), Quiroga encarna la figura del buen 
gobernante, virtuoso por donde se lo mire. En la época 
medieval habría sido considerado un verdadero “espejo 
de príncipes”. Sabemos que fue Quiroga quien benefició a 
nuestro autor en diciembre de 1575 con el cargo de “Juez 
pesquisador de hechiceros indígenas”. Sin embargo, este 
tardío nombramiento no debió influir en la imagen que 
el cronista proyecta del conquistador, dado que en las mis-
mas fechas del otorgamiento del cargo el autor ponía pun-
to final a la redacción del texto. Mejor debemos pensar 
que esta valoración positiva se debió a la buena fama y a la 
estimación general de que gozaba entre los hombres de la 
milicia Rodrigo de Quiroga, quien se había destacado por 
la prudencia y trato justo mostrados especialmente con los 
soldados viejos. Destaca también en este mismo retrato 
la presencia de una comparación histórica para destacar 
sus virtudes (“en sus haciendas y posesiones se pudo con 
verdad decir dél lo que decían los griegos de Cimón, aquel 
valeroso natural de Atenas, hijo del gran Milcíades”), algo 
tan escaso en la crónica que debe ser visto como un intento 
por expresar en grado superlativo la grandeza del retratado.

El último retrato, cerrando ya el texto, lo dedica el au-
tor a la denostada figura del gobernador Melchor Bravo 
de Saravia. Tal como se indicó más arriba, Góngora no 
se limita tan solo a hacer un retrato físico y moral del 
personaje, sino que efectúa una grave denuncia del mal 
gobierno, corrupción y nepotismo que campearon du-
rante su período. Y junto con la denuncia no trepida en 
mostrar su indignación: es una de las contadas veces en 
que el autor se ubica como protagonista de sus páginas, 
mostrándosenos afectado en su propia identidad, aunque, 

tal como indica Esteve Barba (p. xxxi), sin llegar por esto 
a perder la compostura: “Este cargo (dado por Bravo de 
Saravia a una persona sin mérito) le pidieron muchos sol-
dados, y yo, Alonso de Góngora, fui uno dellos…” (cap. 
78). Sin perjuicio de la posible fidelidad con que el cronis-
ta pudo intentar describir la fisonomía de Bravo de Sara-
via, la verdad es que su caracterización física bien puede 
leerse como funcional al propósito de desenmascarar los 
vicios y defectos del retratado gobernador: 

Era el dotor Saravia natural de la ciudad de Soria, de edad de 
setenta y cinco años, de mediana estatura, y no en tanta manera 
que se echase de ver si no era cuando estaba junto a algunos que 
fuesen más altos que no él; angosto de sienes; los ojos pequeños 
y sumidos; la nariz gruesa y roma; el rostro caído sobre la boca; 
sumido de pechos, giboso un poco y mal proporcionado, porque 
era más largo de la cinta arriba que de allí abajo; polido y asea-
do en su vestir, amigo de andar limpio y que su casa lo estuviese 
(cap. 78).     

El retrato de Saravia interesa especialmente porque sus 
rasgos físicos se corresponden, según la descripción que hace 
el cronista, con la deficiente catadura moral del retratado:

Era […] discreto y de buen entendimiento, aunque la mucha 
edad que tenía no le daba lugar [a] aprovecharse dél; cudiscio-
so en gran manera y amigo de rescebir todo lo que le daban; 
enemigo en gran manera de dar cosa alguna que tuviese; ene-
migo de pobres, amigo de hombres bajos de condición —que era 
detratado en todo el reino, y aunque él lo entendía y sabía, 
no por eso dejaba de darles el mismo lugar que tenían—; ami-
go de hombres ricos, y por algunos dellos hacía sus negocios, 
porque de los tales era presunción rescebía servicios y regalos; 
sus cargos de corregidores, y los demás que tenía que proveer 
como gobernador, los daba a hombres que estaban sin nesce-
sidad. Presumíase lo hacía por entrar a la parte, pues había 
en el reino muchos caballeros hijosdalgo que a Su Majestad 
habían servido mucho tiempo, a los cuales no daba ningún 
entretenimiento, y dábalo a los que tenían feudo del rey en 
repartimiento de indios; a estos aprovechaba (cap. 78). 
      

Esta semblanza proporciona el contexto para mani-
festar, de modo más comprimido y con un carácter más 
fehaciente, la denuncia del mal gobierno de Bravo de 
Saravia y la necesidad de una nueva propuesta de buen 
gobierno, la cual se debiera sustentar en la virtud de los 
gobernadores y en el empleo para los cargos públicos de 
hombres capaces, experimentados y probos. 

Se puede apreciar que los retratos o semblanzas en 
Góngora Marmolejo no solo reproducen un modelo lite-
rario clásico de larga tradición y cumplen con la función 
cronística de registrar los datos físicos y morales de los go-
bernadores, sino que permiten establecer una correspon-



296 LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GÓNGORA MARMOLEJO

dencia entre los datos que contienen y el problema del 
buen o mal gobierno en el Reino de Chile. Mientras en 
gobernadores como Hurtado de Mendoza y Quiroga los 
retratos se corresponden con los sucesos de gobernaciones 
bien evaluadas por el autor, en otros, como es el caso de 
Francisco de Villagra, el retrato es reflejo de un gobierno 
desastroso y desventurado. El retrato de Valdivia, por otra 
parte, resulta algo más ambiguo: coincide con una buena 
gobernación, pero empañada por algunos vicios morales 
del conquistador que el cronista denuncia. El retrato de 
Bravo de Saravia, finalmente, destaca no solo por la coin-
cidencia entre los aspectos físicos y morales negativos que 
exhibe: el cronista lo utiliza para denunciar y ejemplificar 
el estado caótico y desastroso al que puede llegar un gobier-
no por culpa de los vicios de un mal gobernante. Además, 
le sirve para proponer las bases de un buen gobierno, don-
de tienen relevancia los verdaderos servidores de la Coro-
na, entre los cuales debieran tener un papel preponderan-
te, según Góngora Marmolejo, los soldados viejos, esos 
que cuentan con la sabiduría y la experiencia necesarias 
para ejercitar un buen gobierno, y que por la misma razón 
son plenos merecedores de los privilegios y mercedes que 
solicitan y que tantas veces injustamente se les deniegan. 
Este último retrato de Bravo de Saravia, junto a toda la 
relación de los hechos acaecidos en su gobierno, sirve de 
marco en la obra a una nueva dimensión ética, donde los 
ejes del bien y del mal se proyectan no ya en la relación an-
tagónica entre españoles e indígenas, sino que al interior 
de los propios conquistadores, donde conviven buenos y 
malos gobernadores, buenos y malos soldados (cfr. Inver-
nizzi 64). La idea enfatiza algo que se repite y denuncia en 

numerosas crónicas de la época: el enemigo en muchos 
casos acabó no siendo el indígena, sino “uno de los nues-
tros”, uno que debía combatirse dentro de las propias filas.

CONCLUSIÓN

En definitiva, los retratos de los gobernadores conte-
nidos en la crónica de Góngora Marmolejo no solo nos 
permiten confirmar que en ellos subsiste el modelo clá-
sico del género De viris illustribus. En realidad constituyen 
una verdadera imagen, a modo de epitafio, de la forma 
como ejercieron el poder. En función de esto, estos go-
bernadores son buenos o malos soldados, buenos o malos 
vasallos y en definitiva buenos o malos gobernantes… Lo 
más interesante es que la relación de los hechos de cada 
gobernador tiene una vinculación precisa con los retratos 
respectivos, los cuales se corresponden con ellos tanto en 
lo físico como en lo moral. Así, existe una complementa-
ción entre ambas dimensiones, ya que la descripción física 
y moral de los distintos gobernadores retratados es mayo-
ritariamente coincidente con los sucesos protagonizados 
por estos. Góngora forma parte del grupo de los cronistas 
que escriben en sus obras sobre la base de lo visto y lo vivi-
do, característica que se mantiene en la parte meramente 
cronística de su texto; sin embargo, esta parte debiera ser 
vista como complementaria de su denuncia del mal gobier-
no y del mal ejercicio del poder en el territorio austral, de-
nuncia respecto de la cual los retratos de los gobernadores 
resultan funcionales: sus virtudes y vicios se reflejan en su 
buen o mal gobierno, en su buen o mal ejercicio del poder.

BIBLIOGRAFÍA

Barrio Sánchez, J. A., Introducción a Pérez de Guzmán, Fernán, Gene-
raciones y semblanzas, ed. J. A. Barrio Sánchez, Madrid, Cátedra, 
1998.

Barros Arana, Diego, Historia General de Chile, Santiago, Editorial Uni-
versitaria-Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, 2000, 
tomos 1 y 2.

Donoso, M. y Jaque, J., “Vicios y virtudes del gobernador: el modelo 
literario clásico de los retratos o semblanzas en la Historia de 
Góngora Marmolejo”, Revista Chilena de Literatura, 76 (2010), 
pp. 205-221.

Esteve Barba, Francisco, Introducción a Crónicas del Reino de Chile, Ma-
drid, Atlas, 1960.

Góngora Marmolejo, Alonso de, Historia de todas las cosas que han acae-
cido en el Reino de Chile y de los que lo han gobernado, ed. M. Do-
noso, Pamplona-Madrid-Frankfurt, Universidad de Navarra-
Iberoamericana-Vervuert, 2010.

Invernizzi, Lucía, “Estructura de la Historia de Góngora Marmolejo”, 
en Góngora Marmolejo, Alonso de, Historia de todas las cosas 
que han acaecido en el Reino de Chile y de los que lo han gobernado, 
ed. Alamiro de Ávila Martel, Santiago, Ediciones de la Univer-
sidad de Chile, 1990, pp. 21-67.

Medina, José Toribio, Historia de la Literatura Colonial de Chile, tomo 2, 
Santiago, Imprenta de la Librería El Mercurio, 1878.



297VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

E l profesor José María Navarro Pascual (1940-2008) 
dedicó su tesis de bachillerato y su tesis doctoral al 
poema épico de Pedro José Bermúdez de la Torre 

(1661-1746), Telémaco en la isla de Calipso, larguísima versi-
ficación (540 octavas en 4 cantos) al modo del Amor ena-
morado de Francisco Jacinto Villalpando (Zaragoza, 1655) 
y otros textos del XVII que el propio Bermúdez menciona 
en el prólogo. Es decir, al mejor estilo de la épica cortesana 
de tema clásico o mitológico tan al gusto del Barroco, más 
“narrativo” dice Navarro, que propiamente épico. 

La pequeña corte virreinal de Lima, reflejo y resplan-
dor de la monarquía hispánica en Sudamérica, se acomo-
daba a su manera a la nueva atmósfera de la dinastía bor-
bónica con un abierto interés por las modas y la cultura 
francesas y Bermúdez ofrecía al exigente y refinado públi-
co limeño una versión muy personal del relato, en parte 
novelesco, en parte utópico y en la mayor parte sapiencial 
de François Salignac de la Motte Fénelon, arzobispo de 
Cambray y gloria de las letras francesas en el tránsito del 
Barroco a la Modernidad, por la vía de la Ilustración1.

También Peralta y Barnuevo acomete por aquel enton-
ces una traducción de otro afamado escritor francés, en 
este caso adaptando al castellano una obra dramática de 
Racine en su Rodoguna2. El flamante virrey marqués de 
Castelldosríus llena el palacio de música y obras de arte 

al estilo francés e italiano, y se renueva el interés por la 
antigüedad grecolatina y, en particular, por las historias 
de contenido mitológico, tan adecuadas a esa nueva men-
talidad que privilegia la consolidación de unos nuevos 
ideales basados en la razón, la prudencia y la moderación. 
El Barroco tardío se despide dando indicios claros de un 
verdadero cambio de época.   

EL ORIGINAL HISTÓRICO

François de Salignac de la Mothe Fénelon (1651-1715) 
pertenecía a una familia de ilustrados y diplomáticos con 
un título de rancio abolengo aunque escasas rentas. Ter-
minó sus estudios de teología en París y dedicó su labor 
sacerdotal a la educación de jóvenes conversas al catoli-
cismo, siempre con inteligencia y tacto. A petición de la 
duquesa de Beauvilliers, madre de ocho hijas, redactó su 
obra Traité de l’éducation des filles (1687). Fenelón insiste en 
que la educación comience muy pronto y que prepare a 
las niñas en todos los deberes de su condición. La educa-
ción religiosa ha de ser tal que les permita refutar herejías 
si fuera necesario. Aconseja un curso de estudios mucho 
más serio de lo que era costumbre. Las niñas deben ser 
eruditas sin pedantería y ser educadas de forma concre-

LENGUAJE Y PÚBLICO DEL TELÉMACO EN LA ISLA 
DE CALIPSO DE BERMÚDEZ DE LA TORRE. 

LAS TESIS INÉDITAS DE JOSÉ MARÍA NAVARRO PASCUAL (1940-2008)

CARLOS ARRIZABALAGA / PERÚ

1 Aventuras del joven Telémaco, hijo de Ulises: seguidas de las aventuras de Aristonoo. Traducción prólogo y notas por Ramón Pin de LaTour. Madrid, 
Iberia, 1958, pág 341.

2 Cfr. Irving Leonard, Obras dramáticas de don Pedro de Peralta y un apéndice de poemas inéditos. Santiago, Imrpenta Universitaria, 1937, pp. 18-19.



298 LENGUAJE Y PÚBLICO DEL TELÉMACO EN LA ISLA DE CALIPSO DE BERMÚDEZ DE LA TORRE

ta, sensible, agradable y prudente de manera que se les 
ayude en sus habilidades naturales. Sus ideas eran nuevas 
y modernas, casi atrevidas para su época, porque insistió 
en la necesidad de educar para la vida social. 

Luis XIV abolió el decreto de Nantes por el que Enri-
que IV había garantizado la libertad religiosa a los protes-
tantes y Fenelón fue enviado a una parroquia del norte de 
Francia para tratar de atraer a los vecinos al catolicismo. 
Fenelón llamó positivamente la atención al propio rey: la 
educación y la formación religiosa debe basarse en con-
vicciones y no por la imposición o por la fuerza. 

En 1689 fue nombrado preceptor del futuro rey de 
Francia, el duque de Borgoña. Los resultados fueron al 
parecer maravillosos, y el duque de Borgoña ya no era un 
niño altivo sino que se convirtió en un príncipe afable, 
dulce, moderado, humano, paciente, humilde y aplicado 
enteramente a sus deberes.    

El año 1693 fue incorporado a la Academia Francesa, a 
la que dedica sus Dialogues sur 1’éloquence, y al año siguien-
te es propuesto por el rey para ocupar la vacante la sede 
arzobispal de Cambray, una de las mejores de Francia, 
indicándole además que quería que siguiera instruyendo 
al duque de Borgoña. Desavenencias con Bossuet, el otro 
gran obispo del momento, en una época marcada por las 
desviaciones provocadas por el quietismo y el jansenismo, 
una herejía que luego de algunas décadas de olvido volvió 
a recrudecer a fines del XVII, le conllevaron entrar en des-
gracia. Luis XIV se molestó aún más después por la publi-
cación del Télémaque, en el que veía una crítica a su persona 
y a su gobierno, y prohibió a Fenelón salir de su obispado.

Fenelon se sometió sin queja ni lamento y se entregó 
completamente al servicio de sus fieles. Cambray era una 
de las sedes más importantes del reino. Fenelón dedicó 
varios meses al año a visitar a su archidiócesis, sin que 
le interrumpiera ni siquiera la Guerra de Sucesión Espa-
ñola, durante la cual ejércitos opuestos acamparon en su 
territorio. Los capitanes de esos ejércitos, llenos de vene-
ración por su Fenelon, le dejaron moverse libremente. 

Para su discípulo, el duque de Borgoña, compuso diver-
sas obras pedagógicas: las Fables, el Dialogue des morts y, so-
bre todo, Les aventures de Télémaque, que fue impresa sin su 
consentimiento en 1699, alcanzando de inmediato un éxi-
to rotundo. La obra se mostraba como una historia heroica 
al gusto ilustrado, en un momento de general admiración 

por el mundo clásico y por los viajes de exploración, y ya 
era conocida antes de su primera traducción al castellano 
impresa en Holanda: Aventuras de Telemaco hijo de Ulisses: 
traducido del original frances (La Haye: Moetjen, 1713). La 
segunda edición se hizo en Francia: Aventuras de Telemaco: 
continuacion del libro IV de la Odyssea de Homero (París, 1733).

Fenelón la escribió para que el joven duque aprendie-
se la historia y literatura griegas, pero al mismo tiempo 
comprendiera sus deberes como futuro rey. La diosa Mi-
nerva, bajo la apariencia de Mentor es fiel guía de Telé-
maco, hijo de Ulises y Penélope, y se propone infundir 
en el alma del joven lector el amor a la virtud, a la gloria 
y a la justicia, en un largo periplo a través del Mediterrá-
neo, con lecciones que se convirtieron en frases proverbia-
les: “No te afanes en recibir elogios, pero trata de merecerlos.” 

En algunos casos se ha querido ver en Fenelón un an-
tecedente de Rosseau, por expresiones críticas a la vani-
dad de los gobernantes: “No olvidéis que los reyes no reinan 
para su propia gloria, sino para el bien de su pueblo.” No es 
exagerado atribuir a las ideas sobre el poder de Fenelón, 
sin embargo, una influencia directa en algunos de los 
próceres de las independencias americanas. Sus obras se 
hallaban en las bibliotecas de Hipólito Unanue y otros 
importantes intelectuales del momento3.  

En el Telémaco de Fenelón, la llegada a Ítaca es solo 
el premio final de un largo aprendizaje. Buena parte del 
periplo se convierte en una lección de geografía política 
para el Delfín y una prolija exposición de los sistemas de 
gobierno de los países visitados por Telémaco y Méntor: 
Egipto encarna el poder absoluto que lo domina todo in-
cluso de modo arbitrario, Tiro es la tiranía improvisada 
que oprime la libertad que otrora había dado prosperidad 
a Fenicia, Creta la laboriosidad de la vida sencilla y mode-
rada, Chipre desordenado por la desidia de los habitantes 
y el desdén del desgobierno. En cada destino las lisonjas o 
las adversidades pondrán a prueba el talante del príncipe.

En todo caso Fenelón defiende siempre el imperio 
de la prudencia y el gobierno de la razón para que el 
rey asegure el cariño y respeto de sus súbditos. Su pro-
grama ilustrado está plenamente confiado a la razón de 
la ley y la religión que el rey debe respetar: “Un poder 
absoluto para hacer el bien y las manos atadas para hacer el 
mal”4. En general se trata de reflexiones juiciosas pero su 
cumplimiento resulta no pocas veces utópico. 

3 La influencia las ideas políticas y pedagógicas de Fénelon se ha advertido, por ejemplo, en los argentinos Rosas y Fernández de Lizardi. Ver José 
Emilio Burucuá, “Fénelon y el despotismo de Juan Manuel de Rosas: aplicaciones del paradigma indiciario al retrato de Lucía Carranza de Ro-
dríguez Orey”, en S. Gayol y M. Madeo (eds.), Formas de historia cultural. Buenos Aires, Prometeo, 2007, págs. 61-69. También Mariela INSÚA, La 
mujer casada en la Nueva España de la Ilustración: la obra de José Joaquín Fernández de Lizardi. Fundación Foro Jovellanos, Gijón, 2009, pp. 77-82.

4 Las aventuras… pág. 59.



299VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

UN POETA ACADÉMICO

Bermúdez de la Torre era un señalado académico li-
meño, seis años, en dos periodos no consecutivos rector 
de San Marcos y jurista consultor de la Inquisición. De su 
padre había recibido el cargo de Alguacil Mayor de la Real 
Audiencia; era contertulio del virrey y marqués Castell-
dos-Rius y muestra preclara del elevado nivel cultural que 
se respiraba en Lima en el primer tercio del siglo XVIII, 
en fin, otra de las tantas figuras injustamente olvida-
das del espléndido periodo virreinal.  

Hombre de leyes y de letras, tenía una de las mejores bi-
bliotecas particulares de su época (a su muerte en 1746 se 

inventariaron 1235 volúmenes)5 y escribió romances, oc-
tavas, loas y sonetos y otras composiciones de circunstan-
cias para exequias, celebraciones, recibimiento de virreyes, 
etc.6 Como era usual, escribió también “aprobaciones” o 
“censuras” a distintas obras científicas de la época, aunque 
sólo llega a publicar una obra de carácter histórico, aun-
que de atribución discutida: Triunfos del Santo Oficio Perua-
no7. Tuvo al parecer diez hijos, según Lohmann Villena8, 
de los que sobrevivieron tres a su longevidad. Sus coetá-
neos lo aprecian por su amable e inteligente conversación 
y su humor jocoso9. El Concolorcorvo lo recuerda como 
“un sujeto distinguido y criollo” que a los noventa años le 
dio por “vituperar todas las cosas del país y ensalzar la de 

Aula magna de la Casona de San Marcos, siglo XVIII. Lima, Perú.

5 Cfr. Pablo Macera, “Bibliotecas peruanas del siglo XVIII”, en Trabajos de historia. I. Lima, INC, 1977, pág. 307. También Irving Leonard, “Los libros 
en el inventario de bienes de don Pedro de Peralta Barnuevo”. Boletín Bibliográfico de la Universidad Mayor de San Marcos. Núms. 1-4 (1941), págs. 1-7

6 Cfr. Luis Alberto Sánchez, El doctor océano. Estudios sobre don Pedro de Peralta Barnuevo. Lima, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 1967, 
pág. 65.

7 Lima, Imprenta Real, 1737.
8 El arte dramático en Lima, Madrid, Estades, 1945, pp. 345-346.
9 Se burlaba de la capacidad de predecir temblores del almanaque de Peralta Barnuevo diciendo que para hacerle caso se iba a dormir a la torre de 

Santo Domingo. Cfr. Irving Leonard, Obras dramáticas de don Pedro de Peralta…, pág. 13.



300 LENGUAJE Y PÚBLICO DEL TELÉMACO EN LA ISLA DE CALIPSO DE BERMÚDEZ DE LA TORRE

la península” (cosa que Navarro Pascual pone en duda), 
pero no vivió tanto, y su recuerdo debía ser ya borroso 
para entonces10. Tras la sonrisa la amargura. Riva-Agüero 
percibirá ya un matiz melancólico en su pluma, en la que 
la expresión reiterada de la crueldad del amor no parece 
explicarse solamente merced a un mero tópico poético11.

José Navarro Pascual sólo publicó un breve libro sobre 
la vida de Bermúdez de la Torre, en 197312, y un brevísimo 
artículo, lleno de expresiones agudas y de ideas hondamen-
te meditadas sobre Bermúdez de la Torre y el gongorismo 
peruano, donde justifica su estudio, aunque se proponga 
mostrar únicamente la estructura narrativa del poema13. 
Hay una bibliografía extensa –argumenta José Navarro– 
sobre los escritores virreinales, pero las más de las veces 
se limita a repetir listados de títulos y nombres propios, 
y faltan estudios críticos suficientemente rigurosos. El jo-
ven egresado de la Facultad de Letras de la Universidad 
Católica no se arredró y acometió el estudio de uno de 
los poemas más extensos y complejos de la literatura vi-
rreinal, probablemente atraído por el singular tratamiento 
de la materia clásica en el ambiente cortesano virreinal.

Pero son posiblemente varios los motivos por los que 
el joven Navarro Pascual quiso dar a conocer un autor tan 
difícil como desconocido. Recuerda las palabras de Dá-
maso Alonso: si los autores de la escuela conceptista son 
difíciles para un lector de hoy, los escritores de segunda 
o tercera fila lo son más, porque detrás de las figuras re-
tóricas no se logra encontrar el brillo de las Soledades de 
Góngora14. Su lectura arroja siempre un sentimiento de 
decepción que demuestra a las claras lo difícil que es ha-
llar, en realidad, el verdadero arte literario. 

Navarro Pascual quiere hacer frente, de todos modos, 
a la peyorativa imagen que ha legado la tradición filológi-
ca peruana de sus propios escritores virreinales: aunque 
Riva Agüero atemperó sus calificativos desde sus primeras 
obras, fundamentalmente en Carácter de la literatura del Perú 
Independiente (1905) a las más tardías (sus trabajos sobre 
Peralta y Barnuevo, por ejemplo), siempre consideró que 
las poesías gongoristas del virreinato eran de poco valor y 
casi ningún interés. La crítica peruana sigue considerando 
que los poetas limeños eran tan solo un pálido reflejo de 
los grandes poetas del siglo de oro y tampoco les conce-
den en general el menor crédito a su originalidad o valía. 

Imitación y gongorismo son palabras reiteradas en la 
crítica y la historia literarias peruanas como denuestos 
sin paliativos, aunque en algunas ocasiones se haya rei-
vindicado un espíritu barroco para el Perú. Pero tal jui-
cio es demasiado severo y desconoce desde una visión 
en el fondo positivista y moderna las motivaciones e in-
tenciones de los escritores virreinales, de cuya nómina 
habría que rescatar, por sus méritos, autores como el Lu-
narejo, Espinosa de los Monteros, Peralta, el Conde de 
la Granja, Llamosas o como señalara el profesor Nava-
rro, nuestro Bermúdez de la Torre15.  

LAS TESIS DE JOSÉ MARÍA NAVARRO PASCUAL

Corría el año de 1964 cuando siendo estudiante de 
Letras en la Pontificia Universidad Católica, José María 
Navarro revisó por primera vez el Telémaco de Bermúdez 
de la Torre en su manuscrito que se conserva en la Bi-
blioteca Nacional de Lima, llevado por las noticias de su 
amigo y profesor, el doctor Enrique Carrión Ordóñez en 
el curso de una investigación bibliográfica sobre la Aca-
demia Palatina del Virrey Marqués de Castell-dos Rius.

El manuscrito había sido obsequiado por el aboga-
do piurano Vegas García a su amigo Luis Alberto Sán-
chez, quien editó una pequeña parte del poema con 
una breve introducción (en la que equivoca la fecha de 
su fallecimiento)16. Al parecer Ricardo Vegas lo había ad-
quirido de un particular de la provincia serrana de Aya-
baca, en la frontera con el Ecuador. En la actualidad se 
conserva en la Biblioteca Nacional de Lima. 

Sucesivas lecturas le permitieron descubrir indicios, 
cada vez más promisorios, de estructura, estilo, temas, 
fuentes: luego de cinco años de intenso trabajo no ha-
bía podido terminar la edición de los cuatro cantos 
que componen el poema y presentó dos tesis: una con 
la anotación del primer canto, que le valió el bachille-
rato, y otra con el estudio del lenguaje de Bermúdez de 
la Torre, que le mereció el grado de doctor. 

La tarea fue tiránica, como lo confiesa José Navarro Pas-
cual, “por la vastedad del texto, por la ambigüedad de su lenguaje, 
por la erudición caleidoscópica vertida en abundantes alusiones y 
por tantos otros Scilas y Caribdis que surgían a cada paso”. Pero 

10 Concolorcorvo, Lazarillo de ciegos caminantes, Biblioteca de Cultura Peruana, Parías, Desclée de Brower, 1938, pág. 337.
11 José de la Riva-Agüero, Sociedad y literatura limeñas en el siglo XVIII, en Obras completas, Lima, Villanueva, 1963, t. II, pág. 311.
12 Bermúdez de la Torre, escritor virreinal: notas sobre su vida y su época. Piura, Colección Algarrobo, Universidad de Piura, 1973, 64 pág.
13 “Un poema narrativo de la Colonia: ‘Telémaco en la isla de Calipso’”, en Humanidades, Revista de la Facultad de Letras de la Pontificia Universidad 

Católica del Perú, 4, 1970-1971, pp. 213-239.
14 Cfr. Dámaso Alonso, Estudios y ensayos gongorinos, Madrid, Gredos, 1955, pág. 90.
15 Bermúdez de la Torre, escritor virreinal... pág. 16.
16 Cfr. Luis Alberto Sánchez, “Telémaco en la isla de Calipso”, en la Revista Histórica, 8, 1928, pp. 243-284. También El doctor Océano… pág. 110.



301VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

detrás del esfuerzo venía “la recompensa de un nuevo valor 
poético o narrativo hallado entre los laberintos del estilo”.

Este rescate de la literatura virreinal peruana quedó 
inédito. José María Navarro se daba cuenta perfectamente 
de que era un trabajo todavía incompleto, y lo conservó 
entre sus múltiples y diversas obligaciones, mientras en los 
tiempos que reservaba al estudio avanzaba algunos descu-
brimientos sobre Martínez Compañón o arreglaba su estu-
dio y traducción al castellano –un trabajo de envergadura 
al que no se le ha dado todavía la significación que mere-
ce– del anónimo Planctus indorum cristianorum, una denun-
cia profética escrita en latín e impresa clandestinamente 
en el Perú del siglo XVIII17. El asunto de Bermúdez quedó 
relegado y requeriría todavía de anotaciones y aclaraciones 
diversas. No podía publicarse de ese modo pero lo ofrecía 
con toda generosidad a los investigadores. 

José María Navarro finalmente se ordenó sacerdote y 
luego de unos años de intensa atención espiritual en Ca-
ñete y Lima, falleció en el año 2008, luego de haber sopor-
tado y sobrellevado la recuperación de un grave accidente 
y de dolencias y enfermedades diversas que se le fueron 
revelando progresivamente.   

UN POEMA VIRREINAL DE TEMA CLÁSICO

Aunque Telémaco aparece en los tres primeros cantos 
de la Odisea, Bermúdez versifica básicamente la primera 
parte de las aventuras de Telémaco relatadas por Fénelon 
“el original histórico” dice Bermúdez en el argumento al 
primer canto. Su versificación abarca los siete primeros 
libros (la estancia del príncipe en la isla de Calipso) de un 
total de veinticuatro que contiene el original en prosa. La 
mayor parte del texto de Bermúdez es una amplificación 
muy libre de ese material, además de inventar toda una se-
rie de acontecimientos (la muerte de Eucaris), a partir de 
la aparición de Antíope a la que Fenelón apenas le dedica 
unas breves alusiones: Telémaco confiesa a Mentor, en las 
últimas páginas de la versión francesa, que se ha enamo-
rado de la prudente hija del rey de Salento y que espera 
convertirla en su esposa luego de subir al trono de Itaca. 

Bermúdez fundamentalmente añade de su propia ima-
ginación nutridos diálogos, una larga escena de juicio del 
amor, muy al estilo de las competencias académicas, y cómo 
no un batallón de peripecias en los amoríos entablados entre 
los soldados de Telémaco y las ninfas de Calipso.  

Para Fenelón, el tropiezo amoroso no es más que un 
pequeño obstáculo, el primero que debe vencer Teléma-
co en su camino hacia la madurez de gobernante, mien-

tras que para Bermúdez la pasión amorosa, los celos y 
desengaños y las amarguras y trastornos que produce 
no solo en Telémaco, Eucaris y Calipso, sino en el pro-
pio Mentor y en todo un conjunto de personajes más 
se convierten en tema central de la epopeya. 

Para Fenelón el personaje de Mentor es fundamental: 
es una lección constante de cómo se debe conducir un 
joven príncipe, recuerdo permanente de qué consideracio-
nes debe tomar en cuenta, qué metas debe perseguir, etc. 
mientras que en Bermúdez es apenas un paralelo amo-
roso y solo al final (para convencer a Telémaco de que 
debe irse de Ogigia), tiene cierta relevancia. Para Fene-
lón, como en el poema homérico, en la figura de Méntor 
se encarna Minerva; mientras que en Bermúdez la dio-
sa sólo lo auxilia y favorece.   

En Bermúdez son especialmente notorias las entrevis-
tas y diálogos femeninos entre Calipso y Eucaris (II, 51-73), 
entre las ninfas y Calipso (II, 7-19), entre Eucaris y Fílida 
(IV, 135-137). En el Telémaco de Fenelón el sentimiento 
amoroso entre el héroe y Eucaris apenas se vislumbra y 
tiene que ser Mentor el que se lo haga saber a Calipso: tan 
sólo Telémaco deja entrever sus sentimientos en una frase 
inoportuna. En el poema virreinal Telémaco y Eucaris se mi-
ran, se embelesan, se anhelan, declara él su amor entre en-
cendidas caricias, ella consiente tras una breve resistencia.

En Fenelón los sentimientos apenas se muestran en 
las acciones, particularmente en la afición por la caza, que 
permite momentos de soledad. En Bermúdez los senti-
mientos son analizados minuciosamente, particularmente 
el desvelo nocturno de los que se aman distantes, pensan-
do el uno en el otro. Veintiún octavas del libro segundo 
están dedicadas a una prolija definición del amor en la 
que las ninfas al servicio de la reina exponen sus razones 
(aquí aparecen nombres inventados como Nais, Nisida, 
o tomados de otros lugares como Cintia, Glauca), ante 
lo cual Calipso convoca a Telémaco para que declare si 
el amor “es lince o ciego” (II, 20, 160). Antes de entrar Te-
lémaco, igual que el macedonio en el Libro de Alexandre, 
contempla pinturas en las paredes cuyas fábulas le repre-
sentan ya no el porvenir, sino los triunfos y estragos del 
desdén y del amor en las figuras de Dafne y Apolo, etc. 

Todo es ejemplo para persuadirlo en contra de la 
pasión y en defensa de la razón, lo que ya estaba en Fé-
nelon en forma de prudencia, pero aquí importa más la 
exploración de los sentimientos amorosos y su expresión 
en gestos, dibujos y guirnaldas. Finalmente “todos su amor 
discretos declararon” (II, 82, 650): Telémaco y Eucaris, y los 
soldados de Telémaco y las compañeras de Eucaris en una 
telenovela en que todos participan: Ericto se rinde a Nais, 

17 José María Navarro Pascual, Una denuncia profética desde el Perú a mediados del siglo XVIII: el planctus indorum christianorum in America peruntina. Lima, 
Pontificia Universidad Católica del Perú, 2001.



302 LENGUAJE Y PÚBLICO DEL TELÉMACO EN LA ISLA DE CALIPSO DE BERMÚDEZ DE LA TORRE

que se ha fijado en Alcino aunque éste se enamora de 
Elisa, Ismenio halla dormida a Leucotea, quien se enoja al 
verle, Clori dispara un venablo a la espesura pensando que 
había una fiera entre las ramas y con el hiere a Polidoro, 
su enamorado, que la buscaba, Dorida se cae en al monte 
y la recibe en sus brazos Tebandro y así todo son caricias y 
finezas. “Solos se hallaban, porque en dulces yerros, / las ninfas 
y monteros que venían / corriendo montes, fatigando cerros, / 
los campos y las fieras perseguían”, aunque eso sí, “no se atreve 
el deseo a irreverencias” (II, 97, 769).   

En Fénelon la cólera de Calipso se resuelve apenas en 
un párrafo, mientras que Bermúdez dedica sentidas octa-
vas al análisis de los celos “ciega homicida de la razón que en 
su volcán se encalma, pena adorada, ofensa apetecida” (III, 44, 
345-346), apodos conglobados con que elabora unos ver-
sos llenos de patetismo, aunque no exentos de torpezas. 
Siguen luego las palabras furiosas de Calipso (III, 57-69).

Telémaco igual abandona para siempre la isla, pero a 
través de una visión la pobre Eucaris podrá ver (en el poe-
ma, pero no en el relato original) cómo su Telémaco ha 
merecido el amor de Antíope, a la que ha rescatado de su 
raptor Aristeo y junto al triunfo final del amor de Telémaco 
y Antíope contrasta la desgracia final de Eucaris, a quien 
pierde su propia desesperación). El amor de Telémaco ha-
cia Antíope está marcado por la prudencia: “Que en un bien 
en que el gozo no es violento / al ansia da la posesión aumento”, y 
logra el respeto tanto de sus súbditos como de sus vecinos:

Con prudencia mayor que su fortuna
los ánimos atrae generoso,
y sabe así con alto magisterio
mandar aún más las almas que el Imperio. 

(IV, 129: 1029-1032).

Pero en Bermúdez no hay una palabra referida a los 
sistemas de gobierno ni a las diferencias entre los países 
que se mencionan, aunque su conclusión no es dife-
rente. Todo parece igual, un escenario rococó en el que 
solo los personajes femeninos (Calipso, Eucaris) son des-
critos con nitidez y vigor18.   

El texto de Bermúdez no es imitación del modelo 
francés, sino producto de una elaboración propia tan-
to de los materiales como del lenguaje empleado por 
Fénelon para convertirlos en un poema épico corte-
sano de tono rococó y algo más que meros atisbos de 
Ilustración, adaptado al público y la sensibilidad im-
perantes en Lima a inicios del siglo XVIII. 

EL PROBLEMA DE LA DEDICATORIA 

Bermúdez dedica el poema al virrey don Melchor An-
tonio Portocarrero y Laso de la Vega, tercer Conde de la 
Monclova (1636-1705). Nunca pudo gozar de sus versos, 
pues por la fecha en que suponemos que fue escrito el poe-
ma el virrey ya había muerto. Seguramente tampoco ha-
bría sido de su complacencia. Nacido en Madrid, en 1636, 
Grande de España, militar destacado en las guerras con 
Francia, fue virrey del Perú desde 1689 hasta su muerte, 
uno de los gobiernos virreinales más extensos y apacibles. 

Ricardo Palma dice que lo apodaban “Brazo de plata” 
festejando su complaciente interés por las mujeres con 
una letrilla satírica y lo más probable es que se lo inven-
tara el propio Palma, como muy bien supone Lohmann 
Villena19. No nos consta en todo caso la veracidad de esa 
complacencia. Tuvo seis hijos y mostró interés por las le-
tras, el teatro y defendió a la Universidad de San Mar-
cos, sin llegar a la pasión por la poesía y las academias 
que tendrá su sucesor. Fue siempre un soldado y sus dos 
mayores hijos lo serían también. Había perdido el brazo 
derecho (“brazo diamantino” dice Bermúdez en los versos 
de la dedicatoria) no en la batalla de Arras, como dice 
Palma, sino en la de Dunas, en Dunquerque, también 
contra los franceses, en la que participó luego, sin que esa 
pérdida le hiciera desistir de su carrera militar. 

Resulta al menos chocante que un poema que escamo-
tea todos los asuntos políticos y militares para conceder la 
mayor atención a la problemática sentimental o amorosa 
se dedique a un virrey que siempre se consideró un sol-
dado y no se distinguió precisamente, como lo haría su 
sucesor, por interés alguno en la poesía, en las artes o en 
la antigüedad clásica. Bermúdez en realidad se disculpa, 
en la dedicatoria al virrey, por no tratar asuntos militares:

Escuchad, no las armas y furores
de Marte, ardientes en su horror sangriento,
sino de Amor los trágicos rigores
que expongo en dulce llanto, en triste acento. 
(I, 5, 33-36)

Las demás aventuras de Telémaco “contenidas en el 
libro francés”, dice Bermúdez, se dejan “reservadas a otras 
discretas y elegantes plumas”, o sea que deja para otros las 
relaciones de batallas, sacrificios, alianzas y negocia-
ciones con que bordea todo el Mediterráneo el hijo de 
Ulises. Tal vez el conde de la Monclova les hubiera pres-

18 Ver José Navarro Pascual, Telémaco en la isla de Calipso. Estudio y crítica. Tesis de Bachillerato. Lima, 1971, pág. 94. De aquí tomamos todas las citas 
del poema.

19 Cfr. Guillermo Lohmann Villena, La poesía satírico-política durante el virreinato. Lima, 1972, pág. 75.



303VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tado más atención. Pero es evidente que en la sociedad 
limeña de entonces la cuestión de las formas mejores de 
gobierno y el modo como debía comportarse un prínci-
pe o un rey eran asuntos lejanos y menos apasionantes 
que las delicias y resquemores de las amorosas relaciones. 

La dedicatoria del poema habría encajado mejor en 
las manos de Castelldosrius, su sucesor, pero queda la 
cuestión en el terreno de las interrogantes que todavía na-
die ha abordado.    

EL PÚBLICO LIMEÑO DEL TELÉMACO

Navarro Pascual centra su interés en el tema del es-
carmiento y el desengaño, situando la obra en un alar-
ga tradición hispánica que procede desde la Celestina y 
el Buscón y tiene sus más directos precedentes en obras 
como el Desengaño de Amor en Rimas de Pedro Soto de 
Rojas (1625)20, que se cita también en el prólogo de la 
obra y constituía un tópico muy reiterado, con raíces pre-
cisamente en la Eneida y otros textos clásicos. La tesis se 
apoya en características muy concretas del lenguaje del 
Telémaco, como la abundancia de momentos sentenciosos 
(aunque no dominan tanto el discurso como en Féne-
lon), y el argumento de carácter disuasivo, con un final 
patético enfrentado a otro feliz, en contraposición didác-
tica: el amor apasionado conduce a la muerte, mientras 
que el amor razonable, el amor en que el que ama no se 
pierde sino que es dueño de sí mismo, ese amor asegura 
una vida feliz y el respeto de todo el reino (“magisterio” 
para las almas), por su prudencia. No difiere en ello del 
Fénelon, aunque éste trate muchos otros asuntos más21. 

Navarro Pascual aborda por primera vez muchas cues-
tiones relativas al poema y a su autor que no se terminan 
de resolver satisfactoriamente. Por ejemplo, dice que “con-
vendría esclarecer el papel exacto que desempeñaban las damas 
en esas reuniones” en que se leían el Telémaco u otros textos 

similares. Luis Alberto Sánchez insinúa que eran simples 
espectadoras y anfitrionas amenas. Ella Dumbar Temple 
pensaba que eran tímidas poetisas marginadas del movi-
miento literario apenas admitidas en las sesiones. Muy 
al contrario, Tauro del Pino imaginaba en ellas induda-
bles prodigios de erudición y de maestría poética a la par 
que motivo de inspiración para los varones. Dado el con-
siderable número de damas que se dedicaron al cultivo 
de la poesía Navarro Pascual se inclina por la opinión de 
éste último, si bien deja la cuestión abierta22. 

Si consideramos las diferencias entre el Telémaco de 
Bermúdez y el de Fénelon, su fuente más inmediata, pode-
mos suponer con gran seguridad que las poderosas damas 
de la alta sociedad limeña constituían el público princi-
pal del poema cuyo propósito oculto podía ser ganarse su 
amistad (la dedicatoria pide veladamente “magníficos favo-
res” (I, 5, 37), a la vez que procurar el escarmiento de las 
jovencitas a cuyas lágrimas podrían aludir los versos del 
prólogo: “Del mismo amor haré correr veloces / las lágrimas por 
ecos de mis voces” (I, 5, 39-40).    

FINAL

Quedan por resolverse asuntos mil, empezando por 
la autoría de algunas octavas del poema que podrían ser 
de Lorenzo de las Llamosas23. Por otra parte, el profesor 
Eduardo Hopkins revisó las semejanzas textuales advertidas 
ya por Navarro Pascual24 entre el Telémaco en la isla de Calipso 
de Bermúdez de la Torre y Solier, y el Demofonte y Filis que 
Vargas Ugarte había atribuido al mismo Llamosas, conclu-
yendo que este último es una “caprichosa construcción” deri-
vada del primero25. Todo parece indicar que en el ambiente 
limeño se compartían temas, intereses y composiciones en 
un círculo relativamente estrecho. Lorenzo de las Llamosas 
era también limeño y casi contemporáneo de nuestro autor 
(había nacido en Lima solo cuatro años antes), aunque pasó 

20 Navarro Pascual consultó la edición de Antonio Gallego Morell, Obras de don Pedro Soto de Rojas. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. Instituto de Filología Hispánica Miguel de Cervantes, 1950.

21 Ideas semejantes –señala Navarro Pascual– expresa Peralta Barnuevo en el prólogo de su Lima fundada. Cfr.  José Navarro Pascual, Telémaco en la 
isla de Calipso…, pág. 113.

22 Bermúdez de la Torre, escritor virreinal... pág. 33.
23 José Antonio Rodríguez Garrido se percata de que el Telémaco utiliza algunas octavas originales e inéditas de Llamosas que constan en su manus-

crito autógrafo de También se vengan los dioses (de 1689). José Antonio Rodríguez Garrido, “Lorenzo de las Llamosas y el pensamiento criollo en el 
Perú a fines del siglo XVII”, en Karl Kohut y Sonia V. Rose (eds.), La formación de la cultura virreinal, II: El siglo XVII, Frankfurt/Madrid, Vervuert/
Iberoamericana, 2004, pp. 455-472.

24 José Navarro Pascual, Telémaco en la isla de Calipso…, pág. 128 nota.
25 Eduardo Hopkins Rodríguez, “Un problema de atribución en literatura colonial peruana: Demofonte y Filis o Telémaco en la isla de Calipso”, Letras 

(Lima), 48, 84-85, 1976, pp. 121-134, Cito pág. 126.



304 LENGUAJE Y PÚBLICO DEL TELÉMACO EN LA ISLA DE CALIPSO DE BERMÚDEZ DE LA TORRE

a España en 1991, al servicio del anterior virrey duque de la 
Palata, quien murió en el viaje de regreso, tras lo cual siguió 
como autor dramático y al servicio de distintos señores y 
comisiones hasta su muerte26.   

Unos meses antes de la muerte del padre Navarro recibí 
de sus propias manos una copia de las dos tesis, con el per-
miso para publicarlas en un solo volumen. Son abultadas: 
de 450 y 600 páginas aproximadamente. Hemos avanzado 
bastante en la revisión del texto de su tesis doctoral: El escar-
miento y el desengaño en el lenguaje de “Telémaco” de Bermúdez 
de la Torre”. Lo otro requiere de un trabajo más arduo, pues 
con la introducción a la vida y la obra de Bermúdez de la 
Torre José María Navarro presentó una transcripción cui-
dada del poema completo, si bien sólo alcanzó a completar 
las anotaciones en el primero de los cantos. Los demás es-
tán en blanco y falta arreglar la ortografía y la puntuación.

Es probable que un joven investigador de la Universi-
dad de Piura aborde el reto de anotar los otros tres cantos 
para publicar a continuación el poema completo con la 
introducción del propio Navarro Pascual y tal vez un es-
tudio que trate de resolver las cuestiones planteadas. Hoy 
por hoy, no se podría publicar el “texto completo parcial-
mente anotado” en la forma como lo transcribe Navarro 
Pascual, con una modernización a medias de las grafías 
y la puntuación: debería hacerse modernizando comple-
tamente el texto del poema y arreglando debidamente 
su puntuación, para lo cual hace falta una comprensión 
cabal del texto. Bermúdez de la Torre y toda la tradición 
culta del Perú virreinal, tan extraña y tan apasionante 
al mismo tiempo, merecen, en honor a la verdad, una 
mejor consideración de buena parte de la intelectuali-
dad y de la sociedad peruana en su conjunto. 

26 Ver Miguel Zugasti, “Lorenzo de las Llamosas, escritor entre dos mundos”, en Criticón, 203-203, 2008, pp. 273-294.



305

UNA MIRADA AL BARROCO. 
EXPOSICIÓN FOTOGRÁFICA

TERESA VILLEGAS DE ANEIVA1  

Cada dos años, se realiza en nuestro país una de 
las más importantes reuniones académicas inter-
nacionales dedicadas al conocimiento y difusión 

de nuevos estudios y reflexión sobre temas relacionados 
al Barroco. Para el VI Encuentro Internacional sobre 
Barroco, en torno al tema “La imagen del poder”, se ha 
planificado como actividad complementaria la Exposi-
ción Fotográfica “Una mirada al Barroco”. 

Con el objetivo de abrir un espacio de acceso libre y 
amplia difusión al público general sobre el barroco y al-
gunos de sus elementos, se planteó la realización de esta 
exposición cuya base es la información visual. Cada ima-
gen nos acerca a magníficos ejemplos que revelan el es-
plendor de una época (siglos XVI-XVIII) y que quedan 
como testimonio de una prolífica producción cultural; 
patrimonio tangible que se conserva en el presente en di-
versos países y regiones de Europa y América, como parte 
del Patrimonio Cultural de las naciones y en muchos ca-
sos, Patrimonio de la Humanidad.  

Esta herencia material tiene equivalente en el legado 
intangible. El pensamiento y la visión barroca repercute 
en el patrimonio inmaterial y se impregna en la vida co-
tidiana, generando procesos y expresiones culturales de 
profundo significado, de allí, el valor y riqueza de nume-
rosas tradiciones o acciones culturales concretas como la 
fiesta, expresiones religiosas, danzas, etc. que se ven refle-
jadas aún hoy a través del continente americano, donde 
códigos, símbolos y significados, son parte de las identida-
des y del desarrollo de las culturas.   

LA EXPOSICIÓN
 
Para llevar a cabo la exposición “Una Mirada al Ba-

rroco”, se invitaron a las Embajadas de España, Francia, 
Italia, Brasil y al Consulado General de Chile, que junto a 
varias instituciones culturales de Bolivia, presentaron una 
serie de imágenes en una muestra enlazando vínculos y 
semejanzas entre ejemplos del barroco europeo y el ba-
rroco que se desarrolló en nuestra América. 

 Cada uno de los países participantes de esta exposición, 
nos entregó una interesante visión del  alcance de este esti-
lo que revolucionó no solo las artes, sino también el modo 
de comprender el mundo. Los elementos perviven en to-
das las manifestaciones artísticas, siendo los más evidentes 
aquellos que se pueden admirar en los conjuntos arqui-
tectónicos, escultóricos o pictóricos y a través de la icono-
grafía y el arte religioso que deslumbrará en su desarrollo.   

La difusión del barroco, coincide además con aconteci-
mientos que marcaron la historia de la humanidad. La lle-
gada a América, se convirtió en el eje desde donde la pro-
ducción artística adquirió una propia interpretación del 
estilo, cuyo dinamismo entre la visión europea y los ele-
mentos propios del continente, generaron una enriquece-
dora convivencia, que en la zona andina se conoce también 
como “barroco mestizo”, importante aporte al desarrollo 
de las artes.      

El arte barroco, dicotómico, asimétrico, saturado de 
figuras y elementos simbólicos es una de las mayores ex-
presiones de la habilidad y maestría plástica, creaciones 

1 Teresa Villegas de Aneiva es Curadora de la muestra.



306

Verónica. Detalle del paso Camino del Calvario. Gregorio Fernández 
(hacia 1610). Museo Nacional Colegio de San Gregorio. Valladolid.

Paso Elevación de la cruz. Francisco Rincón. 1604. Museo Nacional 
Colegio San Gregorio. Valladolid. España.

exaltadas que se mantendrán en el tiempo como elemen-
tos de expresión, de respuesta política e ideológica, de fe y 
de profunda creación. Su presencia es hoy, ante nuestros 
ojos, un factor de admiración y un instrumento de lec-
tura de realidades pasadas y ejemplo de la riqueza patri-
monial de la humanidad.   

Es justamente esta complejidad la que se reflejó a tra-
vés de esta exposición, que muestra significativos ejemplos 
del esplendor que se produjo bajo el signo del Barroco.

La muestra estuvo conformada por obras del italia-
no Silvio Mignano en torno al tema “Roma Barroca”. 
España a través de “La Escultura Procesional: El Teatro 
de la Pasión”. Francia con una mirada que contextualiza 
“El  barroco francés a través de dos ejemplos, La Savoir y 
la Ciudad de Nancy”. En tanto que el barroco america-
no estuvo representado por Brasil a través de la obra de 
Aleijandinho, arquitecto y escultor del siglo XVII. Chile, 

identificando elementos constructivos. Perú y Bolivia con 
toda la riqueza y esplendor que se desarrolló en la zona 
andina con la serie fotográfica de Danilo Barragán Rocha. 
Así también, el territorio que ocupó la Real Audiencia 
de Charcas, con la presencia y logros de la excepcional 
obra misional jesuítica, cuya expansión fue notable en 
esta parte de América y otra magnífica muestra dedica-
da al patrimonio artístico monumental de Bolivia que 
abarca los siglos XVI, XVII y XVIII, ambas realizadas 
por la Casa de la Libertad dependiente de la Fundación 
Cultural del Banco Central de Bolivia y las presentadas 
por la Universidad Privada de Santa Cruz: una “Muestra 
del legado fotográfico de Placido Molina” y la de “Chi-
quitos” de Peter Wigginton. Se suma a este conjunto 
fotográfico, la exposición de obras cumbres de los siglos 
XVI, XVII y XVIIII de maestros potosinos que pertene-
cen al Museo Casa de la Moneda de Potosí.  

LA ESCULTURA PROCESIONAL. 
EL TEATRO DE LA PASIÓN
Valladolid. España                       

Esta muestra fotográfica refleja las obras maestras de 
los Pasos Procesionales y Conjunto de Ángeles, produci-
das en la primera década del siglo XVII, por dos grandes 
maestros de la escultura española.  

El Museo Nacional Colegio de San Gregorio, custo-
dia y conserva buena parte de la escultura procesional de 
Valladolid y acoge entre otros, los Pasos Procesionales: La 
elevación de la Cruz de Francisco del Rincón y Camino 
del Calvario de Gregorio Fernández. Esta colección escul-
tórica española es la más importante de la Península y una 
de las más destacadas del período mencionado.  

Muestra presentada con el apoyo del Museo Nacional Colegio 
de San Gregorio y la Embajada de España - AECID. 

MUESTRAS QUE INTEGRAN LA EXPOSICIÓN



307

ROMA B ARROCA d e S ilvio M ignano                                                                   
Italia 

 
Resumir una ciudad en pocas palabras es imposible, 

y aun más, Roma, con la riqueza y la complejidad de sus 
tres milenios de historia. Sin embargo, se puede decir que 
en su imagen inmediata Roma es barroca. Por cierto, hay 
un sinfín de monumentos de la época romana, iglesias 
románicas y hasta bizantinas, los edificios humanistas y 
renacentistas, las obras del manierismo, pero, la tonali-
dad que conecta esos elementos y hasta los posteriores, 
del los s. XVII y XVIII, o de la modernidad y contempo-
raneidad es definitivamente barroca. Silvio Mignano en-
cierra en estas fotografías su íntima mirada hacia aquella 
imagen de Roma que la consagró como ciudad eterna.  

La muestra contó con el apoyo de la Embajada de Italia.

Esta muestra nos acerca al patrimonio cultural de la 
región de Savoie (Alpes) y la ciudad de Nancy, al noreste 
de Francia, con importantes iglesias y capillas que datan 
de los siglos XVII y XVIII y que marcan la ruta conocida 
como “Caminos del Barroco”. La riqueza  de la decoración  
interior con espléndidos retablos dorados y policromados 
y pintura mural contrasta con la sencillez que presentan 
estas iglesias en su aspecto exterior.      

La ciudad de Nancy conocida principalmente por su 
Palace Stanislas, del siglo XVII, está dividida en dos villas, 
la vieja y la nueva, y alberga una serie de edificios y obras 
de gran valor histórico-artístico, hoy en día varias de ellas 
cumplen funciones de servicio público.  

Exposición presentada gracias al Conseil Géneral de Hau-
te Savoir. Conservation Départementale du Patrimoine, CG 
73 - Jean-François Laurenceau / Alain Franchella y de la Em-
bajada de Francia.    

Plaza Navona. Fuente de los cuatro ríos. Italia.

Iglesia de San Juan Bautista. Detalle de altar. Savoie. Francia. Iglesia de Champagny. Savoie. Francia.

EL BARROCO FRANCÉS A TRAVÉS DE DOS 
EJEMPLOS. LA SAVOIE Y LA CIUDAD DE  NANCY 
Francia



308

Iglesia de San Lorenzo. Detalle de la portada. Potosí. Bolivia.

Vista de la Catedral de Cuzco. Perú.

Profeta Daniel. Santuario del Buen Jesús de Matosinhos”. 1795-1805. 
Congonhas de Campo. MG. Brasil.

BARROCO ANDINO. PERU-BOLIVIA 
de Danilo Barragán Rocha                                      

Esta serie de fotografías muestra ejemplos de obras rea-
lizadas en los siglos XVII y XVIII en regiones de Bolivia y 
del Perú, tanto en lo referido al patrimonio tangible como 
inmaterial, que hoy en día son parte importante del patri-
monio cultural de la región andina. Obras valiosas como 
la Iglesia de San Lorenzo de Potosí, que congrega el arte 
plasmado por maestros indígenas, muestra la gran calidad 
y creación en cada uno de los elementos que se plasman 
en la portada de esta iglesia. Ejemplos similares se han 
dado en otras obras arquitectónicas, además de pinturas 
y esculturas entre otros tipos de arte que han dado lugar 
a obras que contribuyen a la identidad cultural local. La 
muestra es un recorrido por distintas ciudades andinas: 
Potosí, Sucre, La Paz, Cuzco, entre otras, que concentran 
una gran riqueza cultural que hoy en día se conservan y son 
elementos importantes para el turismo cultural. 

Muestra presentada por la Fundación Visión Cultural. 
 

ALEIJANDINHO. SANTUARIO  DEL BUEN JESÚS 
DE MATOSINHOS
Brasil

Aleijandinho (Antonio Francisco Lisboa; 1738-id.- 
1814). Arquitecto y escultor brasileño, es considerado una 
de las personalidades más representativas del arte brasile-
ño. Apodado Aleijadhinho –el lisiado– a raiz de una en-
fermedad deformante. Sus obras más destacadas son la fa-
chada de la Iglesia de San Francisco en Ouro Preto, su ciu-
dad natal y las esculturas, el púlpito y los altares del mismo 
templo, así como el conjunto escultórico que representa a 
doce profetas realizado para el santuario del Buen Jesús de 
Motozinhos, esculpidas en piedra jabón azulado, casi de 
tamaño natural.     

Muestra presentada por la Embajada de Brasil. 



309

LA OBRA JESUÍTICA EN LA REAL AUDIENCIA 
DE CHARCAS. Perú-Bolivia-Argentina-Paraguay

Concebida en paneles didácticos, este conjunto nos 
muestra el trabajo material que realizaron los jesuitas en 
el vasto territorio de la Audiencia de Charcas (Perú, Boli-
via, Argentina y Paraguay). Se aprecia en esta colección la 
variedad arquitectónica de iglesias y capillas de las ciuda-
des importantes, como también de las reducciones y las  
estancias jesuíticas. En referencia a la escultura, se observa 
la grandiosidad de retablos, las tallas de imágenes, pintu-
ras y otros que fueron parte de este gran proyecto educati-
vo y evangelizador.     

Exposición presentada por la Casa de la Libertad (Sucre), de-
pendiente de la Fundación Cultural del Banco Central de Bolivia.

La iglesia católica a partir del siglo XVI, difundió su 
doctrina y se extendió a lo largo y ancho de este nuevo 
continente. En el caso específico de Bolivia, durante los si-
glos XVII y XVIII se levantaron cientos de construcciones 
religiosas como iglesias, conventos y capillas en casi toda la 
vasta geografía.     

La exposición mostró la riqueza monumental y la va-
riedad arquitectónica y escultural que se inició con el re-
nacimiento, pasando por el manierismo, rematando en el 
barroco que, al paso de algunos años recibió una gran in-
fluencia de lo nativo, surgiendo de esta manera un nuevo 
estilo dieciochesco conocido como barroco mestizo. Este 
paseo fotográfico hace un recorrido por treinta ciudades 
y pueblos que conservan lo mas valioso del patrimonio 
monumental de Bolivia.     

Exposición presentada por la Casa de la Libertad (Sucre), de-
pendiente de la Fundación Cultural del Banco Central de Bolivia.

EDIFICACIONES 
CON ELEMENTOS BARROCOS EN CHILE. Chile

Cabe destacar que dada la ubicación geográfica y la 
situación administrativa de Chile durante los siglos XVII 
y XVIII, además de la condición sísmica del territorio, es 
que no se encuentran obras de carácter barroco en su to-
talidad, como en las ciudades de México y Lima, sedes 
de los antiguos Virreinatos de la Nueva España y Perú 
respectivamente. Es así, que más bien puede hablarse de 
elementos barrocos como el  Retablo de la Iglesia de San-
ta María Loreto de Achao, Murales de la Iglesia de Pari-
nacota, Portal labrado de la Iglesia de Socoroma y Portal 
labrado de la Iglesia de Usmagama.  

Exposición presentada por el Consejo de Monumentos Nacio-
nales de Chile y el Consulado General de Chile. Iglesia de Santa María de Loreto. Achao. Chile. Primera mitad siglo XVIII.  

(Foto. Cristhian Matzner). CMN.

Iglesia de San Francisco. Altar Mayor. Cochabamba. Bolivia.

San Ignacio de Loyola. Oleo / lienzo. Iglesia de San Miguel. Sucre. 

DEL RENACIMIENTO AL BARROCO
Bolivia



310

Iglesia de Santiago. Chiquitos. Santa Cruz. Bolivia.

Iglesia de Santiago. Detalle altar mayor. Santa Cruz. Bolivia.

Virgen lavandera. Melchor Pérez Holguín. Potosí. Bolivia.

CHIQUITOS de Peter Wigginton                                                        

Esta serie de fotografías muestra el recorrido del artista 
durante su paso por los pueblos de Chiquitos - Bolivia.  
En sus viajes y trabajo se propone documentar la vida real 
de estas poblaciones, especialmente en su relación con la 
música expresando: “Yo intento conectarme sensiblemen-
te con las personas de estos pueblos, con los jóvenes y tam-
bién con los mayores”. Estas fotos fueron tomadas desde 
octubre de 2008 hasta enero del 2011.   

Muestra presentada por la Universidad Privada Santa Cruz- 
Bolivia. 

RETROSPECTIVA DE LA MISIÓN DE 
CHIQUITOS. EL LEGADO DE PLACIDO MOLINA

Esta muestra fotográfica realizada por la Universidad 
Privada de Santa Cruz, se constituye en un homenaje a 
uno de los más grandes impulsores de la difusión del pa-
trimonio de las Misiones Jesuíticas del Oriente Boliviano, 
como ha sido Plácido Molina, quien ha dejado un valio-
so legado fotográfico que hoy en día podemos apreciar a 
través de las imágenes en exhibición, presentada por la 
Universidad Privada Santa Cruz. Bolivia.  

POTOSÍ MUESTRA 
300 AÑOS DE ARTE Y RIQUEZA 

Se trata de una magnífica exposición que reúne cerca 
de cuarenta obras maestras de grandes pintores potosinos 
que marcaron la historia del arte boliviano a lo largo de 
tres siglos. Conforman esta muestra valiosos ejemplos de 
pintura de los siglos XVII y XVIII, desde obras de Melchor 
Pérez Holguín, Gaspar Miguel de Berrio y Luis Niño entre 
otros, junto a  destacados pintores  del siglo XIX como Juan 
de la Cruz Tapia o Saturnino Porcel y grandes maestros 
del siglo XX como Miguel Alandia Pantoja, Cecilio Guz-
mán de Rojas y maestros activos hasta el presente como 
Enrique Arnal, Ricardo Pérez Alcalá y Alfredo La Placa.

Exposición fue presentada por el Museo Casa Nacional de la 
Moneda (Potosí) dependiente de la Fundación Cultural Banco 
Central de Bolivia.                        


