





Imagen Portada: Santiago. Autor Anénimo
Coleccion Museo Nacional de Arte. Bolivia

Libro publicado por la Editorial Visién Cultural
Fundacion Vision Cultural

Edicién y Produccion General:
Norma Campos Vera

Disefio Grafico:
Fatima Gutiérrez

Impresion: Tecno Print

Deposito Legal: 4-1-1489 - 12
Copyright © Fundacion Vision Cultural
editorial@visioncultural.org

Todos los derechos reservados

La Paz, Bolivia, 2012



Inagen

DEL

PODER

FUNDACION VISION CULTURAL

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL
SOBRE BARROCO






VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ORGANIZACION Y EDICION:
Norma Campos Vera
DIRECTORA DEL VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO
FUNDACION VISION CULTURAL
EL ENCUENTRO ES POSIBLE GRACIAS A:
FUNDACION VISION CULTURAL
GOBIERNO MUNICIPAL DE SANTA CRUZ DE LA SIERRA
UNION LATINA
GRISO - UNIVERSIDAD DE NAVARRA
UPSA - UNIVERSIDAD PRIVADA DE SANTA CRUZ
EMBAJADA DE BRASIL
EMBAJADA DE ESPANA
EMBAJADA DEL ECUADOR
CONSULADO GENERAL DE CHILE
IRD - Instituto de Investigacion para el Desarrollo

CENTRO CULTURAL SANTA CRUZ



VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

CON EL AUSPICIO DE:

GOBIERNO MUNICIPAL DE SANTA CRUZ DE LA SIERRA
Percy Fernandez. H. Alcalde Muncipal
Maria Renée Canelas. Directora de Cultura, Patrimonio y Turismo

Juan Carlos Simoni. Jefe Departamento Cultura y Patrimonio

UNION LATINA
José Luis Dicenta. Secretario General
Lisa Ginzburg. Directora de Cultura
Norma Campos Vera. Representante en Bolivia

GRISO - UNIVERSIDAD DE NAVARRA
Ignacio Arellano. Director

Andrés Eichmann. Co-organizador

UPSA - UNIVERSIDAD PRIVADA DE SANTA CRUZ
Ricardo Martens. Presidente Fundacion UPSA
Lauren Miiller de Pacheco. Rectora
Victor Hugo Limpias. Decano Facultad de Arquitectura

EMBAJADA DE BRASIL
Marcel Fortuna Biato. Embajador
Evandro de Barros. Agregado Cultural

EMBAJADA DE ESPANA
Ramoén Santos. Embajador
Maria Pérez. Agregada Cultural

EMBAJADA DEL ECUADOR
Susana Alvear Cruz. Embajadora
Michel Rowland. Primer Secretario

CONSULADO GENERAL DE CHILE

Jorge Canelas Ugalde. Cénsul General
Alejandra Cilleros. Agregada Cultural



IRD - Instituto de Investigacion para el Desarrollo
Marie-Danielle Demelas. Representante en Bolivia

CENTRO CULTURAL SANTA CRUZ
Jorge Aliaga. Coordinador

UNA MIRADA AL BARROCO: EXPOSICION FOTOGRAFICA

Teresa V. de Aneiva. Curadora

AGRADECIMIENTOS:

Orquesta Sinfénica de Sergipe. Brasil
Calenda Maia. Chile
Orquesta Municipal Camerata del Oriente
Museo Nacional Colegio de San Gregorio. Valladolid - Espaia
Silvio Mignano. Embajada de Italia
Embajada de Francia. Ville de Nancy (France) - Conseil Général de Haute Savoy
Fundacion Cultural BCB
Casa de la Libertad
Rubén Dario Sudrez Arana. SICOR
Cainco
Danilo Barragdn Rocha,
Marcelo Arauz, Paula de Paz Soldan
Erick Rousseau, Paula Palacio
Simona DiNoia, Luis Alberto Paz
Silvia Rosza, Mayra Sanabria
Fatima Gutiérrez, César Campos
Tania Barrero, Fabiola Valda
Miguel Aranda



11

13

23

33

41

49

61

73

81

89

97

CONTENIDO

PREFACIO

Norma Campos Vera
DIRECTORA DEL VI ENCUENTRO
INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

PONENCIAS

LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES
TERESA GISBERT / BOLIVIA

EL LEGADO DE LA ANTIGUEDAD Y DEL MEDIEVO
EN LA ICONOGRAFIA BARROCA DEL PODER
MARGARITA VILA / ESPANA - BOLIVIA

UN ESCUDO, UN INFIERNO:

REPERCUSIONES DE UNA IMAGEN DEL JUICIO FINAL
GABRIELA SIRACUSANO / ARGENTINA

AGUSTINA RODRIGUEZ ROMERO / ARGENTINA

MONARQUIAS RETRATADAS:
IMAGENES PARA LA CONTINUIDAD DEL PODER REAL
AGUSTINA RODRIGUEZ ROMERO / ARGENTINA

LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER
EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA
FERNANDO GUZMAN SCHIAPPACASSE / CHILE
MAGDALENA PEREIRA CAMPOS / CHILE

EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EXJESUITICAS:
EL CASO DE LAS PINTURAS MURALES

DE GREGORIO VILLARROEL EN SAN JOSE DE CHIQUITOS (1810)

ECKART KUHNE / SUIZA

IMAGENES DE UN REY SANTO.

HUELLAS DE LA RECONQUISTA DE SEVILLA
EN LA PINTURA NEOGRANADINA

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / COLOMBIA

MEMORIAS DE APARIENCIAS.

ENTRE LA REPRESENTACION TEATRAL Y EL RETRATO DE GRUPO

LEONTINA ETCHELECU / ARGENTINA

EL REY EN LA HOGUERA: LA DESTRUCCION
DE LOS RETRATOS DE LA MONARQUIA EN VENEZUELA
JANETH RODRIGUEZ NOBREGA / VENEZUELA

TENSIONES NAVIDENAS.

PERMANENCIA DE ELEMENTOS BARROCOS Y SURGIMIENTO

DE ASPECTOS MODERNIZADORES
EN LA PASCUA SANTIAGUINA DEL SIGLO XIX
OLAYA SANFUENTES / CHILE



CONTENIDO

103 IMAGEN EXPORTADA:
EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCION
EL CASO DE QUITO
ALEXANDRA KENNEDY-TROYA / ECUADOR

111  EL AQUELARRE CRIOLLO
MUJERES E INQUISICION EN VENEZUELA
DURANTE LA EPOCA BARROCA
EMANUELE AMODIO / VENEZUELA

125 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES:
LA MOMIA Y EL RETRATO
MARIA ALBA BOVISIO Y MARTA PENHOS / ARGENTINA

135 LA CONSTRUCCION DEL SUJETO INDIO EN EL PERU
POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)
ALEJANDRA VEGA PALMA / CHILE

141 CONQUISTA Y LENGUAJE ESCRITO.
UN IMAGINARIO DEL PODER
CARLOS D. MESA GISBERT / BOLIVIA

147 EL GOBERNADOR DE MOXOS
LAZARO DE RIBERA Y EL PODER
ALCIDES PAREJAS MORENO / BOLIVIA

155 REPRESENTACION DE LOS “BUROCRATAS”
COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVLXVII
EUGENIA BRIDIKHINA / UCRANIA - BOLIVIA

163 EMBLEMAS DE PODER CACICAL
EN BOLIVIA Y PERU S. XVIXVIII
LAURA ESCOBARI DE QUEREJAZU / BOLIVIA

173 SIMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD.
FIESTAS Y CEREMONIALES EN EL CHILE BORBONICO
JUAN MANUEL MARTINEZ / CHILE

179  ELINCA BARROCO:
LOS ORIGENES DE LA POLITICA NEOINCA DEL SIGLO XVII
CARLOS ESPINOSA FERNANDEZ DE CORDOVA / ECUADOR

183 1AMANCHA Y LA SANGRE:
EL MARQUES DE SAN JORGE
CARLOS ROJAS COCOMA / COLOMBIA

193  FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARON.
“VER A TRAVES DE LO VISIBLE LO INVISIBLE”. ELVIO LUNGHI
MABEL AVILA / PARAGUAY

201 PODERIO Y PROTAGONISMO DE LA COMPANIA
DE JESUS: LA IGLESIA Y COLEGIO
DE LA TRANSFIGURACION EN EL CUZCO
ROBERTO SAMANEZ ARGUMEDO / PERU



211

225

241

249

261

271

279

287

291

297

305

CONTENIDO

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO
DE AFIRMACION DE PODER.

EL CASO DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS
VICTOR HUGO LIMPIAS ORTIZ / BOLIVIA

SVMPTUQOSAS FABRICAS Y APARATOS CELEBRES.
ARQUITECTURA Y PODER:

LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO
LUIS JAVIER CUESTA HERNANDEZ / MEXICO

DEVOCIONES Y CONSTRUCCION DE IDENTIDADES
ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS DE LA NUEVA ESPANA (S. XVIII)
RAFAEL CASTANEDA GARCIA / MEXICO

INCAS'Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES:
O DE LOS HECHOS AL PAPEL
ANDRES EICHMANN OEHRLI / ESPANA-BOLIVIA

EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACION
DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS
LYGIA RODRIGUES VIANNA PERES / BRASIL

PODER Y RESISTENCIAS
EN LAS AUTOBIOGRAFIAS POR MANDATO
MARIA EUGENIA OSORIO/ COLOMBIA

EL DESVAN, EL SOTANO Y EL TORNO:
VISUALIZACION DEL PODER PATERNO

EN DOS COMEDIAS DEL BARROCO ESPANOL
GRACIELA BALESTRINO / ARGENTINA

PRESENCIA DEL PODER EN LA NOVELA PICARESCA:
EL CASO DE “EL BUSCON”
EDUARDO GODOY / CHILE

LA IMAGEN DEL PODER:

LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES

EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GONGORA MARMOLEJO
MIGUEL DONOSO RODRIGUEZ / CHILE

LENGUAJE Y PUBLICO DEL TELEMACO EN LA ISLA

DE CALIPSO DE BERMUDEZ DE LA TORRE.

LAS TESIS INEDITAS DE JOSE MARIA NAVARRO PASCUAL (1940-2008)
CARLOS ARRIZABALAGA / PERU

UNA MIRADA AL BARROCO: EXPOSICION FOTOGRAFICA
TERESA V. DE ANEIVA / BOLIVIA



ph ) T
PRESENTACION

Norma Campos Vera
Directora del VI Encuentro Internacional sobre Barroco

| Barroco muestra expresiones tan variadas que constituyen una clara evidencia de contrastes, formas,

simbolos y codigos. Lo percibimos en las diferentes esferas de la vida social. Se plasmaron contenidos

iconogréficos, generando muchas veces rupturas de tiempo y espacio, que fueron aprovechados por

la imaginacion de los artistas, literatos, arquitectos, entre otros, para lograr una vasta produccion cul-
tural. Son las diferentes areas del conocimiento que enriquecieron el periodo barroco. Es innegable que lo com-
plejo sustituyd a lo simple y lo natural facilito el paso al artificio, concibiendo asombrosas formas de expresion.
Reflexionar sobre todo ello, ha dado lugar a las diferentes versiones del Encuentro Internacional sobre Barroco,
cuya sexta version ha sido dedicada al tema “Imagen del Poder”, y que conté con la participacion de especialistas
de diferentes paises en distintas disciplinas, cuyos trabajos se podrdn encontrar en esta publicacion.

El Barroco evidencia una serie de contrastes, ofrece a través de sus numerosos vehiculos expresivos, diversas
formas de manifestaciones, entre ellas, de la autoridad y del poder, en las que el ingenio va de la mano de un
universo de simbolos. Estos elementos requieren variadas competencias de interpretacion. Por ello, es preciso
recurrir a multiples disciplinas para intentar una adecuada aproximacion a estas manifestaciones, a sus soportes
y a sus actores, directos e indirectos.

La representacion del poder se ha plasmado en una serie de obras portadoras de significados en los distintos
ambitos. Las sociedades tuvieron en el periodo Barroco sus peculiaridades. En una sociedad estratificada, las
jerarquias se presentaban permanentemente y se traducian en conductas, indumentarias, simbolos de autoridad,
en obras de arte, arquitectura, obras literarias, musicales, teatrales, etc., que fueron portadoras de significados, a
menudo relacionados con la sacralizacién del poder en su amplio concepto.

De esta manera, fueron influenciadas las sensibilidades y las culturas de todos los estratos de la poblacion, ge-
nerando movimientos culturales, mostrando distintas visiones del mundo en cadenas de oposiciones, sobre las
cuales se erigian los saberes teoldgicos, artisticos y hasta cientificos que precisamente en el siglo XVII emprendian
su despliegue.

La vasta produccién cultural del Barroco ha dado lugar a la creacion de obras de gran valor e importancia que
hoy en dia forman parte del patrimonio cultural de las distintas regiones y naciones.

La cultura barroca merece mayores espacios de investigacion, reflexion y promocion, y es precisamente lo que se
pretende con los Encuentros sobre Barroco, de generar una mayor conciencia del papel que cumple el patrimo-
nio cultural en un espacio o territorio, ligado a la identidad cultural y a favor de la preservacion, conservacion,
difusién e investigacion cultural.

11

Y






LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES

TERESA GISBERT / BOLIVIA

EL PODER, LA FE, Y LOS MITOS

n toda sociedad el poder se establece en base a dos

pilares fundamentales: las leyes, y el convencimien-

to de aquellos que tienen que acatarlas, de que es-
tan bien gobernados. Esto supone el respeto a las costum-
bres del pais y la legitimidad de los gobernantes.

En la conquista del Pert, desde la muerte de Atahuallpa
(1533) hasta el gobierno del Virrey Francisco de Toledo y la eje-
cucion del tltimo Inca de Vilcabamba: Tupac Amaru I (1575);
se vivié una resistencia militar de parte de los indigenas y hubo
luchas internas entre los espafoles vy, finalmente, nacié un
movimiento religioso indigena, llamado Taqui Oncoy, el cual
pervivié hasta los primeros afos del siglo XVIL.

Toledo para organizar el nuevo Estado, hizo el primer
censo de poblacién y organizo las “reducciones”, que con-
sistian en reunir a los indigenas en pueblos de tipo espaiiol
conel findefacilitar el control. También dio varias ordenan-
zas tendientes a la desaparicion de los antiguos dioses. Una
de estas ordenanzas dice:

“y por cuanto dichos naturales también adoran algiin género
de aves y animales, y para el dicho efecto los pintan e labran
en los mates que hacen para beber y de plata, ... e los pin-
tan en las paredes de las Iglesias. Ordeno y mando que los
que hallaren los hagdis raer y quitareis ..... donde los tuvie-

ren y prohibiréis que tampoco los tejan en la ropa que wvisten”.
A su vez el dominico Meléndez (1681) recomienda:

“quitarles de los ojos (a los indios) todo aquello que no solo
manifiestamente fue idolo adorado... y asi se tiene mandado

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

que .... en ninguna parte, ni puiblica ni secreta de los pueblos de
indios ... se pinte ... ni animales terrestres, voldtiles, ni marinos,
especialmente algunos dellos...”. Esta prohibicion fue exten-
siva a la representacion de los astros, pues Meléndez dice:
“No se permita ni conservar sus idolos, ni sus huacas, ni por
razén de memoria y demostracion de antigiiedad...y ast se tiene
mandado que ... no se pinte el sol, la luna y las estrellas, por qui-

tarles la ocasion de volver a sus antiguos delirios y disparates”.

La simultaneidad entre la prohibicion de representar
animales y astros, y su vigencia en la arquitectura y la ropa,
muestra cuan reacios fueron los indigenas para renunciar
a sus divinidades y como los espafioles tuvieron que to-
lerar ambiguas representaciones mimetizadas en la deco-
raciéon barroca, y en el caso de los textiles se conservaron
hasta hoy animales y astros en los disefios de los tejidos.

La aceptacion de los naturales a su nueva situacidon
no se dio tan facilmente, ya que estos, mantuvieron esta
resistencia invocando a sus dioses para que expulsen al
Dios de los cristianos y, por supuesto, a los extranjeros
que vinieron con El Este ultimo movimiento se conoce
como el “Taqui Oncoy” (enfermedad de la danza). Final-
mente, la conquista se habia consumado y se busca una
convivencia, desigual, pero convivencia al fin. Un paso
definitivo fue mantener a los caciques y relacionarlos
con la corona espafiola, eximirlos de impuestos y hacer-
los intermediarios entre el “rey” y la poblacion indigena.
Para conseguir esta convivencia era necesario tener la
aceptacion, de parte de los indigenas, del nuevo orden
politico y de la nueva religion; y de parte de los espafio-
les la tolerancia de imagenes que aludian al viejo orden.

13

Yo



Custodia de la Catedral Custodia hecha en Bolivia.
de Toledo. Espafa. Coleccion particular. La Paz.

Ye

Carro Triunfal con la Eucaristia sostenida por los reyes de
Espafia. Iglesia de Guaqui. Cuadro atribuido al pintor Juan
Ramos (hacia 1730). Departamento de La Paz, Bolivia.

Entrado el siglo XVII era necesario consolidar el nue-
vo orden y para ello se muestran lienzos con imagenes
que relacionan el poder de los reyes con la defensa de la
religion. Para entonces, mediados del siglo XVII, se ha-
bia llegado a una cierta convivencia y el catolicismo era
aceptado a través de mutuas concesiones. Entonces se de-
coran las iglesias con carros triunfales, pintados en lienzo,
donde los monarcas hispanos llevan Eucaristia. Asi pode-
mos verlos hoy en los pueblos de Jests de Machaca, Gua-
qui, y Achocalla, donde los reyes de Espafia, omitiendo
el tiempo que hay entre el primero y el ultimo monarca,
sostienen al unisono la Eucaristia. El cuerpo de Jesus en
forma de hostia, era no solo un simbolo inequivoco, sino
que era la presencia misma de Dios ante los hombres. Asi
los monarcas espafioles se muestran como los que susten-
tan la fe catolica, esa fe que da un trato especial a estos
nuevos conversos que no podian ser juzgados por la in-
quisicion, pues estaban exentos de ella, tenian sus propias
leyes, y que, ademas, los que vivian en comunidades no
estaban sujetos a un tributo personal. La hostia consagra-
da, “el cuerpo de Dios”, se muestra a través de la custo-
dia, que en América tiene forma de Sol a diferencia de
las custodias espafiolas que tenian forma de torre, como
puede verse en la Catedral de Toledo.

LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES



Este cambio de forma en la custodia, seguramente se
dio en Cuzco, ya que en el Coricancha solia presentarse
externamente la imagen del Sol. Al construirse la iglesia
de Santo Domingo sobre los muros del templo del Co-
ricancha, por la ventana del presbiterio se mostraba la
custodia, no ya como torre sino en la imagen del sol; asi
se identificaba el cuerpo de Cristo con el astro. Lo que
cada quien veia en esta custodia, sea espafiol, mestizo,
criollo o indio, era de la exclusiva incumbencia del sujeto.
Para unos sera Cristo-Hijo de Dios, para otros sera el dios
Sol, y para los m4s serd simplemente Dios.

Mais aun esta identificacion visual del Dios cristiano
con el Sol es, sin duda, un mensaje muy convincente para
el pueblo indigena, y si son los reyes de Espafia quienes
sostienen este “Sol” el mensaje subliminal esta dado. Los
grandes carros triunfales con esta temdtica que se ven en
las iglesias se multiplican en pequefios cuadros de uso
privado con el mismo tema, aunque con algunas varian-
tes, ya que no se muestra toda la dinastia, desde Carlos
V hasta el monarca reinante, sino solamente se coloca el
monarca vigente en ese momento. Hay lienzos con Carlos
11, Felipe V, Carlos III y Carlos IV. La custodia esti en
una columna que sostiene el rey mientras los musulmanes
tratan de tirarla al suelo. El rey es el defensor de Cristo,
en su forma solar, y asi se ha creado la relaciéon entre el
poder (representado por el rey) y la religion, representa-
da por el Dios-Sol de la custodia, imagen que resulta vali-
da tanto para indios como para espafioles.

También hubo concesiones que llegaron a modificar
el espacio de las iglesias cristianas, pues asi como los in-
digenas hacian sus ceremonias al aire libre se crearon (ya
desde México) las Iglesias con atrio y posas, a fin de que
la catequesis y las misas pudieran darse en espacios abier-
tos. Buen ejemplo de ello es el Santuario de Copacabana.

Finalmente uno de los objetivos de la extirpacion de
la idolatria era extirpar los idolos, quemandolos, destru-
yéndolos o echandolos al lago. Pero los cristianos se to-
paron con un inconveniente: en el Collao se adoraba a
los cerros, que eran indestructibles. Es entonces que los
extirpadores fundieron imdagenes, asi sobre los cerros
pusieron a la Virgen que fue identificada con la Pacha-
mama. Segin Ramos Gavildn “asi como Sol con sus rayos
fecunda la tierra, Dios fecunda a Maria”. Se pintaron lien-
zos con esta iconografia, unos explicitos como en el caso
de Potosi y otros implicitos como en el caso de Sabaya.

Pese a que el Concilio de Trento habia prohibido la
representacion de la Trinidad en forma de tres personas,
esto pervivio en los Andes, mas aun persistieron las ima-
genes de la Trinidad con un solo cuerpo vy tres cabezas.
Habia que representar tres personas distintas y un solo
Dios. Los habitantes del antiguo Pertl estaban habitua-
dos a que los dioses no siempre fueran antropomorfos,

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Iglesia de Santo Domingo. Cuzco, Peru.

El Rey de Espafia defiende la custodia que los musulmanes intentan derribar.
Coleccion particular.

15

Yo



La Trinidad, donde Dios Padre tiene un Sol en el pecho lo que permite
identificar a Dios con el Sol. Museo Regional de Cuzco, Peru.

El Santuario de Copacabana, La Paz, Bolivia, con atrio delante de la iglesia
lo que permite el culto al aire libre al que estaban acostumbrados los indigenas.

16

Yo

podian tener dos rostros como Pachacamac, y de hecho
existia un dios tricéfalo, llamado Tanga-tanga, al que
alude Acosta, dice que es una prefiguracion de la Sma.
Trinidad. Por lo que estas imdgenes fueron aceptadas en
los Andes perviviendo alli aunque el Concilio de Trento
las habia prohibido expresamente.

Finalmente esta Santiago, identificado con Illapa, dios
del rayo, el que aun hoy se venera. La imagen que identifi-
ca a [llapa con Santiago nace cuando las tropas de Manco
11 cercan a los espafioles en Cuzco, estos se refugiaron en la
Unica y pequefia iglesia techada con paja. Los indigenas la
asediaron con flechas encendidas. Una tempestad con ra-
yos apagd el fuego y los espafioles vencieron. En esta lucha
losincasvieron a Illapaylos espafioles a Santiago, su patrén.
Desde entonces ambos quedaron identificados; por ello
Santiago matamoros se convierte en Santiago mata indios.

Estas imagenes muestran como el poder colonial respe-
ta el sentimiento religioso de los indigenas con im4genes
ambiguas de doble lectura, pues les permite ser cristianos
conservando al mismo tiempo sus tradiciones.

LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES



b I :
Scisae %‘ mmcamymd@;mmﬁa N Gon)

La Virgen identificada con el Cerro de Potosi. Como los cerros o “apus”formaban parte de la tierra la Virgen
también es identificada con la Pachamama o Tierra. Museo Nacional Casa de la Moneda, Potosi, Bolivia.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 17
Yo



La Trinidad, en una version europea prohibida por el Concilio de Trento, pues muestra a Dios
con un solo cuerpo y tres cabezas. Museo de Arte, Lima. Peru.

18 LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES
Ye



Dios tricéfalo del periodo formativo.
Museo Arqueoldgico de Cochabamba, Bolivia.

Santiago mata-indios. Museo de Cuzco, Peru.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

LA LEGITIMACION DEL GOBIERNO

En la sociedad colonial, tanto entre los espaioles
como entre los indigenas, se mantuvo la costumbre de
tener pinturas sobre la representacion pictorica de los
reyes incas, muchas veces acompanados de sus respecti-
vas esposas, lo que indica el deseo de mantener viva una
tradicion y una historia que nunca se dio por termina-
da. La referencia mds antigua la tenemos cuando el vi-
rrey Toledo manda a pintar cuatro pafios con los lina-
jes de los 12 incas para enviarlos a Madrid. Estos pafios
se guardaban en El Alcazar y perecieron en el incendio
de 1734. Se supone que la portada del libro de Anto-
nio de Herrera (1615) estd tomada de los citados pafios.

Durante todo el siglo XVII en la ciudad del Cuz
co se pintaron series de los incas, su autor fue el pintor
Navamuel que pinta a principios del siglo XVIII para el
Marques de Valle Umbroso una serie de los reyes incas
destinada al Virrey de Lima. Ya para ese tiempo era evi-
dente el malestar en la poblacién indigena, malestar que
estallo en 1781 con la rebelion de Tupac Amaru II. Hacia
1723 se le encomienda a Alonso de la Cueva hacer un
grabado sobre los reyes espaiioles como sucesores de los
incas a fin de legitimar su mandato, dicho grabado fue
ampliamente copiado y distribuido por todo el Virreina-
to, en él se muestran los incas desde Manco Capac hasta
Atahuallpa, y a continuacion se coloca a Carlos V con
la serie de los reyes espanoles hasta el monarca reinante.
Debajo de los bustos de cada inca se escribe, brevemente,
la historia de su reinado; y bajo de los bustos de los reyes
espafioles se escriben todas las leyes que estos dieron a
favor de los indios. Por ejemplo en Felipe Il dice: “Expi-
di6 la cedula sobre el servicio personal de indios en 1609. Con
otras muchas a favor de ellos”. De Carlos II dice: “Mandé por
su Real Cédula de 1697 que los indios no sean excluidos de los
cargos seculares y eclesidsticos”, etc. Este grabado, que era el
medio visual de mayor difusién en su tiempo, tenia una
finalidad politica ya que por medio de él se coloca a los
reyes espaioles como legitimos sucesores de los incas y
benefactores de los aborigenes. En un cuadro del mismo
tipo se le afiade la siguiente lectura: “Efigie de los ingas o
reyes del Perti con su origen y serie de los catolicos reyes de
Castilla y de Leon que les han sucedido hasta el presente”.

El grabado de Alonso de la Cueva dio lugar a otros,
siendo el mas conocido el de José Palomino publicado
en el libro “Viajes a la America Meridional” de Jorge Juan
y Antonio Ulloa. Dicho grabado que fue ejecutado en
1748 muestra a los reyes espanoles como continuadores
de la dinastia incaica. Pese a esta ultima propaganda po-
litica, ampliamente difundida, la rebelion de Amaru y
Katari no se frend y tuvo que ser sofocada por las armas.

El hecho de que el estado indigena sea el referente
indispensable para legitimar cualquier gobierno se man-

19

Yo



.7 v

" 7 'h.uq: .

i Fe e y-.‘h' i T i g (B A
,1' s, 4 ¥+ ?.;-h. a7 ety - &
et A R R A TIE | L

Alonso de la Cueva que muestra la secuencia de los reyes incas seguidos por los reyes espafioles.

tiene durante todo el siglo XIX. Bolivar se consideré no
solo libertador sino restaurador que, en cierta manera,
revindicaba el incario. Asi en un lienzo pintado sobre el
grabado de Palomino vemos que el retrato del rey Car
los III ha sido tapado con el retrato de Bolivar y que so-
bre los reyes espafioles se ponen los héroes de la Inde-
pendencia como continuadores de los incas.

En el Siglo XIX se siguieron pintando las series de los
reyes incas, pero se suprimieron completamente los reyes
espafoles. En Bolivia, que tradicionalmente tuvo el refe-
rente incaico en su pasado, después de la guerra del Pa-
cifico y ya en el siglo XX busco otro referente que fue el
de Tiahuanaco, hecho que se acentio después de 1952,
especialmente por el apoyo que dio el gobierno a las ex-
cavaciones de Tiahuanaco. Ya se habian hecho trabajos
en este centro arqueoldgico como los de Uhle, Bennett y
Posnansky, pero después de 1952 estos trabajos se inten-
sificaron. Con el paso de los afios, los gobiernos empeza-
ron a colaborar institucionalmente con las excavaciones
de Tihuanaco y en el siglo XXI se utilizd este escenario
para la legitimacion del gobierno. Quedo atrés el referente
inca y se mantuvo velada la historia del oriente, relega-

20

Qe

da por su fuerte ligazon al pasado colonial y por desarro-
llarse en un contexto ecoldgico y cultural muy diferente.

Pese a que Bolivar abolio los cacicazgos en las ciudades
andinas -sobre todo La Paz- los caciques siguieron siendo
reconocidos pues alli los descendientes de éstos siguieron
en los puestos de poder hasta fines del siglo XX. El presi-
dente Andrés de Santa Cruz era hijo de la cacica de Gua-
rina, Juana Calahumana. El presidente Pando, que llevé
adelante la “guerra federal” (1989-1900) por la cual la capi-
tal de Bolivia se traslado de Sucre a La Paz, estaba casado
con una descendiente de los caciques Guarachi de Jests
de Machaca; en el siglo XX uno de los candidatos a la pre-
sidencia descendia de los caciques Guachalla de Pucarani,
y un canciller de la Republica descendia de los Caciques
de Caquiaviri; asi mismo entre los descendientes de los Si-
Aani, caciques de Carabuco, hay varios intelectuales influ-
yentes. Algunas de estas familias aun guardan los escudos
nobiliarios con las armas que les concedieron los reyes.

Asi vemos como la imagen del poder en los Andes
siempre tiene una relacion “histérica” con el pasado in-
digena, y una relacion sentimental con las creencias que
a través de imagenes y fiestas se mantiene.

LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES



Pintura que copia el grabado de Palomino. Al centro el Rey Carlos |lI. Detalle.
Coleccion particular, La Paz, Bolivia.

La pintura anterior donde el retrato de Bolivar se habia superpuesto al rey espafiol. Detalle.
Con posterioridad un restaurador mal informado borré a Bolivar dejando visible la imagen del Rey.
Coleccion particular, La Paz, Bolivia.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 21
Yo



BIBLIOGRAFIA

Acosta, José de, Historia natural y moral de las Indias, 2 vol. Sevilla, 1984.

Arzans de Orsua y Vela, Bartolomé, Historia de la Villa Imperial de
Potosi (1736). 3 Tomos. Providence, 1965.

Boulton, Alfredo, El rostro de Bolivar. Caracas, 1982.

Calancha, Antonio de la, Crénica Moralizada de la Orden de San Agustin
en el Perii. Barcelona, 1638.

Cieza de Leon, Pedro, La cronica del Perii. Madrid, 1847
Duviols, Pierre, La destruccién de las religiones andinas. México 1970.

Escobari de Querejazu, Laura, De caciques nobles a ciudadanos pacerios.

La Paz, 2011.

Flores Galindo, Alberto, Buscando a un Inca. Identidad y utopia en los
Andes. Instituto de Apoyo Agrario. Lima 1987.

Garcilaso de la Vega, Inca. Comentarios Reales. Madrid 1723.

Gisbert, Teresa, Iconografia y mitos indigenas en el arte. Tercera edicion,

La Paz, 2004.
_ EL paraiso de los pdjaros parlantes. Tercera edicion, La Paz 2000.
Gruzinski, Serge, La guerra de las imdgenes. F.C.E. México 1994.

Lara, Jaime, CORPUS CHRISTI The Sun of God en Christian Texas for
Aztecs. Art and Liturgy in Colonial Mexico. University of Notre
Dame Press. Indiana. USA. 2008.

Ponce Sanjinés, Carlos, Panorama de la Arqueologia Boliviana. La Paz 1981.

Ramos Gavilan, Alonso, Historia del célebre Santuario de Nuestra Sefiora

de Copacabana. Lima 1621.
Ulloa Antonio y Jorge Juan, Viaje a la América Meridional. 1748.
‘Wachtel, Nathan, Sociedad e Ideologia. I.LE.P. Lima 1973.

22

Qe

LA IMAGEN DEL PODER EN LOS ANDES



EL LEGADO DE LA ANTIGUEDAD Y DEL MEDIEVO
EN LA ICONOGRAFIA BARROCA DEL PODER

MARGARITA VILA / ESPANA - BOLIVIA

e los innumerables conceptos gestados por la

mente humana, pocos han mantenido una trans-

mision visual tan fiel a sus origenes como el del
poder. Bastara revisar unas cuantas obras de la historia del
arte para comprobarlo.

No parece casual que las mds antiguas imagenes del po-
der remonten al Neolitico, periodo en el que la incipiente
actividad agropecuaria estuvo ritmada por el culto a divini-
dades propiciatorias de la vida'. A una de ellas parece dedi-
cada la estatuilla de Catal Hityitk modelada hacia el 5.900
a.C. (Fig. 1). Ni el diminuto tamafo, ni la humildad de su
estuco, son 6bices para la monumentalidad y sentido de
poder que transmite. Basta observar su aspecto para supo-
ner que encarna algo mas que la fertilidad femenina, acaso
el poder generador de la tierra, sentada como estd en un
trono flanqueado por felinos en una composicién tan fron-
tal y simétrica como en las representaciones faradnicas’.

Asi acontece con la de Kefrén, tallada hacia el 2550 a.
C. Como la anterior y las que a continuacién veremos, se

muestra firme y con el hieratismo a través del cual los egip-
cios buscaron manifestar la eternidad e inmutabilidad de
lo divino. Mil trescientos afios después, las colosales esta-
tuas de Ramsés II a la entrada del Gran Speos de Abu Sim-
bel reiteran la idea. La multiplicacion de su figura, suma-
da al colosalismo, proclama la grandeza y poderio de un
gobernante reverenciado como un dios entre su pueblo’.

Colosal fue también la imagen que de Zeus concibio
Fidias para el templo de Olimpia en torno al 430 a.C.
Tan impresionante fue su solemne apostura que se la
incluyo entre las maravillas del mundo antiguo, siendo
su efigie difundida a través de monedas y estatuas por
todo el Mediterraneo. Acertado estuvo Quintiliano al de-
cir que “su belleza afiadio algo a la religion tradicional”,
de tanto que conviene la majestad de la obra “al dios
representado en ella”. No ha de asombrar, pues, que a
pesar de su desaparicion, perdurase su eco en estatuas
imperiales romanas y en las representaciones post-cons-
tantinianas del omnipotente Cristo.

I C.S. Chard: El hombre en la prehistoria, Ed. Verbo Divino, Estella, 1976, pp. 325-364 y Gardner ‘s Art through the Ages, I, Ancient and Medieval Art,

Harcourt Brace Jovanovich, Inc., Nueva York, 1975, pp. 36-46.

Harry N. Abrams, Nueva York, 1991, pp. 80-82, fig. 45.

La fotografia esta tomada de VV.AA.: Historia Universal Lexus, Ed. Lexus, Barcelona, 1999, pag. 14. Véase también H. W. Janson: History of Art, Ed.

3 M. Stokstad: Art History, Harry N. Abrams, Inc., Nueva York, 1995, pp. 104-105 y 118-119; M. Saleh y H. Sourouzian: Catalogue Officiel du Musée
Egyptien du Caire, Ed. Philipp von Zabern, Maguncia, 1987, fig.31 y J.Sureda: Historia Universal del Arte, I, Ed. Planeta, Barcelona, 1986, figs. 225y

275, pp. 184-185.

Para la reconstruccion de su apariencia, véase el dibujo de hacia 1900 recogido en la Historia Universal Lexus, op.cit., pag. 160. Sobre la imagen de

Zeus y su repercusion pueden consultarse G.M.A. Richter: El arte griego, Ed. Destino, Barcelona, 1980, pp. 118-9, figs. 149-151; A. Blanco Freijeiro,
Arte Griego, C.S.I1.C., Madrid, 1975, pp. 213-214 y también J. Yarza: Fuentes y documentos para la Historia del Arte, I, Arte Antiguo, Ed. G. Gili, Barce-

lona, 1982, pp. 235-8 (Filostrato).

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

23

Yo



Fig. 1 Diosa de Catal Hiiytik, c. 5900 a.C.

Fig. 2 Missorium de Teodosio, c. 388.

Una de las mas antiguas entre éstas, la plasmada en
el mosaico de Sta. Pudenziana de Roma hacia el 415, le
presenta cubierto de ropajes tan resplandecientes como
su dorado nimbo’. Este se aplicé primero a gobernantes
helenisticos asimilados a Helios y desde el siglo Il a mo-
narcas sasanidas y romanos, volviéndose mds notable su
uso a partir del culto que Constantino profeso al Sol in-
victo y de su asuncién como vicario del Rey de los Cielos.

Una de las imagenes que m4s claramente encarna esa
concepcion de monarquia sacralizada es la repujada en el
disco de plata que en el 388 regal6 a un leal funcionario
el emperador Teodosio (Fig. 2). Como en las imagenes
divinas previas, su frontalidad y rigidez simbolizan la in-
mutabilidad de su autoridad y la eternidad de su imperio
en tanto que imagen terrenal del gobierno de Cristo®. Y
también aqui la superior escala de su figura denota una je-
rarquia cuasi divina. Inferiores son las efigies de sus corre-
gentes por entonces, Valentiniano Il y Arcadio. La autori-
dad reservada a éstos se manifiesta mediante los atributos
de poder que se tornaran distintivos de reyes y emperado-
res cristianos posteriores: el orbe alusivo al dominio sobre
una porcion del mundo y el cetro distintivo de la autori-
dad regia. Las diademas, mantos y escabeles en los que
reposan sus pies completan -con los tronos y el gablete de
gloria que enmarca a Teodosio- los atributos propios de
la majestad imperial. Comparados con ellos, los soldados
de la guardia palaciega parecen tan minusculos como el
funcionario que recibe la dadiva sin que su emperador se
gire, mostrando hasta qué punto es insensible la dignidad
de su cargo a todo accidente o cambio. El hecho de que
hacia él revoloteen amorcillos con victoriosas coronas y
que bajo sus pies se efigie a la Madre Tierra de frutos re-
bosantes, no hace mas que glorificar al emperador como
gran senor del mundo y representante de Dios en la tierra.

Durante siglos perduré tal idea, como nos prueban fa-
mosas imagenes de Justiniano y Oton III. En el mosaico
de San Vital de Ravena, el emperador bizantino destaca
por su nimbo en medio de los representantes de los po-
deres civil, militar y eclesidstico sometidos a su augusta
persona. En la efigie de Oton 11l presente en el Evange-
liario de Aquisgran (Fig. 3), el joven emperador otonia-
no, entronizado y frontal, estd inmerso en una mandorla.

Suele ésta simbolizar la gloria divina, segin se advier-
te en el Cristo Pantocrator de Tahull y en otras muchas
representaciones semejantes del Medievo’. Solo, pues, el
cardcter de christomimetes o personificador de Cristo que
asume Oton 111, la autoriza. Tan extraordinario rango que-

> H. Honour y J. Fleming, A World History of Art, Laurence King Ltd., Londres, 1991, pp.265-268, fig. 7, 17.
® M. Garcia Bellido, op.cit., pp.773-6, figs. 1312-14 y H. Honour y J. Fleming, op. cit., fig.7-18, p4g. 268.

1

O. von Simson, Sacred Fortress: Byzantine Art and Statecraft in Ravenna, Univ. of Chicago Press, 1948, pag. 35, Gardner "s Art through the Ages, I,pp.

269-271 y M. Stokstad: op. cit., pp.313-316 (Ravena), pag. 503, fig. 14-31 (Otén 1) y pp. 525-527, fig. 15-19 (Tahull).

24

Yo

EL LEGADO DE LA ANTIGUEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFIA BARROCA DEL PODER



Fig. 3 Otén Ill en el Evangeliario de Aquisgran, c. 1000.

da enfatizado por sus brazos abiertos con el orbe crucifero,
el rollo extendido por los simbolos de los evangelistas y la
mano divina que le corona desde el cielo. Se visualiza asi
la idea politica del soberano por gracia divina tan debati-
da en los textos juridicos barrocos. Y lo hace en un grado
aun mayor que el manifestado en monedas acuadas en
Bizancio que combinan las efigies imperiales con la repre-
sentacion de Cristo. Pero si ya lo sefialado redunda en una
imagen de poder absoluto, éste se intensifica mediante la
figura que sostiene el trono y encarna a la Tierra sometida.

Igualmente se hallan personificadas en cuatro donce-
llas las tierras del imperio otoniano -Italia, Francia, Ale-

Fig. 4 Napoole6n Bonaparte entronizado, por Ingres, 1806.

mania y Germania- que ofrecen al emperador sus orbes
en un evangeliario miniado a fines del siglo X. La pleitesia
que en la miniatura de Aquisgran rinden nobles, ejército
y clerecia al emperador, es simbolizada por ellas®. Como
en el missorium de Teodosio, también aqui la jerarquia del
emperador se manifiesta mediante la superior estatura y
el baldaquino que lo enmarca. Y como aquél, aparece in-
vestido con los emblemas de poder -trono, manto, coro-
na, cetro y orbe- que, transmitidos desde el Bajo Imperio
por la Notitia Dignitatum se constituyeron en distintivos
de las imagenes monarquicas. Una de éstas es la que In-
gres pintd de Napoledn Bonaparte (Fig. 4) en 1806, poco

Las miniaturas otonianas son estudiadas por J. Beckwith, Early Medieval Art, Thames and Hudson Ltd., Londres, 1986, pp. 97-107, figs. 84-85y

87. Sobre la realeza cristocéntrica, véase E. H. Kantorowicz, Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teologia politica medieval, Alianza Ed., Madrid, 1985,

pp. 53-92 y 462471, figs. 5y 32, ademas de la imagen del rey David presente en la carolingia Biblia de Viviano contenida en las Masterpieces of
[lumination publicadas por 1. Walter y N. Wolf en la Ed. Taschen, Colonia, 2005, p4g. 97, y en R. Calkins, [lluminated books of the Middle Ages, Ed.

Thames and Hudson, Londres, 1983, pp. 107-9, cuyo contenido se relaciona con la Maiestas Domini de otra de sus paginas, siendo presentado asf

David como una suerte de anticipacion del Seiior del Universo. De las monedas bizantinas mencionadas, correspondientes a Justiniano II (685-

95) y Basilio 1 (869-79) se trata en H. Honour y J. Fleming, op. cit., figs. 7-47 y 7-48, pp. 283-86

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

25

Yo



Fig. 5 Apoteosis de la Monarquia espafiola, por Tiepolo, 1765.

después de su proclamacion como emperador de Francia’.
Pocas veces el poderio se manifiesta en simbolos tan di-
versos como los romanos -la corona de laurel, aguilas y
orbes—, medievales -el manto, la espada- y cristianos —el
respaldo en forma de ldbaro, la mano divina del cetro, la
larga tnica blanca- combinados en este hieratico retrato.

Representaciones medievales y modernas reiteraron
la entronizacion y emblemas propios de la autoridad.
Algunas, ademads, enriquecieron su significado con la ale-
goria de las virtudes del gobernante o de las riquezas y
partes del estado. Una de las mds llamativas fue la plas-

mada por Ambrogio Lorenzetti en 1338 para el Palacio
Publico de Siena, al mostrar al Buen Gobierno rodeado
por personificaciones de virtudes morales y teologales'®.

Caricter alegorico revisten igualmente las figuras que
acompanan a las hijas de Enrique VIII de Inglaterra en
un cuadro de Lucas de Heere relativo a la sucesion de los
Tudor. En la pintura, el entronizado soberano centra la
composicion recibiendo el homenaje de su primer suce-
sor, el adolescente Eduardo VI. Le flanquean, a su dies-
tra, su primogénita Maria y el esposo de ésta, Felipe II
de Espafia, seguido del dios Marte (suponemos que por
la guerra naval librada en 1588 entre ambos estados). El
frente lo ocupa Isabel, su mas destacada heredera, cuya
sabiduria y prospera administracion encomian las figuras
de Minerva y la Abundancia que la escoltan.

Unas décadas antes, otro pintor se propuso transmi-
tir algo de la gloria y poderio que los subditos britdnicos
reconocian en la llamada “reina virgen” mediante una
imagen evocadora de los iconos sagrados. Mayestatica
en su porte y resplandeciente vestimenta, la soberana
es portada en andas por sus devotos cortesanos como si
de una venerada santa se tratara'l.

Por ese mismo tiempo, el Veronés creaba una elabo-
radisima representacién del poderio de un estado en el
Triunfo de Venecia. Este, pintado para el Palacio Ducal en
1585, puede ser considerado como el modelo de cuantas
alegorias estatales plasmaron los artistas del periodo Ba-
rroco'?. Superando a la soberana britanica, la ilustre Vene-
cia aparece encumbrada en los cielos. Respaldada por to-
rres alusivas a la Republica, recibe la corona que le trae la
Victoria mientras la Fama proclama su triunfo. En torno
a ella, otras figuras completan su sentido, celebrando las
libertades publicas, la fecundidad de sus campos, la pros-
peridad mercantil y la proteccion dispensada a las artes.

Fue otro veneciano, Tiepolo, el responsable de enal-
tecer el gobierno del ilustrado Carlos III con la Apoteo-
sis de la Monarquia espaiola que pinté para el Palacio
Real de Madrid en 1765 (Fig. 5). Entronizada en el cie-
lo y rodeada de las virtudes de la nacion, apoya su dies-
tra en un leén que, como los que decoraban los tronos

26

Yo

Las imagenes imperiales otonianas son tratadas por L. Grodecki et al. en El siglo del ario mil, ed. Aguilar, Madrid, 1973, pp. 86-188. Del retrato de
Napoledn, conservado en el Musée de 1" Armée de Paris, tratan K. Clark, Civilisation, Harper and Row, Publ., Nueva York, 1969, pag. 301, fig.
208 y E. Bornay en la Historia Universal del Arte, Ed. Planeta, Barcelona, 1986, t. VIII (El Siglo XIX), pp 71-2, fig. 103. Dada la conservacion de la
miniatura otoniana en la colecciéon francesa de los Condé, es posible que fuera conocida por el disefiador del traje para la ceremonia de coro-
nacion de Bonaparte. De la importancia del retrato como evidencia figurativa del pasado da cuenta F. Haskell en History and its Images. Art and the
Interpretation of the Past, Yale Univ. Press, New Haven, 1993, pp. 26-80.

Se ocupa del fresco y de la importancia de la justicia como principal asiento del gobierno E. H. Kantorowicz, op.cit., en pp. 93-187 (la realeza ius-
céntrica), fig. 18. Para la pintura, véase la edicion de Masterpieces of Western Art por Taschen, Colonia, 1996, pp. 40-41.

Ibidem, pp. 513-14. De otros retratos de la época trata M. Falomir en “El retrato de corte”, pp. 109-23 del Catdlogo de la exposicion El retrato del
Renacimiento, Museo del Prado, Madrid, 2008.

Véase la fig. en M. Vila Da Vila: “Reflexiones en torno al “Barroco” y sus origenes”, pp.17-34, fig. 8 y en R. G. Tansey y E.S. Kleiner: Gardner 's Art
through the Ages, Harcout Brace College, Forth Worth, 1996, pp. 786-7, fig. 22-67 (Venecia).

EL LEGADO DE LA ANTIGUEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFIA BARROCA DEL PODER



egipcios y medievales, encarna el poderio de la nacion.
El recurso a la mitologia se enriquece con las figuras de
Hércules y el Océano, en referencia a la fortaleza, la cons-
tancia en el esfuerzo y la vastedad de un Estado cuyas
fronteras se extendian allende los mares®.

Justamente a la diversidad de tierras dominadas por tal
nacion aluden las figuras expuestas por Manuel Samanie-
go en el grabado correspondiente al “Espafol” en la serie
dedicada a las Virtudes y Defectos de los pueblos europeos edi-
tada en 1788. Al igual que en el fresco anterior, también
aqui la monarquia se encarna en una figura femenina.
Los tradicionales atributos de majestad -el trono, dosel,
manto de armifio y corona- se suman a la frontalidad
para lograr la impresion de autoridad y poderio. De nue-
vo, las virtudes atribuidas a la nacién, simbolizadas en el
vigoroso Hércules y la sabia Minerva, la flanquean, junto
con las alegorias de la Abundancia y la Religion Catolica.

Similar composicion y proposito cumple la lamina de-
dicada al “Italiano”. Como era de esperar, es la efigie pa-
pal la sedente en un trono inspirado en la catedra de San
Pedro del Vaticano. Sustituyendo el cetro por el baculo
y la corona por la tiara, el artista logra una imagen de la
dignidad papal tan distintiva como las previas'.

Son numerosas, en efecto, las imagenes que el Barroco
cred para simbolizar los alcances del poder. Un trono so-
bre alto estrado, dosel, manto, corona y cetro, junto con
una corte de espiritus impios configuran el dominio del
Anticristo plasmado en una pintura de la iglesia de Ca-
quiaviri (1739) basada en un grabado de Wierix. La dife-
rencia principal en cuanto a la composicién estriba en la
vision lateral del abominable soberano, propia de Judas
en el arte medieval; pero seria temerario imputar exclusi-
vamente a la maldad de aquél tal disposicion si conside-
ramos que una pose similar fue dada por Samaniego al
soberano francés en otra de sus laminas®.

Y es en Francia en donde hallamos una de las mas fastuo-
sas imagenes del esplendor monarquico. Se trata de la pin-
tura que J. Nocret dedico a Luis XIV en 1670, tras haberse
establecido la corte en Versalles (Fig. 6). Reclinado bajo un
dosel en torno al cual se disponen sus familiares, el sobera-
no —en consonancia con el papel de rey Sol que asumié al

iniciar su reinado- aparece envuelto en un manto dorado
que deja su pecho al descubierto, a usanza de las divinida-
des clésicas. Tal como sucede en el Parnaso pintado por
Rafael en la Estancia de la Signatura del Vaticano, al joven
rey le rodean las musas. Conforme a lo que sucedia en los
ballets de la corte, cada miembro de su familia interpreta
una figura mitoldgica, manifestindose las damas como
Diana, Venus o Flora, el delfin como el lucero del alba y
el hermano del rey como un garante de la prosperidad del
reino al sostener la rebosante cornucopia con el orbe'®.

La presentacion de Luis XIV como un dios no pare-
ce haber escandalizado tanto a los catolicos de su corte
como sucedio tres siglos después en EE.UU. cuando H.
Greenough plasmé a su primer presidente como Zeus.
Tanto molestd la majestuosa imagen de “Washington, el
pacificador” -semidesnudo y entronizado- a un congresis-
ta contemporineo, que propuso arrojatla al rio Potomac
“para ocultarla del mundo”". Y es que la sobriedad e idea-
les democraticos que cimentaban la nueva republica no se
condecian con el endiosamiento al que el escultor habia
elevado al padre de la nacién americana, por mas que su in-
tencién hubiera sido honrar al hombre que habia logrado
la independencia al terminar la guerra con los britanicos.

Fue la formacién italiana del escultor la que inspird
semejante imagen. Como ya seflalamos y se advierte en
el camafeo de la Gemma Augusta (Fig. 7) tallada en honor
del primer emperador romano, la presentacion de un so-
berano a la manera de Jupiter fue algo habitual entre los
gobernantes de la dinastia Julio-Claudia'®.

La presencia de figuras alegoéricas como la Madre Tie-
rra, la Qeciimene, la diosa Roma y la Victoria para ensal-
zar el gobierno de los césares no era nueva en el imperio.
Se habia utilizado primero en el Ara Pacis y volvié a apa-
recer publicamente en el Arco de Tito hacia el afo 80.
La entrada imperial que tras las guerras judaicas en él se
plasma, muestra a Tito coronado por la Victoria en un
carro acompafiado por las figuras alegoricas del Honor,
el Genio del Pueblo Romano y la misma diosa Roma®. Y
como las imagenes sedentes anteriores, también los triun-
fos imperiales romanos inspiraron las composiciones triun-
fales del Renacimiento y del Barroco. Si la dedicada por

B J.L. Morales y Marin: Historia Universal del Arte, Ed. Planeta, t.VII (Barroco y Rococd), fig. 733, pp. 387-8 (Tiepolo).
4 3. Sebastian: “El arte iberoamericano del Siglo XVIII”, Summa Artis, Ed. Espasa Calpe, Madrid, 1986, t. XXIX, pp. 377-81, figs. 419-420.

15

La fotografia de la pintura y la explicacion de sus textos se incluye en el estudio de G. Siracusano “;No escuchas! ;No ves? Interacciones entre la

palabra y la imagen en la iconografia de las Postrimerias”, Memoria del V Encuentro Internacional del Barroco: Entre cielos e infiernos, Ed. Fundacion
Vision Cultural, La Paz, 2010. pp. 75-84, fig.4. El grabado de Samaniego se incluye en Summa Artis, op.cit., fig. 421, pp. 377-81.

16" para las obras, véase la Historia Universal Lexus, op.cit. pp. 539-541 y A. M. Gonzalez: Rafael, Ed. Historia 16, n° 8, Madrid, 1993, pp. 42-47.

7 R.G. Tansey- E.S. Kleiner: Gardner s Art through the Ages, pag, 934, fig. 26-3.

18 M. Stokstad: op. cit., pp.245-249, fig. 6-32 (Gemma Augusta), Honour y Fleming, op.cit., pag.179, fig.5-54 y Garcia Bellido, op.cit., pp. 241-2, fig.376.

19
541 (Arco de Tito).

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Gardner 's Art through the Ages, I, op.cit. pp. 228-231, fig.6-52, Honour y Fleming, op.cit., pp.182-3, fig.558 y Garcia Bellido, op. cit., pp. 324-6, fig.

27

Yo



Fig. 7 La Gemma Augusta de Viena, S. |.

28

Yo



Fig. 8 El Triunfo de Enrique IV de Francia, por Rubens, c. 1630.

Piero della Francesca a su patrono, Federico de Monte-
feltro hacia 1460 presenta al culto duque sentado en un
carro con virtudes y coronado por la Fama, el Triunfo
que de Enrique IV de Francia dejé inacabado Rubens ha-
cia 1630 (Fig. 8) le muestra portando una rama de olivo
mientras la personificacion de Francia guia su cuadriga,
le corona la Victoria y sobre ¢l vela la diosa Ceres, en alu-
sion a la abundancia que su gobierno trajo al reino tras
las guerras libradas entre ¢l y otros candidatos al trono®.

El legado de la antigiiedad en la conformacion de las
imagenes del poder de la era barroca se advierte asimis-
mo en los retratos ecuestres de reyes y emperadores. Es
bien conocida la profunda influencia que el retrato de
Marco Aurelio ejercid sobre los de posteriores monarcas
y jefes militares. Por textos medievales sabemos que bajo

la pata alzada del caballo se hallaba un barbaro en acti-
tud suplicante?, siendo la clemencia del emperador filo-
sofo hacia el vencido la celebrada aqui por el broncista.

Mais elocuente del poder del soberano, con todo, es
la composicién exhibida en una eburnea placa bizantina
(Fig. 9). El emperador tallado en ella hacia el 500 brinda
una soberbia imagen, sostenido como estd su pie por la
fértil Madre Tierra, en tanto la Victoria le corona, un bér-
baro le rinde vasallaje, un militar le ofrece un trofeo y la
mano de un apolineo Cristo le bendice desde el cielo?.

Siglo y medio después, un aguerrido caballero fue re-
pujado en el casco de un rey anglo sepultado en Sutton
Hoo, al sur de Inglaterra. A pesar de la gran diferencia de
escala y estilo respecto a la estatua ecuestre de Marco Au-
relio, la pequefa representacién comparte con la romana

0 G, Fossi, The Uffizi Gallery. Art, History, Collections, Giunti Ed., Florencia, 2009, pp. 116-117 (Triunfo de Federico de Montefeltro) y 278-279 (Tri-

unfo de Enrique IV).

2 Sobre la obra y la tradicion clasica véase F. Haskell y N. Penny, El gusto y el arte de la Antigiiedad, Alianza Ed., Madrid, 1990, pp. 279-83, fig. 131,
ademas de Honour y Fleming, op.cit., pag. 180, fig. 5,56 y M. Stokstad: op. cit., pag. 271, fig. 6-67 .
22 Conocida como “Diptico Barberini”, la pieza puede verse en la Historia...Lexus, pdg. 256 y en Histpria...del Arte, Ed. Planeta, 111, fig.216, pag. 105.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

29

Yo



Fig. 10 Moneda con el emperador Arcadio triunfante, c. 400.

23

la idea de mostrar al enemigo vencido bajo el caballo. Se
exalta aqui el poderio del jinete mediante la centralidad,
el superior tamafio y la victoria sobre su fiero adversario®.

Erguidos en el carro de guerra o montados sobre la
silla de briosos corceles, fueron muchos los gobernantes
que, desde el antiguo Egipto hasta la era napolednica,
manifestaron el poder de sus personas y rangos. No su-
cedio en forma distinta en el Barroco, como prueba la
orgullosa imagen de Luis XIV concebida por Coysevox
para el Salén de la Guerra de Versalles. Adoptando la
frontalidad propia de los faraones, a pesar del perfil de
su encabritado caballo, el rey de Francia se manifiesta en
toda su grandeza aplastando a un enemigo mientras la ale-
gorica figura de la Victoria le corona®.

Por pretenciosa que tal imagen resulte para nuestros
tiempos, hemos de reconocer que cumple con su come-
tido de elevar al soberano a una posicién sobrehumana,
como en la Antigiiedad hicieron la Paleta de Narmer o la
Estela del rey Naram-Sin de Acadia. En la primera, labra-
da hacia el 3100 a.C. para conmemorar la unificacion de
Egipto tras la sumision de las fértiles tierras del norte al
soberano del sur del pais, Narmer humilla a su enemigo
agarrandole los cabellos. En la otra pieza, ejecutada hacia
el 2250 a.C. para celebrar la victoria de los acadios sobre
los lullubi, Naram-Sin manifiesta su poderio no sélo con
un tamano que deja empequefiecidos a sus soldados, sino
también por el tocado con cuernos que, entre los pueblos
mesopotdmicos, era distintivo de las divinidades. Que pi-
sotee a su derrotado enemigo o le despefie por la montafia
es solo pues el testimonio de un poder ilimitado®. Es po-
sible con todo que tales imagenes tuvieran un propdsito
mas elevado que la humillacion del vencido. Quizis, como
afirman textos egipcios posteriores, su intencion fuera la
de enaltecer al garante del orden establecido que destruye
al mal personificado en el enemigo. Asi ocurre en una mo-
neda acufada bajo el reinado de Arcadio (Fig.10), sobera-
no del imperio romano de Oriente tras la muerte de Teo-
dosio y, como ejemplo de dominio sobre las pasiones, en
una estatua muy posterior fundida por los Leoni a media-
dos del Siglo XVI en honor de Carlos V. Se trata de una

de las mas logradas alegorias del poder autocontrolado, al

Puede verse la placa en la Historia del Arte, Ed. Planeta, t. I1I, fig.524.Un jefe guerrero de los dvaros en actitud también triunfante puede verse en

Tansey y Kleiner; Gardner ‘s Art.., pag. 366, fig. 11-20 (Tesoro de Nagy-szent-miklos).
2 Vease Honour y Fleming: A World...pp. 523-25, fig. 13,46 o la Historia del Arte, Ed. Planeta, t. VII, fig.359 (Versalles).

25

fig. 8 (Narmer).
26

Las piezas aparecen reproducidas en M. Stokstad: Art History, pag. 74, fig. 2-16 y pp. 96-97, fig. 3-4, y en el Catalogue ...Musée Egyptien.., pp.18-34,

La moneda del emperador Arcadio se reproduce en la Historia Universal Lexus, pag. 215. La estatua de Carlos V conservada en el Museo del Prado,

también puede verse en M. Stokstad, Ibid., pag. 691, fig. 18-11 y es objeto de estudio en el Catdlogo de la exposicion El retrato del Renacimiento,

Museo del Prado, Madrid, 2008, pp. 384-7, incluyendo la fotografia de la estatua desnuda del emperador, pues su armadura se fundio por sepa-

rado, igual que la alegoria del Furor, con lo que en la obra, como sefiala M. Falomir, se combinan dos tradiciones: “el retrato armado...adoptado

por Roma y simbolo también del miles christianus, y el desnudo reservado a dioses y emperadores”.

30

oS

EL LEGADO DE LA ANTIGUEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFIA BARROCA DEL PODER



Fig. 11 Augusto de Prima Porta, Roma, 14 d.C.

presentar al emperador venciendo al Furor y serenamente
apoyado en una lanza, como a fines del Siglo IV a.C. ha-
bia hecho Lisipo con Alejandro Magno. Precisamente en
dicha obra se inspiraron varias estatuas de gobernantes
helenisticos que, como la del presunto Demetrio de Siria,
los representan en heroica desnudez. Y lo mismo ocurre
dos milenios después en la que Canova esculpié de Napo-
leén como emperador a la manera de victorioso Marte?.

Retrato divinizado fue igualmente el de Augusto (fig.11)
encontrado en Prima Porta (Roma). Mientras el rostro re-
fleja la distintiva fisonomia de quien siendo miembro de
la familia Julia se consideraba descendiente de Venus, el
cuerpo de la estatua esta basado en el canon de propor-

Fig. 12 Fidel Castro, Palacio Strozzi de Florencia, 2011.

ciones propuesto en el Doriforo de Policleto. Igual sucede
con la pose, en descansado contraposto cldsico, mientras
que la coraza recurre a la alegoria para mostrar en sus re-
lieves el triunfo de Roma sobre partos, galos e hispanos y
el poderio de Augusto como magninimo gobernante de la
tierra, manifestada en la base de la armadura a modo de
generosa Saturnia Tellus®®.

Aun sin la indumentaria ni las referencias alegoricas, es
evidente que el retrato del 10° Inca Tupac Yupanqui inclui-
do en el expediente de patente de nobleza de los caciques
Cusicanqui, descendientes suyos y subditos por aquel tiem-
po de la monarquia espanola, deriva en pose y presentacion
de imagenes renacentistas y barrocas que comparten con

21 Véanse M. Stokstad, op. cit., pag. 219, fig. 5-87 (gobernante) y H. W. Janson: History of Art, fig.885, pp. 6489 (Napoleon de Canova).
28 Ademis de consultar a M. Garcia Bellido, op. cit., pp. 193-6, puede verse Honour y Fleming, op. cit., pp. 175-9, fig. 5, 50.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

31

Y



la de Augusto el contraposto®®. También es de inspiracién
clasico-renacentista la decoracion de las rodilleras, el bas-
tén de mando y las coronas de laurel que hacia él acercan
sus pajes, siendo de tradicion incaica el resto del atuendo.

Algo anterior es el retrato de Felipe IV plasmado por
J. B. Maino en el fingido tapiz incluido en La recupera-
cién de Bahia de Brasil pintada para el Salén de Reinos del
alcdzar madrilefo. En su calidad de soberano de la floti-
lla hispano-usa que en 1625 expulsé de alla a los holan-
deses, ostenta la palma de la victoria. Aparece, ademais,
pisoteando a los enemigos vencidos y coronado por su
valido, el conde-duque de Olivares y por Atenea, la divi-
na estratega. De este modo, su poderio luce atin mayor
que el manifestado por Luis XIII de Francia al retratarse
coronado por la Victoria tras arrebatar, con ayuda holan-
desa, la plaza de La Rochelle a los hugonotes en 1628*.

Como ya sefalamos, la presencia de figuras alegori-
cas junto a un gobernante fue habitual en el arte impe-
rial romano vy asi aparece Domiciano acompafiado por la
diosa Roma y precedido por la Victoria, Marte y Minerva
en su partida hacia la guerra. Es su condicion de guias
del emperador y su tamafo superior a los miembros del
cortejo lo que les distingue como seres divinos y perso-
nificacién de cuanto afirma el poderio de un imperio’.

Pero hay otras formas mas simples de plasmar el poder
a lo largo de la historia. Atributos distintivos de la mo-
narquia como son el trono, la corona, el cetro, la espada
y el manto real, realzan la majestuosa imagen que H. Ri-
gaud nos ha legado de Luis XIV en su retrato de estado
de 1701. También sirven aquellos para recalcar el irreduc-
tible poder de la muerte sobre toda materia en el grabado

29

que J. Bolafos imprimié en 1792 en México como par-
te de su serie sobre “La portentosa vida de la muerte”*2.

La capacidad del ingenio humano para sintetizar en
una imagen ideas tan complejas como las anteriores o de
plasmar con una figura a todo un pueblo se advierte tam-
bién en la estampa que presenta la edicion que del Levia-
tdn de Hobbes se publico en Londres en 1651. En este
tratado politico que estudia la “materia, forma y poder”
de la Commonwealth, el Estado -o Leviatan- se manifiesta
como un descomunal soberano que, surgido del “princi-
pio de la utilidad social del absolutismo”, impone la ley
para organizar la vida de la Comunidad®. Su encumbrado
y vigoroso cuerpo, integrado por todo el pueblo, sostiene
la espada del gobierno civil y el baculo relativo a la compe-
tencia eclesidstica de la Reptblica anglicana.

Su rigurosa frontalidad coincide con la que en la An-
tigliedad y el Medievo habia distinguido a dioses y reyes.
Pero tal disposicién no se limita a las representaciones del
Poder en el pasado. La imagen con la que ciertos gober-
nantes actuales se presentan para atestiguar la firmeza de
sus convicciones y liderazgo no esta alejada de la que con-
cibieron las mds antiguas civilizaciones, y asi se evidencia
al comparar un relieve del faraén Micerino con el retrato
de Fidel Castro (Fig.12) que sirve de anuncio a la muestra
de la Strozzina dedicada a “Retratos del Poder: Rostros y
mecanismos de la autoridad”**. Que dicho centro floren-
tino de cultura contemporanea haya destinado sus galerias
a este asunto, prueba la vigencia del mismo y lo acertados
que han estado los organizadores del VI Encuentro Interna-
cional del Barroco en proponerlo como objeto de estudio.

El retrato aparece reproducido en T. Gisbert, El paraiso de los pdjaros parlantes, Plural Ed., La Paz, 1999, ldmina a color entre pp, 28-29. Del escudo

perteneciente a los Cusicanqui, consta que fue otorgado por Carlos V en 1545 a Felipe Tupa Yupanqui (T. Gisbert: Iconografia y Mitos indigenas en
el Arte, Ed. Gisbert y Cia., La Paz, 1980, pp. 161-162). De la obra trata L. Escobari en uno de los articulos de las presentes Actas.

30

Las efigies aparecen reproducidas en la Historia... Lexus, pag. 518, la Historia del Arte de Ed. Planeta, t. VII, fig. 540, pp. 280-1, Summa Artis, XXIX,

fig. 439 y el relato en la Historia de Espaia, Ed. Planeta, t. VI, Barcelona, 1988, pp. 421-2, ademas de en el articulo de L. Peres incluido en estas

Actas.
31

32

t. XXIX, fig. 159, pp. 165-169.
33

El relieve aparece en la Historia Universal Lexus, pp. 206-7 y en Garcia Bellido, op. cit., pp. 321-3, fig. 539.
Para el retrato de Luis XIV, véase M. Stokstad, op. cit., pp.750-1 y 776, fig.19-1; para el grabado de Bolafos, constltese S. Sebastidn: Summa Artis,

Sucedié ello poco tiempo después de que, a raiz de la condena a muerte de Carlos I, se constituyera una Reputblica o Commonwealth gobernada

por Cromwell, en su condicion de Lord Protector, desde 1649 hasta 1658. Sobre el texto y la portada, véase T. Hobbes, Leviatdn o la materia, forma

y poder de una Repriblica, eclesidstica y civil, Ed. Fondo de Cultura Econdmica, México, 1949.

34

Catalogue... du Musée Egyptien.., fig.33 (Micerino). La foto de F. Castro es obra de H. Sugimoto (1999) y la exposicién que anuncia tuvo lugar entre

el 1 de octubre de 2010 y el 23 de enero de 2011 en la Galeria del Palacio Strozzi de Florencia.

32

Yo

EL LEGADO DE LA ANTIGUEDAD Y DEL MEDIEVO EN LA ICONOGRAFIA BARROCA DEL PODER



UN ESCUDO, UN INFIERNO:
REPERCUSIONES DE UNA IMAGEN DEL JUICIO FINAL

GABRIELA SIRACUSANO / ARGENTINA
AGUSTINA RODRIGUEZ ROMERO / ARGENTINA

“En ella noté luego de ser una composicion muy vieja y trivial
del Juicio final, pero grabada de nuevo con la anadidura del
escudo de armas de Espaiia a la izquierda, por donde van los
condenados al infierno, y sobre la puerta de éste. Y para poner
el 4iltimo sello a tan infame atentado y no dejar duda de la
intencién de a quién se dirige el tiro, han puesto en castella-
no y con cardcter bien visible el respetable nombre de S.M.

citdndolo a juicio con trompetas”".

as palabras de José Nicolas de Azara, diplomatico

en Roma durante el reinado de Carlos 111, vertidas

en una carta al Secretario de Estado Marqués de
Grimaldi, nos llaman la atencion. Dos funcionarios de alto
rango analizando una imagen vy, al parecer, discutiendo
acerca del poder que parece emanar de ella. De acuerdo
a sus apreciaciones, se trataba de una composicion en la
que un detalle seria la piedra del escindalo. Un detalle
no menor: el escudo de armas de Espafia “arrojado” a las
puertas del infierno, mientras el nombre del rey era citado
al Juicio Universal... En efecto, la minuciosa explicacién
implicaba la comprensién y percepcion visual de un todo,
de acuerdo a las reglas de la herdldica. Con rasgos que la
acercan a laemblematica, la composicion heraldica impone
la presencia de un escudo de armas que, a la manera de
la pictura, traba una relacion sintactica y seméntica con el

motto, o inscriptio®. A su vez, otros elementos como el yelmo
en el remate, y los personajes portantes suelen conformar
este todo que, en si mismo, guarda el sentido de su razén
de ser: representar la insignia de un linaje, insignia que,
como sefalaba Covarrubias, debia cumplir la funcién de
“sefial que uno lleva para ser diferenciado de los demds”
para que nadie ignore “sus dignidades” y ser respetado’.

En este caso, esta unidad conformada por imagen y
palabra exhibia los elementos que permiten identificar el
escudo real borbdn: el blasén con sus diferentes cuadran-
tes y figuras zoomorfas y demas, que representaban su do-
minios, como Castilla y Ledn, Aragon, Népoles y las dos
Sicilias, Borgofia, Brabante, Tirol, Habsburgo y Flandes,
todos ellos unidos en un punto central por el escudo fran-
cés con las flores de lis, junto con la corona en el timbre
y un motto, lema o divisa con la inscripcion “DON CAR-
LOS III. REY CATHOLICO D ESPANA”. Una combi-
nacion visual y textual que, si bien no era la representa-
cion andlogica del soberano —como podia ser su retrato-
pivoteaba entre la representacion y la presentacion, y en
la cual las palabras no dejaban dudas respecto de a quién
se sefialaba mediante esa operacion deictica.

Sin embargo, esta composicion no habria significado
en si misma un riesgo o amenaza si no hubiera estado

I Carta de D. José Nicolds de Azara al Marqués de Grimaldi (Roma, 23 IV 1772). AGS, SE 068, fol. 4-5 sin num. Citada en Ferrero, Fabriciano,

“San Alfonso Maria de Ligorio y los dos procesos de 1772-1773, contra Giambattista Remondini”, en Spicilegium Historicum Congregationis SSmi

Redemptoris, afio XIX, 1971, pag. 353.

meaning. London, Thames and Hudson, 1997.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Ver Elkins, James. On pictures and the words that fail them. Cambridge, Cambridge University Press, 1998. Pastoureau, Michel. Heraldry. Its origin and

Covarrubias Orozco, Sebastian de. Tesoro de la lengua Castellana o espaiiola, Madrid, 1611, parte segunda, fol 78v.

33

Yo



acompanada de otro elemento que funciona como el nexo
entre esta unidad y la representacién general: asi como
en el caso de la heraldica los escudos son sostenidos por
soportes, tenantes o sostenes, segiin sea su ontologia,
aqui el tenante es un angel. En efecto, este tenante alado
comparte dos espacios diferentes: por un lado, el de la he-
raldica, y por el otro -o simultineamente- el del espacio
compositivo de una iconografia a la cual también pertene-
ce, espacio que ofrecia la posibilidad de darle un sentido
distinto al escudo en cuestion. Tal como daba a entender
la frase de la carta de Azara, se trataba nada menos que
de una estampa en la que la muerte, la resurreccion, el
castigo y la salvacion eterna se conjugaban para exhibir
una de las representaciones mas impresionantes de la his-
toria del arte. Nos referimos al Juicio Final o Universal.
Situado en el registro medio de la escena en la que San
Miguel con una lanza y la balanza en cada mano, pisa el
cuerpo de un demonio, mientras pesa las almas de jus-
tos y pecadores, nuestro angel ocupa el sector izquierdo
de la imagen -respecto de Cristo-, aquel opuesto al de la
puerta del Paraiso*. En dicho sector, un demonio sostie-
ne un libro que llama a oprimir a los pobres de espiritu,
mientras dos dngeles con trompetas anuncian el Juicio, la
muerte corta cuerpos con su guadafa, y almas atormenta-
das son conducidas hacia su fatal destino.

Es entonces en este contexto, que el escudo de armas
cobra una dimension distinta. El blason constituia uno de
los tantos simbolos mondrquicos del aparato propagandis-
tico real orientados a sustentar el poder del rey asi como el
principio de soberania. Tal como sefiala Bouza, “las image-
nes por las que el poder es representado -ya sean retratos,
escudos de armas, emblemas, medallas, obras reales, etc.-
vienen a sustituirlo, es decir, son testigos de su existencia
alli donde no llega la presencia regia...””. En dicho senti-
do, a los ojos de los detractores de la imagen, este escudo
equivalia a la presencia misma del rey. La fuerza de las
estrategias dirigidas a consolidar una lectura reflexiva de
las diferentes manifestaciones del monarca conducia ha-
cia una Unica interpretacion posible de la imagen en cues-
tion: Carlos III era representado como un condenado, un

réprobo a los ojos de Dios®. Una audacia icénica y simbo-
lica que, aun cuando la presencia de figuras jerarquicas
politico-religiosas fuera tradicional en estas representacio-
nes, le daba un caracter personal ineludible.

El tema del transito de los monarcas cristianos hacia
la salvacion eterna tampoco habia escapado al imagina-
rio escatologico: desde el Carlomagno presente en el in-
fierno por sus pecados sexuales en la Visio Wettin hasta
la salida del Purgatorio de Felipe I y su entrada al cielo
en las visiones misticas de Sor Maria de la Antigua y el
beato Julian de San Agustin, esta ultima plasmada en el
lienzo de Bartolomé Murillo, en que se advierte el alma
del rey catolico siendo conducida por dos 4dngeles, mo-
mentos después de que un gran resplandor se manifestara
en la tierra. La monarquia espafola gozaba del patronato
que le habia sido otorgado por Maria, patrona a su vez
de todos sus dominios. Asi lo habia visionado Sor Ma-
ria en las palabras que Cristo le transmitiera:

“Yo levantaré a Espaia, y le daré cetro y Corona sobre todas
las Provincias de el Mundo, y acabaré en ella la grandeza, que
esta comencada del fuego de mi amor, tan celebrado con tan
insigne milagro, como todos wvieron en el Cielo. Yo daré a esta
Obra dichosos fines; porque tienen los Espaiioles a mi Madre
por tan suya, que por particular grandeza los llama hijos de
mi seno; aunque ellos no pidan favor, ella mira tanto por el

de todos, como si uno solo fuesse”".

Desde esta perspectiva, varios misticos espaioles ha-
bian contribuido, como dijimos, a “proteger” a sus monat-
cas de un posible destino de tormentos. Asi también lo de-
claraba en 1612 Fray Juan Pinto de Vitoria, cuando relata-
ba la vision que tuviera el Beato Padre Maestro Fray Juan
Sanz en 1598 con ocasion de la muerte del rey Felipe 11:

“(...) y vio en espiritu, que grande numero de Angeles subian
con grande alegria una alma al cielo; y admirado, pidio a Dios,
que pues le hazia participante de aquella vision, fuesse servido
manifestarle, qué dichosa alma era aquella; y le fue revelado,

que era la alma del Rey Catholico”.

“Estampa satirica del Juicio Universal con el escudo de armas de Carlos III, rey de Espafa, grabado en Bassano (Venecia). Bassano: Remondini

Ribera, Fray Manuel Mariano. Real Patronato de los Serenissimos Sefiores Reyes de Espaiia en el Real, y Militar Orden de Nuestra Sefiora de la Merced reden-

Pinto de Vitoria, Fray Juan. Vida del venerable siervo de Dios N. P. M. Ivdn Sanz del Orden de nuestra Seiora del Carmen. Valencia, Juan Chrysostomo

4
[1772]”. MPD, 21, 68. Espafia, Ministerio de Cultura, Archivo General de Simancas.
5 Bouza, Fernando, Imagen y propaganda, Capitulos de historia cultural del reinado de Felipe I, Madrid, Akal, 1998, pag. 65.
6 Marin, Louis, Le portrait du Roi, Paris, Editions de Minuit, 1981.
7
cion de cautivos. Barcelona, Pablo Campins (imp.), 1725, pag. XXIV.
8
(imp.), 1612, pag. 119.
34

Yo

UN ESCUDO, UN INFIERNO....



Y . .-I!-..Jra'-'—a_(_f_fa >

JUDICTUM UNIVERSA _ S ELJTUYCIO UNIVERSA

AN U R e (T

i S () .
8 POTENTER TORMENTA PATIUNTU
08 TORMENTOS DE LOS MALOS EN EL DIA DEL JUYCH

Estampa satirica del Juicio Universal con el escudo de armas de Carlos Ill, rey de Espafia, grabado en Bassano
(Venecia). Bassano: Remondini [1772]. MPD, 21, 68. Espafia, Ministerio de Cultura, Archivo General de Simancas.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

. _"ﬁ-ugai, Y

35

Yo



Con estos antecedentes, la interpretacion del detalle
de la estampa aludida encontraba suficientes fundamen-
tos para manifestarse. Retomemos, entonces, el caso y vea-
mos cémo se desarrollaron los hechos. En 1760 un editor
francés radicado en Cadiz de nombre Louis Bonnardel
solicitd a la familia de impresores italianos, los Remon-
dini, una estampa sobre el Juicio Universal®. Era una cos-
tumbre del editor encomendar grabados a los italianos
para su venta en Espafa vy, principalmente, América. En
una misiva a Italia, Bonnardel indicaba la necesidad de
una imagen sobre el tema y recomendaba la copia de una
estampa francesa de Jean-Baptiste Poilly'®. En 1766 los
Remondini la imprimirian, eligiendo a Ambrosio Orio,
como grabador copista; Giovanni Volpato como grabador
corrector; y Francesco Cattini, como fundidor y graba-
dor de las inscripciones y del escudo del rey Borbon en
cuestion'. Asi, el Juicio Universal de Remondini circu-
16 en Europa y América desde su creacion'?.

Seis afos mas tarde se desato el escandalo: el punto de
partida sucedié en enero de 1772 cuando el gobernador
de Popayan en Nueva Granada denuncié haber visto en
casa de un conocido la imagen que, segun entendia, ata-
caba de manera feroz a la figura del monarca espafiol. La
noticia no tardé en llegar a Espafia y en el mes de abril
Azara se comunicé con Grimaldi por el asunto y el re-
tiro de circulacion de la imagen del Juicio Universal se
convirtié en una cuestion de estado. Las estampas fueron
buscadas e interceptadas en los sitios mas reconditos del
reino. De Italia a Espafia, del Reino de Nueva Granada a
Praga, las noticias de la presencia de esta imagen espanta-
ron a los funcionarios reales.

;Quién podia estar detrds de semejante infamia? Los
diplomaticos espafioles no tardaron en sefalar a los “res-
ponsables”: el asunto debia haber sido tramado por los
jesuitas. Esta acusacion era expuesta por el Marqués de

Grimaldi al escribir sobre el asunto: “No pudiendo du-
darse que es obra de los Jesuitas quiere S.M. que en llegando
a Roma, dé a entender al Papa y sus Ministros, que S.M. ha
recivido una injuria muy grave con esta sacrilega satira”™.

Efectivamente, las imagenes que podian ser interpre-
tadas como difamatorias contra la corona o enaltecedoras
de Ia labor de los regulares de la Compafiia eran conside-
radas por Espafla como una peligrosisima estrategia de los
religiosos. Ya en 1769 se habia producido un escandalo
a partir de la circulaciéon de una imagen que representa-
ba a San Ignacio de Loyola con inscripciones alusivas a
la expulsion de los jesuitas. El hecho provocd la expedi-
ciéon de la Real Cédula del 3 de octubre de 1769 en la
cual se prohibia la introduccion, expedicion y retenciéon
de estampas satiricas alusivas a los religiosos, imdgenes
“divigidas todas a aumentar el fanatismo, y a fastinar a los
Pueblos, abusando de los textos de la Escritura Santa, ofen-
diendo las justas resoluciones de los Soberanos, titulando odio y
persecucion a lo que ha sido justa y necesaria providencia...”?.

La investigacion hispano-romana llevada a cabo sobre
la estampa del Juicio Universal, que los documentos ita-
lianos llegaron a denominar como “la causa di Spagna”,
condujo a los Remondini, quienes declararon acerca de la
actuacion del editor Bonnardel y su recomendacién sobre
la copia del modelo francés. El rastreo de las estampas
que dieron origen al motivo rindié sus frutos, aunque fi-
nalmente los Remondini fueron absueltos.

Ahora bien, dada la importancia del blasén real en
esta pesquisa, la documentacion del proceso —-conservada
en el Archivo General de Simancas- incluyd como prueba
la reproduccion de este fragmento en un dibujo a pluma
que sefala a un angel similar portando el conjunto heral-
dico, junto con una serie de textos que indican donde de-
bia estar ubicado respecto de la composicién general, da-
tos que nuevamente situaban al escudo en la misma zona

Ragon, Pierre, “Louis Bonnardel, marchand d’images sous Charles III d’Espagne”; en Dieu(x) et Hommes, histoire et iconographie des societés paiennes

et chrétiennes de l'antiquité a nos jours, s/1, Publicationes des Universités de Rouen et du Havre, 2005, pp. 641-656.

“...il faudrait une estampe du jugement universel. Elle serait bonne. Monsieur Jean-Baptiste de Poilli 4 Paris en a une de deux feuilles impériales.

Quoiqu’ell n’est pas trop bien gravée, elle est bonne. Il faudrait la mieux graver. Extracto de la carta de Bonnardel a Remondini, extraido de Ra-

gon, art. cit., pag. 651. Para la participacion de grabadores y editores franceses en el comercio de estampas en Europa y América en el siglo XVII

ver Rodriguez Romero, Agustina, “De Paris a Cuzco: los caminos del grabado francés en los siglos XVII y XVIII”, en Goya, n°® 327, pp. 132-143.

Congregationis SSmi Redemptoris, ano XIX, 1971, pag. 325.

Paul, 1951, vol. 38, pp. 221-225.

Ragon, Pierre, op. cit.

Ferrero, Fabriciano, “San Alfonso Maria de Ligorio y los dos procesos de 1772-1773, contra Giambattista Remondini”, en Spicilegium Historicum

Ferrero, art. cit., pp. 304-390 y Freiherr von Pastor, Ludwig, The history of Popes from the close to the Middle Ages. London, Routledge y Kegan

% Carta de Grimaldi a Arriaga, 11 de mayo de 1772, AGS, Estado 05068, en Freiherr von Pastor, op. cit, pag. 222.

36

Yo

Documentacién Juridica, Carlos I1I: textos juridicos de Prensa Oficial, tomo XV, Madrid, Ministerio de Justicia, 1988, pp. 595-596.

UN ESCUDO, UN INFIERNO....



‘;r;'__'i:‘ R"'

LTV

U ENTVRVS EST IN GLORIA

-

 PATRIS SVI CVM ANGELIS

SReTOTTE R N !

“IN IGNEM AETERNVM QVI
- PARATVS EST DIABOLO, ET -
= A GE ___ o ' '5"

Thomassin, Philippe, Durissimum ludicium Gentibus Profert, grabado a buril, 1606 (impreso por G. G. de Rossi).
Bibliothéque National de France. Detalle de angel con escudo del Cardenal Arrigoni.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BTVM REDET VNICVIQVE
= CECVNDY FIVSaei

37

Yo



“condenada”®®. ;El mismo escudo! Definitivamente no.
Aqui la heraldica representada es distinta: el mismo evi-
dencia un capelo cardenalicio y un dguila coronada, mien-
tras la divisa en la base refiere al cardenal Pompeyo Arri-
goni, prodatario del Papa Paulo V a partir de 1605 y pro-
tector de la Orden de los Menores observantes.

Llegados, entonces, a este punto nos preguntamos: jes
que el modelo francés que habia recomendado Bonnardel
tenia este detalle que habia que reemplazar! ;Si fue asi,
también habria sufrido los mismos embates que nuestro
caso, dado que se trataba de un escudo de armas perte-
neciente a una alta jerarquia eclesiastica y, en principio,
situado en el mismo sector? ;O es que dicho modelo habia
tenido aceptacion y existian antecedentes de su circula-
cién? Y por ultimo, jpodia ser Jean-Baptiste Poilly, graba-
dor francés nacido en 1669 y muerto en 1728, el inventor de
esta imagen dedicada a un cardenal que habia fallecido en
1616, es decir 53 aios antes del nacimiento del grabador?

Comencemos por lo tltimo. La letra en la cartela y
una pequefa inscripcién en el angulo izquierdo del pa-
pel de nuestro dibujo revelan que el creador de la imagen
que dio nacimiento a todas estas representaciones fue el
grabador francés Philippe Thomassin y que se trataba de
un Juicio Final realizado en 1606.

Thomassin, nativo de Troyes, se radicd en Roma a partir
de 1585 y trabajo junto a distintos impresores hasta 1588,
afio en que comenzo a publicar su propia obray también es-
tampas de otros grabadores'. El Juicio Final es una imagen
de grandes dimensiones - 148 x 105 cm-~ creada a partir de
la union de ocho estampas, un sistema de composicién de
l4minas en el que este artista destacd'®. La estampa presen-
t6 tres estados: el original de 1606, uno segundo impreso
por Rossi luego de la muerte de Thomassin acaecida en
1622 y un tercer estado en 1779 realizado por la Calco-
grafia Camerale, nombre que adquiere la coleccion de la
familia Rossi al ser adquirida por Clemente XII. Sobre la
base de alguno de los dos primeros, Poilly habria realizado
su estampa, reduciendo las ocho ldminas a dos imperiales.

Responder a los otros interrogantes planteados nos
va a permitir no sélo reflexionar sobre como las image-
nes tienen esa capacidad de transformarse, readaptarse

y en dichos intentos ser funcionales a diversos intereses
de poder -sea politico, religioso, econdmico, etc.— sino
también, presentar como este pequefio detalle del escudo
cobra una densidad simbdlica -en su diacronia, sincro-
nia, y anacronia en términos de Didi-Huberman-, cuando
advertimos que la historia de este parergon es la clave que
nos abre nuevos horizontes sobre un problema que, has-
ta hace muy poco, creiamos haber arribado a resolverlo.

Tenemos indicios de que esta primera imagen de Tho-
massin es la que dio origen a un variado conjunto de
versiones que, en general, solo se diferencian por la pre-
sencia o no del escudo y una de las figuras que sostienen
la cruz. El encargo del cardenal Arrigoni, protector de la
orden franciscana, explica que aquél ubicara al Poverello
junto a la cruz. Asimismo, su escudo de armas -plasmado
en el mismo lugar que aquel que provocod aquella “ima-
gen abominable”- no parece haber sido un problema.
De hecho, Thomassin habia sufrido en 1590 un proceso
inquisitorial por la impresion de una estampa sin autori-
zacion vy, probablemente, ello lo haya inducido a poner
cuidado en composiciones que pudieran comprometerlo.
Asi, sus copias y versiones se reprodujeron y comenzaron
a circular por diferentes territorios, dando origen a pin-
turas en las que la “metidfora infernal” acompanaba el
discurso postridentino.” Durante el siglo XVII, desde la
lejana Ispahan hasta Ledesma, como bien lo han sefala-
do Teresa Gisbert y Andrés de Mesa Gisbert en nuestro
anterior encuentro, desde Puebla hasta Cuzco vy el lago
Titicaca, su modelo provoco apropiaciones y reinvencio-
nes, en las que los artistas manipularon cada uno de sus
elementos plasticos en pos de diferentes intereses ligados,
en la mayoria de los casos, al proceso de evangelizacion.
Mientras San Francisco se “transforma” en un angel en
una de las versiones grabadas, o en Bernardo de Claraval
en el lienzo de la Gloria de Carabuco, nuestro escudo da
lugar a un mensaje admonitorio, desaparece junto con su
tenante o cede su espacio al escudo de las 5 llagas en el
gran lienzo de Quispe Tito en San Francisco.

En este sentido, el motivo del escudo que hemos abor-
dado ha sido la excusa para reflexionar en qué medida, du-
rante el amplio periodo estudiado, la creaciéon de las image-

Durissimum Judicium Gentibus Profert. Dibujo a pluma del escudo de armas del cardenal Pompeyo Arrigoni, prodatario de Paulo V y protector

de Ia Orden de Menores Observantes por Philippus Thomassinus. Espaiia, Ministerio de Cultura, Archivo General de Simancas, Estado, Legajos,

05068. Ver imagen en: http://www.mcu.es/ccbae/va/consulta/registro.cmd?id=181527.
17 Bruwaert, Edmond, La vie et les oeuvres de Philippe Thomassin, Troyes, P & J.L., 1914 y Bury, Michael, The print in Italy, 1550-1620,

London, The British Museum Press, 2001, pag. 234.
18

19

38

Yo

Biblioteca Nacional de Francia, Departamento de Estampas, DA-74(A)-Thomassin, Philippe.

Ver Eadem Utraque Europa. Revista de Historia Cultural e Intelectual, Afio 6, Nro. 10.

UN ESCUDO, UN INFIERNO....



nes en las que el poder se manifiesta, implico tanto para sus
creadores como para sus observadores, tomas de posicién
respecto de como articular, transgredir o adaptarse a estos
controles y de qué forma ellas tienen en sus parerga un aliado
privilegiado para la construccion simbolica de las practicas
ideologicas del poder. Su capacidad de metamorfosearse,
de permanecer presentes incluso en su ausencia, de hacerse

Juicio Final, Quispe Tito, 1675. Convento de San Francisco, Cuzco, Peru.

visibles e invisibles en la dialéctica del conjunto, de produ-
cir espesor semantico en su “delgadez” sintactica, de encar-
nar en sus formas los deseos de poderosos pero también
provocar los desafios de sus sojuzgados o detractores, de es-
tar a la vez dentro y fuera del discurso que emana de la com-
posicion general®®, hace de estos “detalles” un dispositivo
fundamental a tener en cuenta en nuestras investigaciones.

N SINO LTER

20 Derrida, J. The truth in painting, University of Chicago Press, 1987, pp. 60-61.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

39

Yo



MONARQUIAS RETRATADAS:
IMAGENES PARA LA CONTINUIDAD DEL PODER REAL

AGUSTINA RODRIGUEZ ROMERO / ARGENTINA

ste escrito presenta como punto de partida una
imagen que funcioné como disparadora de los te-

mas que desarrollaré a continuacién!. Se trata de

una de las pinturas que representa la procesion del Cor-
pus Christi de Cuzco, en particular, el cuadro que identifi-
ca a los frailes agustinos?. (Fig. 1) La serie, recordemos, fue
encargada por el obispo Mollinedo y pintada en torno a
1680°. Al igual que en la mayor parte de las obras que com-
ponen el conjunto, encontramos representados aqui a los
protagonistas de la vida urbana, politica y religiosa de la
ciudad de Cuzco. Aunque en algunos rostros se evidencia
cierta estereotipacion, en muchos casos podemos recono-
cer la intencion de retratar a individuos de carne y hueso.
En el plano superior de la composicion encontramos

el espacio de las viviendas, el marco escenogrifico de
la procesién. En las ventanas y balcones se asoman los
rostros de aquellos que aprecian el especticulo desde un
punto de vista elevado y en las paredes de las viviendas
se descubren pinturas que decoran el paso de los carros.

En esta obra en particular, las sargas que adornan los mu-
ros responden al tema Reyes y Profetas de Israel, motivos de
amplia difusion en el Virreinato del Pera*.

Estas pequefas pinturas dentro de la pintura, po-
drian vincularse con un conjunto de éleos que se halla
actualmente en la Catedral de Cuzco, atribuido al pintor
Antonio Sinchi Roca. La serie de la Catedral representa
a siete profetas del Antiguo Testamento -Samuel, Elias,
Jonds, Jeremias, Zacarias, Eliseo y Esdras- y a los reyes Da-
vid, Salomén, Asd, Ezequias, Manasés y Josias®. (Fig. 2) Aun
cuando las imagenes presentes en la pintura del Corpus
ensenan diferencias, la composicion general de las obras
y la postura de los personajes nos permite proponer que
los cuadros de la Catedral habrian servido de modelo
para esta pintura del Corpus. En particular, resulta posi-
ble identificar a Ezequias, Manasés, Moisés, David y Jeremias.

Volvamos a la imagen de los frailes agustinos. A conti-
nuacion de las seis obras que hemos reconocido como Re-

' Esta investigacion se enmarca dentro del proyecto PICT 2008-1685, ANPCyT.

Coleccion Larrain Pefia, Santiago de Chile.

La serie ha sido trabajada por numerosos autores, entre otros, Dean, Carolyn, Inka Bodies and the Body of Christ, Durham, Duke University Press,

1999; Wuffarden, Luis Eduardo, “La serie del Corpus: Storia, pintura e finizione nel Cusco del secolo XVII”, en La processione del Corpus Domini

nel Cusco, Lima, Fondo Pro Recuperacion del Patrimonio Cultural de la Nacion, 1996. De manera reciente, Etchelecu, Leontina, “Pactos entre

bambalinas: El retrato de grupo en las pinturas del Corpus Christi”, en XII Jornadas Interescuelas Departamentos de Historia, Universidad Nacional

del Comahue, San Carlos de Bariloche, Argentina, 28 al 31 de octubre de 2009; Ibidem, “Memorias de apariencias: entre la representacion teatral

y el retrato de grupo”, en VI Encuentro Internacional sobre Barroco “Imagen y Poder”, Santa Cruz de la Sierra, Bolivia, 15 al 19 de marzo 2011.

pp. 132-143.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Rodriguez Romero, Agustina, “De Paris a Cuzco: los caminos del grabado francés en los siglos XVII y XVIII”, en Goya, n°® 327, abriljunio 2009,

Mesa, José de y Teresa Gisbert, Historia de la pintura cuzqueria, Lima, Fundacion Augusto N. Wiese, 1982, pag. 169 vy ss.

41

Yo



Fig. 1 Frailes Agustinos, Serie del Corpus de Santa Ana, ca. 1675-1680. Reproducido en Dean, Carolyn, Los cuerpos de los Incas y el cuerpo de Cristo. El Corpus Christi
en el Cuzco Colonial, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Lima, Peru, 2002.

yes y Profetas del pueblo hebreo se encuentra una séptima
imagen, un séptimo retrato. A diferencia de los anteriores
este representa, ni mas ni menos, a Carlos II de Espafia.
Las caracteristicas formales de la obra nos permiten distin-
guir que se trata de alguno de los retratos que Carrefio de
Miranda realizara del joven rey a partir de 1671.

/Qué funcién cumple esta imagen en la pintura! En
primer lugar, la manifestacién del retrato del rey estaria
dando cuenta de los diferentes modos en que el poder real
se hacia presente en América. Como han propuesto nu-
merosos autores, la distancia fisica y jerarquica del monar-
ca se compensaba y construia a partir de la representacién
de diferentes simbolos e imigenes que aludian tanto al
rey como a la monarquia®. Asi, el retrato -como la ritua-
lidad que lo rodeaba- se configuraba como una imagen
con una alta carga de reflexividad al imponer la presencia
del monarca y su poder’. En palabras de Roger Chartier,

...el retrato del rey, cualquiera sea su forma, es, al mismo tiem-
po, la representacién de un cuerpo histérico ausente, la ficcion
del cuerpo simbélico del reino y la presencia real, en el simulacro
mismo, de un cuerpo sacramental. Las imdgenes encargadas de
inmortalizar la glovia del rey, producir la adhesién al misterio

de la sacralidad mondrquica®.

En este sentido, entendemos que el retrato de Carlos
II dentro de la pintura del Corpus de Cuzco se presen-
ta como una metaimagen, una pintura dentro de otra
pintura que situa la imagen del rey en el entorno de una
celebracion publica y religiosa, pero también politica, y
que sustenta su presencia en la procesién’. Asimismo, las
sargas de los reyes y profetas de Israel presentan caracte-
risticas similares, motivo por el cual se ligan claramente
con el retrato real. Sin presentarse como metaimagenes
—pero con un fuerte caracter presentativo- los diferentes

Gonzilez Enciso, Agustin, “Del rey ausente al rey distante”, en Gonzilez Enciso, Agustin y Jesus Maria Usundriz Garayoa (dirs.), Imagen del rey,

imagen de los reinos, Las ceremonias puiblicas en la Espaia Moderna (1500-1814), Pamplona, Universidad de Navarra, 1999, pp. 5-6.

Marin, Louis, Le portrait du Roi, Paris, Editions de Minuit, 1981.

del reinado de Felipe 11, Madrid, Akal, 1998, pag. 7.
K Mitchell, W.].T., Teoria de la imagen, Madrid, Akal, 2009.

42

Yo

Chartier, Roger, “La representacion regia: entre mostrar y mediar”, Prologo a Bouza, Fernando, Imagen y propaganda, Capitulos de historia cultural

MONARQUIAS RETRATADAS



Fig. 2 Antonio Sinchi Roca (atribuido), Salomén, Catedral de Cuzco. Fotografia:
Daniel Giannoni.

retratos de ciertos individuos, religiosos y autoridades que
procesionan y espectadores que observan el desfile, se vin-
culan con los retratos pintados.

Estos multiples niveles de representacion del retrato re-
velan la plasmacion en imagenes de una compleja estruc-
tura de poder en la ciudad de Cuzco. Esta configuracion
se sustentaba en los individuos mas destacados de la plebe,
los curacas y las personalidades politico-religiosas de la ciu-
dad, y habria culminado en la figura del rey, lugar que en
el conjunto se encuentra disputado por la figura del obis-
po Mollinedo. Pero esta estructura también era construi-
da a partir de representaciones que le daban un sustento
mitico-simbolico. Efectivamente, aun cuando el retrato de
Carlos II es de mayor tamafo y se encuentra separado de
las seis pinturas de reyes y profetas, las imagenes se encuen-
tran en una misma linea de la composicion. Asimismo, la
actitud de los personajes mas cercanos al retrato real con-
tribuye a una lectura en continuidad de estas imagenes.

Los paralelismos trazados entre las dinastias espafiolas
y diferentes monarquias histdricas o miticas constituyeron

10" Bridikhina, op. cit., pag. 194.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 3 Claude Vignon (inventor), Jérome David (grabador), Salomon, buril. Repro-
ducido en Pacht Bassani, Paola, Claude Vignon, 1593-1670, Paris, Arthena, 1992.

una estrategia habitual cuyo objetivo era el de, en palabras
de Eugenia Bridikhina, construir un “universo referencial
de continuidad y legitimidad politica”!°. Con citas a David,
Salomon, Julio César o Carlomagno se habria buscado sus-
tentar un arquetipo de realeza basado en cualidades fun-
damentales de todo monarca: el heroismo vy la sabiduria.

No podemos dejar de considerar que la representaciéon
de los personajes veterotestamentarios se orientd de mane-
ra clara a una sustentacién de la figura de Cristo en tanto
los profetas fueron presentados como los anunciadores del
Mesias, mientras que los reyes representaron su linaje real.
Como se desprende de los ejemplos mencionados, tam-
bién resulté habitual el trazado de vinculos entre la corona
espafiola y los reyes y profetas del Antiguo Testamento con
el objetivo de exaltar a la monarquia en clave mesidnica, en
relacion con la espera de un monarca ideal que gobierne
el mundo como substituto visible de Dios. En este senti-
do, resulta evidente el sustento mesidnico de los intereses
y acciones de la corona espafola: ante los nuevos poderes
temporales y espirituales concedidos al monarca espafol

43

Yo



por el papado, se impulsé un discurso orientado a definir
a la dinastia de los Habsburgo como sucesores directos de
los monarcas hebreos y a Espafia como el nuevo pueblo
elegido, estrategia esta utilizada por numerosas dinastias'!.

Ahora bien, ;de qué modo se manifestd este discurso
en América! Si en Espafa la corte propicié una distancia
simbolica con el pueblo a partir del reinado de Carlos I,
en América la situacion se encontré amplificada por la
distancia fisica entre Espafia y los virreinatos. Este apar-
tamiento debia ser compensado con un mayor énfasis
en representaciones que funcionaran como propaganda
de la monarquia y de las figuras de los reyes.

Como lo han sefalado numerosos autores, las cere-
monias publicas desempenaron un papel fundamental en
la construccion de un mensaje simbolico de legitimaciéon
de la corona: fiestas por los nacimientos, proclamacio-
nes, matrimonios y muertes eran organizadas en América
con gran fervor'?. La difusion de imagenes sobre temas
vinculados al accionar de la monarquia, como la Monar
quia espariola como defensora de la Fe, y la circulacion de
textos, como La Corte Santa del jesuita Nicolas Causino,
contribuyeron a la glorificacion de la corona espaiola en
América®. En el Tratado II del escrito de Causino, titula-
do “Reyno de Dios o dissertaciones”, el autor postula la
importancia de las monarquias, al considerar a los reyes
como representaciones de Cristo y los reinos terrenales
como imagen de la Monarquia Celestial. Es de destacar
que el texto describe las cualidades que deben tener los
monarcas y concluye con algunos comentarios acerca de la
monarquia hebrea y sus protagonistas, desde Saul a Joacaz,
y destaca las virtudes y defectos de todos estos monarcas.

El aparato propagandistico de la corona habria conta-
do en el Virreinato del Perti con un elemento mas: las pin-
turas sobre Reyes y profetas de Israel. Consideramos que la
importante difusion de esta iconografia habria contribui-
do a una politica orientada a la conformacién de una idea
de autoridad biblica a partir de la cual la Corona espanola
se proponia como continuadora legitima de los monarcas
hebreos. El estudio de las doce estampas francesas utiliza-
das como modelo para la mayor parte de las pinturas ame-
ricanas que abordan este tema revela que en la menciona-
da serie de la Catedral de Cuzco se realizd una seleccion
que busco representar a aquellos monarcas que fueron ca-

Usundriz Garayoa (dirs.), op. cit., pp. 231-257.

racterizados, desde el texto biblico, como justos y sabios,

aquellos que hicieron el bien a los ojos de Yahvé -como

David, Salomon, Asd y Manasés—, mientras que se excluyé

a aquellos monarcas que la Biblia describi¢ como peca-

dores —como Jehu, Joaquim, Joram y Sedecias- (Fig. 3).
Seguin sefalaron Mesa y Gisbert:

Esta temdtica, poco frecuente en la pintura de la ciudad incaica
en los dos primeros tercios del siglo, parece ir ligada a propésitos
de una politica en pro de la Corona; tratar de afianzar en los fie-
les cristianos el origen divino de la monarquia. Esta monarquia

se halla concretamente personificada en los reyes esparioles™.

Asimismo, los autores proponen que este discurso de
apoyo a la monarquia habria encontrado en el siglo XVII a
un fuerte patrocinador en la figura del obispo Manuel de
Mollinedo y Angulo. Mas all4 de su auspicio a la serie del
Corpus y el encargo de diversas pinturas que destacaron
el papel mesianico del rey de Espafia como defensor de la
fe cristiana, consideramos que también podria vincularse
al obispo el encargo de la serie de retratos de monarcas y
profetas hebreos de la Catedral de Cuzco. La creacion de
las estampas francesas a mediados del siglo XVII y la cita
de estas pinturas en la serie del Corpus avalan la hipdtesis
de que los cuadros habrian sido creados durante el obispa-
do de Mollinedo como parte de la misma estrategia visual.

Mas alla del conjunto catedralicio, existen otras series
que abordan el tema en el Virreinato del Peru. Hasta el
momento, la investigacién en torno a la difusion de las
estampas francesas que dieron origen a estos motivos nos
ha permitido identificar veintitrés conjuntos que derivan
de estos grabados®. Si bien la mayor parte se trata de se-
ries que presentan tanto a reyes como profetas, me inte-
resa destacar dos conjuntos que exhiben exclusivamente
a reyes y constituyen asi un claro ejemplo de la represen-
tacion de un mensaje dindstico. Por un lado, el conjunto
del convento de Santo Domingo en la ciudad de Quito
ensefa catorce pinturas sobre monarcas hebreos. (Fig. 4)
Por otra parte, el conjunto del Museo de la Merced de
Santiago de Chile posee una factura quitefia que lo vincu-
la de manera estrecha con el conjunto de Santo Domingo.

Cabe destacar que si bien la seleccion de reyes en es-
tos conjuntos responde a un interés por exhibir aquellos
individuos cuyas caracteristicas podian ennoblecer la idea

Minguez, Victor, Visiones de la monarquia hispdnica, Castellon, Universitat Jaume I, 2007.

Minguez, Victor, “Los ‘Reyes de las Américas’. Presencia y propaganda de la Monarquia Hispanica en el Nuevo Mundo”, en Gonzilez Enciso y

Causino, Nicolas, La Corte Santa, Barcelona, Juan Piferrer, 1718, tomo 3. El texto de Causino tuvo una importante circulacion desde 1624 y se

encuentra en numerosos inventarios americanos de los siglos XVII y XVIIIL.

Mesa, José de y Teresa Gisbert, Historia de la pintura cuzquena, Lima, Fundacion Augusto N. Wiese, 1982, pag. 169.

Rodriguez Romero, Agustina, “Reyes y Profetas de Israel en el Virreinato del Peru, Circulacion, apropiacion y resignificacion de imdgenes del

Antiguo Testamento (siglos XVII-XVIII)”, Tesis doctoral, Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras, 2008.

44

Yo

MONARQUIAS RETRATADAS



Fig. 4 Nicolas Javier de Goribar (atribuido), Manasés.
Fotografia: Agustina Rodriguez Romero.

de monarquia, en otros conjuntos —como en aquellos de
Lima, Sucre, Arequipa o Humahuaca- se encuentra repre-
sentado el rey Sedecias (Fig 5). Sedecias, ultimo monarca
de Juda, fue capturado por Nabucodonosor y cegado lue-
go de presenciar la muerte de sus hijos. La estampa lo
muestra encadenado, con sus ojos vacios y sangrantes. Los
tesoros del templo de Jerusalén se encuentran en el suelo
mientras que el menorah, el candelabro de siete brazos, se
tambalea como simbolo de la caida de Israel bajo Babilo-
nia. En una apertura del muro se vislumbra un edificio en
llamas, probablemente el templo de Salomon. La represen-
tacién de un monarca vencido y castigado podria ser en-
tendida como un mensaje perjudicial para la monarquia.

[Podria explicarse el interés por representar a este mo-
narca a partir de la relacién de esta figura y la destruccion
del templo, con las tribus perdidas de Israel? Justamente,
una de las preguntas surgidas a partir de la conquista y
colonizacion de América fue la del origen de los nativos
americanos. Sus inexplicables ritos y costumbres fueron
anotados por numerosos cronistas que proporcionaron el

16" Biblia de Jerusalén, Esd. 1:1-4.
17

o,

Fig. 5 Marcos Zapata, Sedecias, Iglesia de San Antonio, Humahuaca, 1764.
Fotografia: Academia Nacional de Bellas Artes.

material para la busqueda de los paralelos con lo conocido
o, al menos, con aquellas fabulas que formaban parte del
imaginario de la época. El libro de Esdras narra el envio,
por parte del Rey Ciro de Persia, de las tribus de Jud4 y
Benjamin hacia Jerusalén para la reconstrucciéon del tem-
plo, destruido por los babilonios luego del reinado de Se-
decias'®. Las diez tribus que no fueron encomendadas con
esta mision dejan de ser mencionadas en el texto biblico
y la tradicion hebrea -y como consecuencia la cristiana-
considerd a estos pueblos por perdidos. Ciertos textos
apocrifos, como el Libro cuarto de Esdras, mencionan
con mayor detalle la dispersion de estas tribus. Por otra
parte, escritos como Origen de los indios en el Nuevo Mundo
e Indias Occidentales (1607) del fraile dominico Gregorio
Garcia, Esperanza de Israel (1650) de Menasseh ben Israel,
Tratado tinico vy singular del origen de los indios occidentales
de Diego Andrés Rocha o Memorias antiguas, historiales y
politicas del Perii (1630) de Fernando de Montesinos cons-
tituyen ejemplos del interés por identificar a los indigenas
americanos con alguna de las tribus perdidas de Israel’.

Garcia, Fr. Gregorio, Origen de los indios de el Nuevo Mundo e Indias Occidentales, averiguado en discursos de opiniones, Valencia, Pedro Patricio Mey,

1607; Ben Israel, Menasseh, Esperanza de Israel, Madrid, Santiago Pérez Junquera, 1881; Rocha, Diego Andrés, Tratado tinico y singular del origen de

los indios del Perii, México, Santa Fe y Chile, Madrid, Imprenta de Juan Cayetano Garcia, 1891; Montesinos, Fernando de, Mémoires historiques sur

Pancien Pérou, Paris, Athus Bertrand, 1840.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

45

Yo



Trazados los vinculos entre los monarcas del Antiguo
Testamento y los reyes espafioles nos preguntamos acerca
de los posibles lazos con otra representacién de tipo mo-
narquica en América: nos referimos a las dinastias incai-
cas. Diferentes autores han sefalado la construccion de
un discurso escrito y visual orientado a sostener la idea
de una continuidad dindstica entre los reyes incas y los
reyes espaioles. Desde los textos, como el Sermonario
del Tercer Concilio o la Nueva Croénica, se identificd a
los monarcas hispanos con apelativos indigenas —como
Viracocha, Inca o Apo- con el objeto de transferirles la
obediencia y el respeto a la autoridad reservada a los li-
deres nativos. Por otra parte, textos y representaciones
teatrales buscaron reconstruir la dinastia incaica mientras
que las actividades realizadas en honor a los reyes espa-
fioles contaron con la presencia de carros triunfales en
los que se ubicaban personificaciones de los incas que
buscaban plasmar la idea de una transicién, de un tras-
paso del poder a manos de los Habsburgo.

Las diferentes imdgenes de los monarcas incas, en par-
ticular en su vinculo con los retratos de los reyes espaiio-
les, habrian perseguido objetivos similares. Por un lado,
los retratos de los incas personificaron el reconocimiento
por parte de Espafia de la potestad del sistema monar-
quico prehispanico, mientras que la plasmacién de una
continuidad de gobierno buscaba imponer la idea de una
apropiacion legitima de esa autoridad. Desde las image-
nes encargadas por el Virrey Toledo y enviadas a Felipe II,
se multiplicaron los retratos de los incas. M4s alla de las
figuras de cuerpo entero presentes en las obras de Gua-
man Poma y Murta, se conocen numerosas referencias
documentales que dan cuenta de la existencia de otras
imagenes sobre el tema, ya sea en la forma de series de
retratos de busto o de pie, o como dinastias en un solo
lienzo'™. Como es bien sabido, el interés por este tipo de
representaciones es continuado a lo largo del siglo XVII
y a principios del siglo XVIII se produjo un rebrote de
esta iconografia con la difusion y reproduccion del gra-
bado del clérigo Alonso de la Cueva. Esta imagen plasmo
visualmente la intencion de trazar una secuencia mondr-
quica ininterrumpida entre el poder inca y el espafol®.
Ciertos retratos de los incas fueron conocidos a partir de
la circulacion de textos e imagenes que los representaron.
El mismo Claude Vignon, autor de los motivos de Reyes y

18

q.// );‘:»lh’f.“

Fig. 6 Atahualpa, Claude Vignon.
Fotografia: Agustina Rodriguez Romero.

Profetas de Israel cred un conjunto de imagenes, luego lle-
vadas a estampas por Jérome David, sobre el tema Filésofos
y hombres ilustres?®. En este conjunto el artista representa a
Atahualpa como “Atabalipa Roi du Perou”. Para la crea-
cién de esta imagen, Vignon se basd con toda probabili-
dad en las ilustraciones del libro de André Thevet, cosmo-
grafo real quien en 1584 escribe Des vrais poutraits et vies
des hommes illustres, grecz, latines et payennes®'. (Fig. 6) Cabe
senalar que el retrato de Atahaulpa del texto de Thevet fue
utilizado para la creacion de la pintura que se encuentra
en la coleccion del Banco Central de Ecuador en Quito.

El retrato de Atahualpa en el tomo 3 del libro de
Thevet es el primero de una serie de monarcas ameri-
canos entre los que se encuentran Moctezuma, Naco-
labsu, rey de los canibales, Paraousti, rey de la Florida
y Paracoussi, rey del Plata, representado también por
Claude Vignon.”? Aunque aqui prevalece la intencion

Gisbert, Teresa, Iconografia y mitos indigenas en el arte, La Paz, Gisbert y Compaiia, 2004, pag. 125y ss. y Cummins, Thomas, “La fibula y el retrato:

imdgenes tempranas del inca”, en AA.VV., Los incas, reyes del Perii, Lima, Banco de Crédito, 2005, pp. 1-65.

19

Wauffarden, Luis Eduardo, “La descendencia real y el ‘renacimiento inca’ en el virreinato”, en AA.VV., Los incas, reyes del Pert, op. cit., pp. 232-244.

20 Pache Bassani, Paola, Claude Vignon, 1593-1670, Paris, Arthena, 1992, pp. 284-293.

21

22 Ibidem, pag. 644, p. 656, pag. 663; Pacht Bassani, op. cit., fig. 176.

46

Yo

Thevet, Andre, Des vrais poutraits et vies des hommes illustres, grecz, latines et payennes, Paris, Viuda de 1. Kervert y Guillaume Chaudiere, 1584, pag. 641.

MONARQUIAS RETRATADAS



de satisfacer una curiosidad en torno a estos personajes
“exodticos”, vale destacar la construccion de un discurso
orientado a resaltar a la existencia de “reyes”, individuos
que, si bien distan de ser considerados como iguales,
son reconocidos en su autoridad monarquica.

Avancemos ahora hacia un cierre de esta triada mo-
narquica. Como hemos seiialado, los retratos de Reyes y
Profetas del pueblo hebreo se encontraron no solo en la
Catedral de Cuzco, sino también en los muros de templos
menores, iglesias de indios como el templo de Tomave,
Munani o Cabana, éste ultimo mandado a reconstruir por
Mollinedo en 1680. La presencia de estas imigenes por
fuera de los espacios destinados a la elite social y religio-
sa del Virreinato nos conduce a preguntarnos acerca del
significado que podrian haber tenido estos retratos para
los espectadores indigenas. Las representaciones de los
monarcas del Antiguo Testamento podian ser decodifica-
das para la mirada nedfita por los religiosos a través del
sermon, tal como lo hace Antonio Vieyra en numerosos
textos que describen el accionar de estos personajes?’. Sin
embargo, consideramos que la interpretacién de estos
retratos fue mas alla de una simple identificacion de los
protagonistas de la historia del pueblo hebreo.

El analisis de estos retratos veterotestamentarios y de
los retratos de los incas evidencia modos similares de
representacion del poder. La mascaypacha y el tupayauri
podian ser asemejados a la corona y el cetro de los mo-
narcas del Antiguo Testamento, entre otros simbolos que
enaltecian a estas figuras. Por otra parte, la tradicién oral
y su recopilacion en las primeras historias del Peru, esta-
blecié una secuencia lineal de monarcas incas que, segin
Cummins, adecuaba los conceptos andinos a la forma de
la realeza europea, ignorando la existencia de cogober-
nantes en el Tahuantinsuyo?. Unido a esto, las prime-
ras fuentes post hispanicas establecieron un numero de
doce incas, cantidad que vinculé el conjunto, desde una
perspectiva catélica, con otras series de fuerte presencia
en la pintura colonial americana, como apdstoles, sibilas,
reyes y profetas. Nos interesa resaltar que la hipdtesis de
la existencia de lecturas en paralelo de estas im4genes se
encuentra reforzada por la presencia en el mismo tem-

23

plo de la Catedral de Cuzco de una dinastia incaica, hoy
desaparecida, junto a la serie de Reyes y Profetas de Israel.

Como hemos desarrollado con anterioridad, la histo-
ria del pueblo de Israel resulté eficaz con objeto de plas-
mar la nocién de un pasado en comun para cristianos e
indigenas. En este sentido, los escritos biblicos proveye-
ron a los religiosos de un fuerte argumento para marcar
una superioridad de la religion cristiana y de la cultura
europea al ser presentados como pilares de la verdad/
memoria cristiana, en tanto posibilitaban la reconstruc-
cion de la “auténtica” historia de la creacion del mundo
y del hombre. En palabras de Fernando de Avendafio,

Los incas como no tuwvieron libros, no pudieron saber estas
cosas, y sus historiadores dizen, que de las cosas antiguas por
tradicion en sus Quipos solamente se acuerdan de quatro-
cientos, o quinientos afos [...] De la misma manera los his-
toriadores del Cuzco cuentan por sus Quipos, que uvo doze
Reyes Incas, y por tradicion dizen sus nombres®>.

Mientras que,

...los Christianos por los libros de la Sagrada Escritura sa-
bemos quantos aios ha que Dios crié6 el mundo, y quantos
atos ha que Dios anego el mundo con el Dilubio, y quan-
tos aiios ha que el Hijo de Dios se hizo Hombre, porque
Dios lo revelé a sus Profetas, y la Santa madre Iglesia nos
lo ensefia, para que lo creamos firmemente?®.

La presencia de libros en las imagenes analizadas, aun
en casos en que la tradicion no sefiala a los retratados
como autores de textos, sustenta la idea de que es la po-
sibilidad de reconstruir la historia a partir de la memoria
escrita lo que otorga superioridad a la religion cristiana y
a la cultura europea frente a la religiosidad y cultura andi-
na. Por otra parte, las citas al Antiguo Testamento fueron
utilizadas para describir la lucha de los profetas contra la
idolatria y la caida o salvacion de los reyes con respecto
a tales practicas. Estas historias fueron aprovechadas por
los extirpadores de idolatrias para crear analogias entre el
pueblo de Israel y los indigenas americanos: la idolatria era
un pecado que el pueblo de Israel habia logrado superar?.

Cfr. entre otros, El V.P. Antonio de Vieyra de la Compaiia de Jesus, todos sus sermones, y obras diferentes, que de su original Portugués se han traducido en

Castellano, Barcelona, en la Imprenta de Maria Marti Viuda, administrada por Mauro Marti, Librero, 1734.

24
25

Cummins, art. cit.

1648, fol. 89 .

20 Thidem, fol. 89 v.
27

Avendano, Fernando de, Sermones de los misterios de nuestra Santa Fe catélica, en lengua castellana, y la general del Inca, Lima, Jorge Lopez de Herrera,

Rodriguez Romero, Agustina, “Jeremias contra las huacas, El Antiguo Testamento y la idolatria en textos e imagenes”, en Salles-Reese, Veronica y

Carmen Fernandez-Salvador, Autores y Actores del Mundo Colonial, Nuevos Enfoques Multidisciplinarios, Quito, Universidad San Francisco de Quito-

Colonial Americas Studies Organization-Georgetown University, pp. 61-67.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

47

Yo



Para concluir, consideramos que las im4genes veterotes-
tamentarias contribuyeron a la conformacion de la nocién
de autoridad biblica a partir de la cual la Corona espaiolase
proponia como continuadora legitima de los monarcas he-
breos y, desde un punto de vista mesianico, substituto visi-
ble del poder de Dios. Esta legitimacion histérico-religiosa
habria buscado superar cualquier argumentacion en torno
a los intereses indigenas por trazar sus vinculos con las di-
nastias incaicas con objeto de ser reconocidos como sobe-
ranos primigenios de los territorios ocupados por Espafia.

A través de los retratos de los Reyes y Profetas de Is-
rael tanto la Iglesia como la Corona espafiola habrian
perseguido el objetivo de sustentar e imponer nuevas re-
presentaciones para promover, por un lado, una reformu-
lacion del concepto de ancestro -vital para la religiosidad
andina- ligaindolo a los tiempos precristianos y comun a

28 Thidem, pag. 12.

48

Yo

europeos e indigenas y, por el otro, una lectura en la que
los reyes espafioles se constituirian como continuadores
legitimos del linaje incaico.

En este sentido, Cummins seiala que “El mallki, el
cuerpo fisico del rey inca, ya no estaba presente como
sucediaen el Cuzco del Tahuantinsuyo. M4s bien lo que
tomard el lugar del mallki sera el retrato del inca...”?8,
Asi, el retrato -ya sea del inca, del monarca espafol o
de los Reyes y Profetas- se habria manifestado como
una forma de retrato de la autoridad histérica, politi-
ca o religiosa, un nuevo mallki construido a partir de
las convenciones visuales de occidente. Asi, la legiti-
midad que sostenia la presencia espaiola en América
podia ser construida como heredera de la monarquia
inca y remontada hasta los tiempos del rey David y del
rey Salomon.

MONARQUIAS RETRATADAS



LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER
EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA

FERNANDO GUZMAN SCHIAPPACASSE / CHILE
MAGDALENA PEREIRA CAMPOS / CHILE

a siguiente ponencia forma parte de un proyecto

de investigacion mdas amplio que realiza la Uni-

vesidad Adolfo Ibafez y Fundacion Altiplano,
y se vincula a las ponencias expuestas por los autores
junto a Paola Corti en el V Encuentro Barroco realiza-
do en La Paz el aino 2009: “El Juicio Final de Parina-
cota” y “La pintura mural de la iglesia de Santiago de
Curahuara de Carangas como patrén iconografico de
la iglesia de la Natividad de Parinacota”’.

La presente exposicion tiene como objetivo dar cuen-
ta de una hipotesis interpretativa de ciertos aspectos de
las postrimerias o novisimos pintados en los muros de
las iglesias de dos comunidades aymaras, Copacabana de
Andamarca en Oruro, Bolivia y Parinacota en Chile. En
ambas obras se podrian observar las tensiones a las que
estuvo expuesto el ejercicio del poder en el contexto de la
agitacion social que vivié el mundo colonial andino en la
segunda mitad del siglo XVIII. En los casos en estudio se
puede afirmar que las formas artisticas, parafraseando a
Tom Cummins?, concebidas para establecer el orden Cris-

tiano en América se renuevan para enfrentar la crisis de
la cultura y las instituciones que han ayudado a instaurar.

Como es ampliamente conocido, las reformas borbdni-
cas provocaron un quiebre profundo en el equilibrio social
del mundo colonial andino, cuyas consecuencias atin de-
ben ser estudiadas. Estas nuevas condiciones gatillaron am-
plias rebeliones sociales, la poblacion local dejo de ver los
abusos de los funcionarios y el trabajo forzado en las minas
como hechos puntuales, imputables a una persona determi-
nada, desde la segunda mitad del siglo XVIII fueron inter-
pretados como problemas de la administracion colonial®.

Para los pueblos de Copacabana de Andamarcay Parina-
cota, localidades ubicadas en la ruta de la platay, por tanto,
en contacto permanente con Potosi y sus inmediaciones,
es relevante entender lo que ocurria en ese territorio. Un
fuerte movimiento social comienza en este periodo en la
zona norte de Potosi, en Chayanta, coincidiendo con una
baja productiva en la mina de plata que, entre 1700y 1750,
alcanza los umbrales mds bajos en todo el periodo colonial;
si bien luego repunta, nunca vuelve a sus indices iniciales*.

Corti, Paola, Guzman, Fernando y Pereira, Magdalena, “El Juicio Final de Parinacota” y “La Pintura Mural de la Iglesia de San Santiago de

Curahuara de Carangas Como Patrén Iconogréfico de la Iglesia de la Natividad de Parinacota”, en: Entre cielos e infiernos, Memoria del V Encuentro

Internacional sobre Barroco, editado por Norma Campos, La Paz: Union Latina, Griso y Fundacion Vision Cultural, 2010, 115-124.

Cummnis, Tom. 2007. “Formas de las ciudades coloniales andinas, libre albedrio y matrimonio”. En: Las tretas de lo visible, editado por Gabriela

Siracusano, Centro Argentino de Investigadores de Arte - CAIA, Buenos Aires, 2007, pag. 152.

Para observar el fenémeno como un proceso de larga duracion los trabajos pioneros son: Campbell, Leon, “Recent Research on Andean Peasant

Revolts, 1750-1820, en Latin American Research Review, XIV, 1979, pp. 3-49. Stern, Steve, Resistance, Rebellion, and Consciousness, University of

Wisconsin Press, Madison, 1987.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Serrera, Ramon Maria, Trdfico terrestre y red vial en las indias espaiiolas, Lunwerg Editores, Barcelona, 1999, pag. 162.

49

Yo



Segtin Sergio Serulnikov:

“...a mediados del siglo XVIII, la provincia de Chayanta es tes-
tigo de confrontaciones generalizadas por el control del sistema
étnico de autoridad. Aunque no hubo explosiones de wviolen-
cia extrema, este proceso incluyé demostraciones colectivas de
fuerza, formas explicitas o encubiertas de desobediencia a las

autoridades rurales, asi como persistentes reclamos judiciales.>”

En esta misma provincia Tomdas Catari comienza en
1777 una rebelion que llega hasta la zona de Oruro, en pa-
ralelo, José Gabriel Condorcanqui o Tupac Amaru Il, lide-
ra desde el Cusco ejércitos que promueven volver al culto
del sol, movimiento que lleg6 hasta el interior de Arica el
ano 1781, conducida por lideres caranga y pacaje, los que
llegan a desollar vivo al cacique de los altos de Arica, Diego
Felipe Cafiipa®. Los antecedentes remotos para este tragico
final se pueden encontrar en la documentacion local que,
al menos en parte, refleja los conflictos entre los distintos
estamentos de la sociedad andina de los altos de Arica’.

Las pinturas murales de Copacabana de Andamar
ca y Parinacota fueron realizadas en la segunda mitad
del siglo XVIII®. Las dos tienen en comun el haber sido
pintadas en templos con un numero de poblacién im-
portante y con presencia mayoritaria de la etnia aymara
Caranga los que mantenian colonias en diversos pue-
blos altiplanicos y en los pisos ecoldgicos més bajos de
la precordillera y costa’. Ambos sitios funcionaron como
santuarios que congregaban a la poblacién circundante
de las estancias de ganado. Eran también lugares claves
en el paso y posta en la Ruta de la Plata del mineral de
Potosi que era llevado a lomo de llamas y mulas al puer-
to de Arica para su embarque hacia Espana.

La incorporacion de las Postrimerias en las iglesias,
tal como ocurre en Copacabana de Andamarca y Pa-
rinacota, era habitual en las capillas e iglesias que aten-
dian a poblaciéon indigena, se trata de programas ico-
nograficos de un claro caracter penitencial y se condice
con el espiritu e influencia medieval de las érdenes reli-
giosas misioneras. En este punto es habitual citar la re-
comendacion de Guaméan Poma de Ayala:

Y anci en las yglecias y tenplos de Dios ayga curiucidad y muchas
pinturas de los santos. Y en cada yglecia ayga un juycio pintado.
Alli muestre la uenida del sefior al juycio, el cieloy el mundo y las
penas del ynfierno, para que sea testigo del cristiano pecador™®.

Lo cierto es que parece haber sido una opinién com-
partida por parrocos y misioneros. Muchas iglesias del
drea andina conservan adn pinturas murales o lienzos, de
los siglos XVII y XVIII, que representan la muerte, el cie-
loy el infierno'.

Como es habitual en la pintura americana, la icono-
grafia sigue las soluciones acrisoladas en la Europa Medie-
val para la representacion del cielo, el juicio, el infierno
y el purgatorio. Sin embargo, en Copacabana de Anda-
marca y en Parinacota se dan situaciones anomalas que
no parecieran corresponder a procesos de transferencia
de formas. Se trata de la antigua contradiccion, descrita
por Hans Belting, de la ineficacia de la Iglesia a la hora
de gestionar las imagenes: las crea e impone, pero luego
pierde el control sobre ellas!?.

Estas anomalias se podrian explicar por el hecho de
que las dos localidades tenian una alta presencia de in-
digenas y en ellas el control politico y religioso nunca
fue verdaderamente eficaz. Valga como ejemplo la si-
tuacion en la que se encontraba Parinacota a mediados

50

Yo

Serulnikov, Sergio, Conflictos sociales e insurreccién en el mundo colonial andino. El norte de Potosi en el siglo XVIII, Fondo de Cultura Econdmica,
Buenos Aires, 2006, pag. 47.

La investigacion acerca de los efectos de la rebelion en el actual territorio chileno son recientes, se puede consultar: Hidalgo, Jorge, “Rebeliones
andinas en Arica, Tarapacd y Atacama, 1770-1781” y “Amarus y Cataris: Aspectos mesidnicos de la rebelion indigena de 1781 en Cusco, Chayanta,
La Paz y Arica”, en: Historia andina en Chile, editado por Jorge Hidalgo. Editorial Universitaria, santiago, 2004, 247-270.

Se puede consultar: Egan, Demetrio. 1772. Revisita de los Altos de Arica. Archivo Departamental de Tacna, Serie Corregimiento, Legajo: 1 C. 8.
Pleito por el ingenio de Parinacota, 1773, Archivo Nacional de Santiago de Chile, Archivo Judicial Arica, 49-7.

Para Copacabana de Andamarca se puede revisar: Schauer, Philipp, Gisbert, Teresa, Guia Turistica de Iglesias Rurales, La Paz y Oruro, Editorial
Gisbert y Cia, La Paz, 2010, pp. 68-70. En el caso de Parinacota los antecedentes que permiten datar los murales son la presencia de azul de Prusia
entre los pigmentos utilizados y el hecho de que se representen algunas personas vestidas con poncho, para mas antecedentes se puede consultar:
Corti, Paola, Guzman, Fernando y Pereira, Magdalena, “El Juicio Final de Parinacota” y “La Pintura Mural de la Iglesia de San Santiago de
Curahuara de Carangas Como Patrén Iconogréfico de la Iglesia de la Natividad de Parinacota”, en: Entre cielos e infiernos, Memoria del V Encuentro
Internacional sobre Barroco, editado por Norma Campos, Union Latina, Griso y Fundacion Vision Cultural, la Paz, 2010, pp. 115-124.

Llagostera, Agustin. “Retomando los limites y las limitaciones del “archipié¢lago vertical”” en: Revista Chungard, vol.42, n.1, 2010, pag. 288.

Poma de Ayala, Guaman, Nuewva crénica y buen gobierno, 1615, f. 674 (688).

Acerca de las postrimerias en la pintura mural andina se puede consultar: Flores, Jorge; Kuon, Elizabeth y Samanez, Roberto, Pintura mural en el
sur andino. Lima: Banco de Crédito del Peru, 1993, pp. 138-153.

Belting, Hans, Imagen y culto. Una historia de la imagen anterior a la era del arte. Madrid: Akal, 2009, pag. 9.

LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA



[l

R e O e B

Detalle Leviatan, Juicio Final, Iglesia de Parinacota.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 51
Yo



del siglo XVIII. El pueblo dependia de la parroquia de
Codpa, donde vivia un sacerdote que debia atender a
decenas de capillas dispersas en un territorio de 12.000
kilometros cuadrados, debiendo transitar entre los 1.000
y 5.000 metros de altitud sobre el nivel del mar. Un in-
forme del Obispo de Arequipa es decidor al respecto:
constata que la poblacion esta en completo abandono, a
la extension territorial y las complejidades de la topogra-
fia, se sumaba que el cura era un hombre anciano. Tal
es el descontrol que ni siquiera puede recabar informa-
cién acerca de la cantidad de pueblos que dependen de
la parroquia ni cuanta es la feligresia®. Esta situacién no
era una excepcion, el clero se concentraba en las gran-
des ciudades y escaseaba dramaticamente en las regiones
periféricas y zonas de mision. No tenemos antecedentes
documentales de la situacion de Copacabana de Anda-
marca, pero se puede pensar que, por su condicion de san-
tuario, no contaba con atencidon sacerdotal permanente.

Esta desatencidon en que se encontraban muchos pue-
blos del altiplano no impedia la circulacién de ideas,
palabras e imdgenes, pero creaba la situacion apropiada
para que la apropiacion y transformacion de los elemen-
tos culturales externos adquiriera un marcado caracter
local. Segun Teresa Gisbert la pintura mural andina
“destinada originalmente a ensedar los dogmas de la
fe cristiana, se convirtié, con el correr del tiempo, en
un medio de expresion popular” .

Sin embargo, se puede afirmar que las peculiaridades
de los murales en estudio fueron posibles, al menos en
parte, por una dinamica propia de la iconografia y la li-
teratura europea. Efectivamente, siguiendo una practica
habitual en la iconografia medieval, la pintura andina
incorpord en los novisimos referencias a la historia lo-
cal, adiciones que involucran, entre otros aspectos, la
representacion de autoridades indigenas y espafiolas.
Para el caso europeo el ejemplo mas conocido corres-
ponde a la literatura: Dante en la Divina Comedia ubi-
ca en la vida eterna a muchos personajes de su época,
incluidas algunas personas que detentaron diversas for-
mas de poder en vida. La transposicion de este modelo
al ambito andino se pone al servicio de un proceso de
evangelizacion que se desarrolla en circunstancias parti-
culares, especialmente si se trata de localidades apartadas
como las de Copacabana de Andamarca y Parinacota y
en un momento histérico de fuertes tensiones sociales.

Los muros de la iglesia de Copacabana de Andamarca
estan cubiertos completamente por pinturas, para el pre-

cada anexo tiene. Archivo Arzobispal de Arequipa.

y Cia., La Paz, 2004, pag.79.

52

Yo

sente caso se analizara una escena de postrimeria que se
encuentra en el muro sur, justo al entrar al templo. Se tra-
ta de un peculiar Leviatdn que tritura las almas de los con-
denados, mientras otros ascienden por una escala hasta las
puertas del cielo, donde los recibe San Miguel Arcangel.
La pintura se puede interpretar como la representacion
del continuo ascenso y descenso de las almas al cielo y al
infierno, respectivamente. Un rio cuyas aguas fluyen per-
manentemente en dos direcciones: la elevacion a la vision
beatificayla caida a los tormentos del infierno. El color gris
de los condenados expresa su caricter de cuerpos calcina-
dos, los salvos ascienden por la escala, referencia a la que
Jacob viera en suefios mientras viajaba a casa de su tio La-
ban®. La escena grafica muy bien la idea de que al premio
celestial se accede con esfuerzo, con el ejercicio de la vir-
tud, los que no entienden esto se precipitan en el infierno.

Lo cierto es que, en lo que atafie al presente trabajo,
las postrimerias pintadas en la iglesia de Copacabana de
Andamarca solo incluyen a un europeo. No es posible
identificar a ninguin espafiol en las fauces del Leviatin o
subiendo al cielo. El iinico hombre barbado se encuentra
en otra escena, la del Purgatorio, ubicada frente a la que
ahora se analiza. Todas las figuras, con excepcion de la
sefialada, tienen el pelo largo y carecen de barba. Podria
existir la tentacion de pensar que se trata de un relato
para mujeres, sin embargo es posible distinguir con cla-
ridad figuras con vy sin senos. El espafiol con armadura
es, como se vera a continuacion, un personaje que par-
ticipa desde fuera en el proceso escatoldgico. Se trata de
un relato de salvacion y condenacion en que los tinicos
actores son los habitantes originales del pueblo, el espafiol
es el encargado de indicar el premio que se asocia al ejer-
cicio de la virtud y el castigo que recibirdan los pecadores.

No se conocen fuentes documentales que nos permi-
tan precisar antecedentes acerca de la gestacion de esta
obra. Podemos suponer que el sacerdote doctrinero debié
dialogar con los artistas locales que ejecutaron la pintura
y con la comunidad que la recibia. Lo cierto es que, en la
metodologia misional la imagen de un cielo y un infierno
para indigenas debia tener una particular eficacia, la sal-
vacion y la condenacion no era ya un asunto de espafoles
en la que los aymaras tenian una participacién secundaria,
ahora ellos eran los actores principales. Los planes de Dios
no sélo eran universales, lo que queda expresado en las
soluciones de Quispe Tito y Pérez Holguin, la Providen-
cia Divina tiene una dimensién local, se aplica especifica-
mente a los habitantes de Copacabana de Andamarca'.

Cavero, Juan, Auto proveido por el Sr. Obispo Cavero sobre que se tome informacién de los anexos que tiene el curato de Codpa Altos de Arica y la feligresia que

Gisbert, Teresa, “La pintura mural andina”, en: Colonial Latin American Review, 1992, 1: 1, pag. 109.
Reau, Louis, Iconografia del Arte Cristiano, Ediciones del Serbal, Barcelona, 1998, tomo I, volumen 2, pag. 179.

Para la presencia de indigenas en las escenas de postrimerias se puede ver: Gisbert, Teresa, Iconografia y mitos indigenas en el arte, Editorial Gisbert

LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA



Fachada iglesia de Copacabana de Andamarca.

Capilla Miserere y fachada iglesia de Parinacota.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 53
Yo



Algo similar ocurre en el Juicio Final que se conserva
en la iglesia de la Natividad de Parinacota. En el cielo,
el purgatorio y el infierno solo se observan indigenas'.

Al igual que en Copacabana de Andamarca se trata
de un relato de condenacion en el que sélo tienen lugar
indigenas. “Se trata de un Juicio Final cuyos protagonistas
son los naturales de Parinacota: sus hombres y mujeres
han sido representados saliendo de las tumbas el dia de
la resurreccion, arrastrados por crueles demonios hasta el
seno del infierno, torturados entre las llamas infernales
para pagar por su impenitencia; purificados en el pur
gatorio de sus vicios y defectos; subiendo al cielo con el
auxilio de los 4ngeles y el beneplicito de San Pedro”'®,

El mural de Parinacota, como el Copacabana de An-
damarca, manifiesta una posible transaccion entre el mi-
sionero y la poblacion local, quiza los sacerdotes debie-
ron aceptar los hechos consumados de un mural pintado
durante su ausencia. Se debe recordar, tal como relata el
cura de la doctrina de Belén al obispo de Arequipa en
1778, que la presencia de sacerdotes era muy esporadica:

“Me he visto en la necesidad de estar como misionero de pueblo
en pueblo a fin de entablar la doctrina, explicarla y enseiiarla en
la lengua de los feligreses, solamente no he podido pasar a los tres
anexos de la cordillera (Parinacota, Choquepimpie y Guallatire),

por hallarme solo y no encontrar ayudante aymarista.'®”

Sin embargo, se debe aceptar que las imagenes debie-
ron otorgar una renovada eficacia a los sermones sobre
la vida eterna que muchos doctrineros harian repitiendo
el Tercero Catecismo y exposicién de la doctrina cristiana por
sermones?’. En este sentido no se debe descartar que las
postrimerias sin espafioles se hayan convertido en una me-
todologia iconogrifica aplicada en las localidades donde
no existia poblacion europea residiendo en forma perma-
nente. Lo cierto es que los misterios de salvacién y conde-

nacion, a la luz de la representacién, no eran sélo asuntos
en los que los habitantes de Parinacota o Copacabana de
Andamarca se sintiesen implicados; el destino eterno se
habia convertido en un elemento de la identidad local,
la historia de la comunidad y la escatologia cristiana eran
una misma cosa. Es posible que el origen de esta solucién
esté en las representaciones medievales del infierno que
muestran a las almas sin una distincién clara de sexo o
personalidad; sin embargo, el pelo largo de casi todos los
personajes y la presencia de un hombre barbado en el pur-
gatorio de Andamarca, hacen pensar que, sin descartar el
origen medieval, la logica de estas imagenes es diferente?!.

Las dos postrimerias en estudio, junto con plasmar
la incorporacion del pueblo aymara en el relato escato-
logico, parecen contener referencias a situaciones histé-
ricas concretas. Ambas representaciones interactlian con
figuras o escenas que no pertenecen al relato normal.
Se trata de una prictica que, sin ser habitual, no era
extraia al 4ambito andino, siendo el caso de los lienzos
de Carabuco uno de los mas conocidos y trabajados®.

El Juicio Final de Copacabana de Andamarca se com-
pone a partir de una gran diagonal que es, a la vez, un
rio de cuerpos. En el punto mas bajo se ubica la boca del
Leviatdn en la que se precipitan las almas de los condena-
dos. En el centro de la diagonal se produce la inflexién, a
la izquierda los cuerpos cenicientos descienden al castigo
eterno, a la derecha las almas de los justos alcanzan la es-
cala que los llevara a las puertas del cielo.?”” En el extremo
superior de la diagonal San Miguel recibe a los salvos en
el paraiso. Lo significativo para el presente estudio es que
justo debajo del lugar donde el flujo de almas se separa se
ubica la figura de un espafiol con lanza, sable y casco. El
personaje mira al frente, al lugar de los tormentos, y levan-
ta su mano izquierda para indicar con el dedo al paraiso.
Es un soldado espafiol que en la entrada de la iglesia ad-
vierte a los habitantes de Copacabana de Andamarca las

21
22

23

54

Yo

Castro, Chacama y Mir postulan que los condenados serian mujeres; sin embargo, de la observacion de las imagenes y su comparacion con otras
en un contexto geografico cercano, como las de los murales de Curahuara de Carangas, permite afirmar que las figuras imberbes representan a
indigenas y no a mujeres. Castro, Nelson, Chacama, Juan y Mir, Ricardo, “Excitar y subyugar. Pastoral de la imagen y poblaciones indigenas en
Arica Colonial”en: revista Didlogo Andino 34: 25-43, 2009, pag. 35.

Corti, Paola, Guzman, Fernando, Pereira, Magdalena, “El Juicio Final de Parinacota”, Entre Cielos e Infiernos, Memoria del V Encuentro Barroco,
editado por Norma Campos, Union Latina, Griso y Fundacion Vision Cultural, La Paz, 2010, pag. 118.

Barriga, Victor, Memorias par la historia de Arequipa, Tomo 111, Establecimientos graficos La Colmena, Arequipa, 1948, pag. 280.

Tercero Catecismo y exposicion de la doctrina cristiana por sermones, para que los curas y otros ministros prediquen y enseiien a los indios y a las demds personas.
[1584] 1773. Lima.

En grabados del siglo XV y XVI, procedentes de fuentes bajomedievales, suelen aparecer las almas condenadas representadas como hombres y muje-
res, jovenes y desnudos; los varones van sin barba y las mujeres se distinguen por sus senos, como se puede ver en Male (1986, figs. 264-268-272).
Gisbert, Teresa, “El Cielo y el Infierno en el mundo virreinal del sur andino”, Campos, Norma (Ed.), Barroco y fuentes de la diversidad cultural,
Viceministerio de Cultura, Unién Latina, Unesco, La Paz, 2004, pp. 38-39.

La posicion esta invertida. Si la representacion incorporara a Cristo Juez al centro, los salvos debieran estar a su derecha y los condenados a su
izquierda, lo que no ocurriria en este mural.

LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA



Escena de las postrimerias,
muro del evangelio, Copaca-
bana de Andamarca.

Detalle de soldado espafiol.

consecuencias que tendran sus vicios y les sefala el cami-
no de las virtudes que conducen a la salvacién. La revision
de fuentes documentales podria arrojar luces acerca de las
circunstancias que explican la curiosa figura. Lo cierto es
que la imagen parece recordar que gracias a los espafioles
los habitantes del lugar pudieron conocer unos misterios
que ataiian directamente al pueblo aymara.

El soldado espafol, junto con destacarse por sus ar-
mas y su gestualidad, llama la atencion por estar parado
sobre unas piedras, como una pequefia colina. Lo curio-
so es que las demas figuras humanas que estdn pintadas
en la iglesia no tienen tan peculiar base. Se trata de un
elemento destacado, trabajado cuidadosamente por el ar-
tista. Es un pefiasco yermo del que brotan unas hierbas
insignificantes, en abierto contraste con las flores y 4rbo-
les que pueblan toda la iglesia. Teresa Gisbert enfatiza el
contraste que se produce entre el desolado paisaje en que
se emplaza la iglesia y la exuberancia de formas vegetales
que llena los muros del templo®. La piedra sobre la que
se para el espanol parece recordar la dureza del medio.

El hecho de que el espaiiol esté parado sobre una pie-
dra y justo debajo de la escala que remite al relato de Jacob
permite recordar el relato de la visién del Patriarca. En
efecto, yendo Jacob camino de la casa de su tio Labam,
tuvo suefio en un lugar y se recostd sobre una piedra del
lugar, al despertar record¢ la vision que tuvo en suefos y

% Gisbert, Teresa, “La pintura mural andina”, en: Colonial Latin American Review, 1992, 1: 1, pag. 127.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

55

Yo



exclamo: “jQué terrible es este lugar! No es sino la casa
de Dios, y la puerta de los cielos?.” Luego ungié la pie-
dra con aceite y llamé a aquel lugar Betel que significa
el lugar donde Dios habita, finalmente declaro: “esta pie-
dra que he alzado como memoria serd para mi casa de
Dios, y todo cuanto a mi me dieres te daré el diezmo?.”

Se debe sefialar que el relato biblico es un testimonio
del culto a las piedras presente en numerosas culturas.
En este sentido, es sugestivo recordar que en los procesos
de extirpacion de idolatria una de las practicas que se in-
tentaba eliminar era precisamente la litolatria. El jesuita
Acosta en su “Historia Natural y Moral de las Indias” ex-
presa lo siguiente: “Mas en los indios, especialmente en
los del Piru, es cosa que saca de juicio la rotura y perdi-
cién que hubo en esto; porque adoran los rios, las fuentes,
las quebradas, las pefias o piedras grandes, los cerros, las
cumbres de los montes que ellos llaman Apachitas, y lo
tienen por cosa de gran devocién; finalmente, cualquier
cosa de la naturaleza que les parezca notable y diferente
de las demas, la adoran como renociendo alli alguna par-
ticular deidad*”. Arriaga, por su parte, autor del tratado
“Extirpacion de la idolatria en el Piru”, publicado en
1621, seniala lo siguiente: “A cerros altos y montes y algu-
nas piedras muy grandes también adoran y mochan, y les
llaman con nombres particulares, y tienen sobre ellos mil
fabulas de conversaciones y metamorfosis y que fueron
antes hombres que se convirtieron en aquellas piedras?.”

El origen del santuario de Nuestra Sefiora de Copaca-
bana de Andamarca nos remite a la leyenda fundacional de
ésteen el quela Virgen de Copacabana pide queseleerijaun
santuario. La leyenda explica que unos arrieros observaron
signos milagrosos que fueron considerados como un man-
dato divino de levantar en ese lugar un centro de culto®.

Lo primero que expresa la leyenda fundacional es una
necesidad de explicar el origen del pueblo y de la iglesia,
lo segundo es que el acto fundacional se asocia a un hecho
sobrenatural que sefiala ese lugar como especial, como un
lugar sagrado. Podria tratarse de un antiguo lugar de culto
que en un determinado momento fue cristianizado, la le-
yenda indica que la comunidad tomé la iniciativa de cons-
truir el templo, pero no se debe descartar la influencia de
los misioneros que actuaban por el sector. Desde esta pers-
pectiva la imagen del espafiol pisando la piedra o montes

5 Génesis 28, 17, Sagrada Biblia, Nacar Colunga, Madrid, 1993.

26 Génesis, 28, 22.
27

28

1999, pég. 28.

sagrados, achachillas, espiritus protectores de la comuni-
dad, y apuntando al cielo se podria interpretar como una
doble sefal: por una parte se muestra el camino a la salva-
cién eterna, por otra se indica la superioridad del mensaje
cristiano respecto de los cultos idolatricos.

Se podria pensar que el mural quiere recordar una
sacralizacion extramuros del conjunto atrial, ubicando
dentro de la iglesia elementos significativos como los ce-
rros o achachillas sagrados para la comunidad de Anda-
marca, de acuerdo a la visiéon indigena del espacio que
maneja escalas territoriales diferentes a los simbolismos
cristianos. Por tanto, lo que no pudo abarcar la arqui-
tectura queda comprendido en las formas del mural.

En directa relacion con la pedregosas montafias en
las que se para el espafiol se encuentran dos detalles de
la escena infernal. En primer lugar llama la atencién la
piedra circular horadada que, a modo de oreja, esta en el
extremo opuesto a la boca del leviatin. Tiene similitud
con la piedra de moler que se sigue utilizando por par-
te de las comunidades indigenas en las “costumbres” que
acompanan al rito cristiano. Una piedra de las mismas ca-
racteristicas cuelga de la cuerda que amarra el cuello de un
personaje condenado que esconde con su mano izquierda
un baston, uno de los signos de la investidura del curaca.

La piedra de Betel seria al mismo tiempo una piedra
a la que la comunidad rendia culto. El soldado se ubi-
ca sobre la piedra, simbolizando al templo que se cons-
truye sobre un promontorio rocoso. La idolatria ha sido
reemplazada por un templo y una liturgia cristiana, ase-
gurando de este modo la salvacion eterna de la comu-
nidad. Si asi fuera, la decision de representar la piedra
es arriesgada. En las practicas de extirpacion de idola-
tria era una necesidad la destruccion del idolo. En este
caso la estrategia parece haber sido la resignificacion
del objeto sagrado, no la negacién directa de su poder.

Una segunda lectura, complementaria a la anterior,
podria tener como punto de partida la aridez de la zona
donde se ubica Copacabana de Andamarca. Sin duda
se trata de una zona altipldnica particularmente infér-
til, todo trabajo de agricultura o ganaderia es ahi parti-
cularmente dificil. El soldado espafiol, por tanto, en-
trega su mensaje desde un tierra yerma que seria la mis-
ma Andamarca, prometiendo a los que lo escuchen un

Acosta de, Joseph, (1590) Historia Natural y Moral de las Indias, Fondo de Cultura Econdmica, México, 1979, pag. 224.
Arriaga de, Pablo Joseph (1621) La extirpacién de la idolatria en el Piru, Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, Cuzco,

2 Schauer, Philipp, Gisbert, Teresa, Guia Turistica de Iglesias Rurales, La Paz y Oruro, Editorial Gisbert y Cia, La Paz, 2010, pp. 68-70.

56

Yo

LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA



Detalle de condenado con signos de investidura de un curaca.

vergel exuberante que se representa en las flores, plantas,
arboles y aves que cubren toda la iglesia, hasta consti-
tuir, en la zona del altar un verdadero bosque tropical.

Otro curso de interpretacidon que no es posible abarcar
en la actual ponencia es la vinculacion entre el santuario
de la Virgen de Copacabana en el lago Titicaca y el de
Andamarca en el lago Poopo. Esta relacion nos remite a
la leyenda de Tunupa, mencionada por cronistas como
Alonso Ramos Gavildn, Santa Cruz Pachacuti y Antonio
de la Calancha, dios del rayo, de los volcanes y creador
de la naturaleza en el Colesuyo, quien tenia la facultad

30

Santo representando a Tunupa o San Bartolomé.

de convertir a los desobedientes en piedra, como lo ha-
bia hecho antiguamente en Tiahuanaco. El mito sefa-
la que el dios es atado en una barca y arrojado al lago,
la embarcacion al chocar con el extremo sur abre el rio
desaguadero que une el lago Titicaca con el Poopd don-
de la barca se hunde y reaparece en el salar de Uyuni®.
Como es sabido los misioneros identificaron a Tunupa
con el apdstol Santo Tomds o Batolomé®, cuya imagen
esta pintada en el muro norte de la iglesia.

Lo cierto es que la iconografia del cielo y del infierno
ha sido intervenida, forzada en cierto modo, para destacar

“Pusieron pues al Santo Discipulo después de muerto, en una balsa y echdronle en la grande laguna de Titicaca, a la providencia no de los cielos, ni

de las ondas, sino del cielo. Refieren pues ellos, los antiguos que un recio viento soplé en la popa de la balsa y la llevé como si fuera a vela, y remo,

con tanta velocidad que ponia admiracion; y asi toco en tierra de Chacamarca, donde ahora es el Desaguadero que antes de este suceso no le habia

y la abrio con la proa de la balsa, dando suficiente lugar, para que las aguas corriesen, y sobre ellas fue navegando hasta los Aullagas, donde como

arriba queda dicho, se hunden las aguas por las entrafias de la tierra, y alli se dice, qued6 el Santo cuerpo...” Ramos Gavilan, Alonso, Historia del

celebre santuario de Nuestra Senora de Copacabana, y sus milagros, e invencion de la Cruz de Carabuco, Lima, 1621, pag. 31-32.

31

Gisbert, Teresa. “El cerro de Potosi y el dios Pachacamac” en Revista Chungard, Arica, vol.42, n.1, 2010, pp. 169-180. La iconografia de Tunupa o San

Bartolomé aparece vinculada a las postrimerias, como en el caso de Carabuco, ver: Gisbert, Iconografia y mitos indigenas en el arte, Editorial Gisbert y

Cia, La Paz, 2004, pp. 40-46. Estenssoro, Juan Carlos, “Construyendo la memoria: la figura del inca y el reino del Pert, de la conquista a Tupac Ama-

ru II”, en: Cummins, Ramos, Phipps, Estenssoro, Wuffarden y Majluf, Los incas, reyes del Perti, Banco de Crédito del Peru, Lima, 2005, pp. 145-157.

Schenonne cita dos ejemplos cuzquenos: Schenonne, Héctor, Iconografia del Arte Colonial. Los Santos, Fundacion Tarea, 1992, V. 1, pag. 175.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

57

Yo



la autoridad del espafol, no en la figura de un misionero
sino en la de un militar que sefiala el buen camino. Como
se indico, el mural debié ser pintado en el periodo en que
las tensiones sociales estaban preparando o anunciando
las posteriores rebeliones; una de las banderas de lucha
fue precisamente la restauracion de los cultos ancestrales
que, en alguna medida, nunca fueron abandonados del
todo®?. El mural puede ser visto entonces como un res-
paldo a la autoridad espafola, cada vez mas debilitada en
la segunda mitad del siglo XVIII, que ordena el fin de la
idolatria y senala el buen camino que culmina en un sitio
maravillosamente fértil, en claro contraste con la infecun-
didad de la piedra y la sequedad de los montes que rodean
el Santuario. Al mismo tiempo, le recuerda al curaca la
igualdad del género humano de cara a los misterios eter-
nos, su autoridad no lo librara de la condenacién eterna.

En Parinacota, al igual que en Copacabana de An-
damarca, las postrimerias incluyen una escena absoluta-
mente ajena a la iconografia habitual. Justo en el centro
del Juicio Final se puede reconocer la figura de un Cu-
raca, vestido con un poncho listado, sombrero, panta-
lon y botas negras, cuyo analisis fue presentado en el V
Encuentro Barroco realizado en la Paz el afio 2009%. Se
trata de la indumentaria habitual de un cacique de fina-
les del siglo XVIII, incorpora prendas de vestir espafiolas
y su rango es sefialado por un poncho de finos disefios.

La figura es particularmente desconcertante, el lider
indigena es escoltado por dos hombres barbados que pa-
recen ofrecerle una chuspa o bolsa y un baston de man-
do. Una serpiente que surge de las fauces del Leviatin
se aproxima a la cabeza del curaca, mostrando su lengua
bifida. Pero, sin duda lo mas sorprendente es que se tra-
ta de un indigena de tres rostros, uno que mira al fren-
te y dos de perfil en los que se observan delgados mos-
tachos y narices prominentes, mimetizindose asi con
los rostros de los hombres barbados.

La interpretacion de esta andémala iconografia, para la
que no existe un referente cercano, debe comenzar a partir
del hecho de que el Curaca y sus acompafantes se encuen-
tran a la izquierda de Cristo, por tanto en el lado de los

32

2006, pag. 197.
33

condenados, y que una serpiente infernal parece tener un
importante influjo sobre él. Aspectos en los que habrian
reparado Briones y Villaseca el afio 1984 al publicar la pri-
mera interpretacion de la enigmatica figura®*. El hombre
barbado de la derecha es un espafiol elegantemente vesti-
do que le muestra una bolsa, presumiblemente con dine-
ro, el personaje de la izquierda podria ser un mestizo, pues
su vestimenta es hibrida, y le ofreceria el poder asociado al
bastén de mando que usaban los alcaldes y otras autorida-
des coloniales. Se podria interpretar, por tanto, como una
imagen que muestra las causas por las que un curaca se
puede condenar, las tentaciones del poder y del dinero lo
harian asemejarse a los espafioles que, para muchos sacer-
dotes del siglo XVIII, eran el principal escollo para el éxito
de su labor misional. En 1741 el jesuita Ladilao Oroz lo
expresa claramente en una carta dirigida a sus superiores:
“nos parece que la obra misionera es mas facil y prospera
cuanto mas lejos esté de los espafioles.” Si bien el jesuita
Oroz esta trabajando en paraguay, una zona muy distinta
al altiplano, sus palabras manifiestan un sentir comun.

A lo senalado se debe agregar la siguiente precision:
los tres rostros son en realidad un rostro y dos méscaras,
como las que se usaban y se siguen utilizando en los bai-
les religiosos. El curaca lleva dos mascaras de espafiol, ele-
mentos que le permitirian luchar contra las tentaciones
en representacion de su comunidad. Como lo afirma Gi-
sela Canepa en su trabajo sobre la fiesta de Paucartambo,
siguiendo a autores como Campbell y Lévi-Strauss, la mas-
cara es capaz de anular los poderes del que representa®.

La salvaciéon queda asociada, por tanto, a la preser-
vacion de su identidad. Mientras viva como Aymara y
cristiano él y su clan podran entrar al cielo. El posible
papel de médium sanador atribuido al Curaca se podria
ver reforzado al vincular su poncho multicolor con el arco
iris, fendmeno al que las culturas andinas, como lo ha se-
fialado Gabriela Siracusano, atribuian efectos benéficos®.

Es una advertencia al Curaca, una llamada a ejercer co-
rrectamente el poder del que esta investido o, tal vez, la me-
moria edificante de un lider virtuoso que habria vencido
las tentaciones infernales. Juan Chacama plantea la posi-

Serulnilkov, Sergio, Conflictos sociales e insurreccién en el mundo andino. El norte de Potosi en el siglo XVIII, Fondo de Cultura Econémica, Buenos Aires,

Corti, Paola, Guzman, Fernando y Pereira, Magdalena, “El Juicio Final de Parinacota”, en: Entre cielos e infiernos, Memoria del V Encuentro Interna-

cional sobre Barroco, editado por Norma Campos, Unién Latina, Griso y Fundacion Vision Cultural, La Paz, 2010, pp. 115-124.

34
35

Briones L., Vilaseca P, Pintura Religiosa en Tarapacd. Fe y color en el desierto. Chile: Ed. Cabo de Hornos Ltda., 1984, pag. 69.

Canepa, Gisela, “Mdscara y transformacion: la construccion de la identidad en la fiesta de la Virgen del Carmen en Paucartambo”. En: Muisica,

danzas y mdscaras en Los Andes, editado por Ratl Romero, 339-391. Lima: Pontificia Universidad Catolica del Pert, Instituto Riva Agiiero, 1993,

pag. 358. el caracter simbolico y transformador de la mascara se puede consultar: Campbell, Joseph, El héroe de las mil caras. México: FCE, 1997.
Campbell, Joseph, Las mdscaras de Dios. Madrid: Alianza Editorial, 2000. Lévi-Strauss, Claude, La via de las mdscaras. México: Siglo XXI, 1997.

36

Cultura Economica, 2005, pag. 256.

58

Yo

Siracusano, Gabriela, El poder de los colores. De lo material a lo simbélico en las prdcticas culturales andinas. Siglos XVIXVIII. Buenos Aires: Fondo de

LA PINTURA MURAL Y LA CRISIS DEL PODER EN DOS IGLESIAS DE LA RUTA DE LA PLATA



bilidad de que contenga, al mismo tiempo, una referencia
a Tupac Amaru, por la serpiente o Amaru que desciende
de las fauces del Leviatan®. Si el mural fue pintado en el
contexto de las rebeliones o poco después, la peculiar figu-
ra del Juicio Final de Parinacota estaria reflejando en ima-
genes la debilitada autoridad del cacique de Codpa, situa-
cién que se puede observar con claridad en los documen-
tos de finales del siglo XVIIIL. Las tensiones a que estaba
sometido le costaron la vida a Diego Felipe Caiipa, curaca
de Codpa en tiempo de las rebeliones, quien fue ejecutado
en la plaza del pueblo por no abjurar de su lealtad al rey.

Las hipotesis de interpretacion que se han expuesto
para los murales Copacabana de Andamarca y Parinaco-
ta, deben ser revisadas a la luz de nuevas evidencias. Sin
embargo, es posible afirmar que las pinturas analizadas
muestran una iconografia de las Postrimerias en la que los
misterios de condenacién y salvacién quedan vinculados a
la historia de la comunidad. En ambos casos la autoridad
colonial andina: curaca, encomendero, militar o alcalde
es insertada en el relato sagrado, conectando el tiempo de
la eternidad con el tiempo presente, en un momento en
que las estructuras de poder estan en una profunda crisis.

Escena de las postrimerias, muro de la epistola, iglesia de Parinacota.

Escena del trifronte.

31 Chacama, Juan, “Imagenes y palabras, dos textos de un discurso: La prédica pastoral en los Andes coloniales. Doctrina de Codpa (Altos de Arica),

siglo XVIII”. En: Revista Didlogo Andino 33: 7-29, 2009, pag. 24.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

59

Yo



EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUITICAS:
EL CASO DE LAS PINTURAS MURALES
DE GREGORIO VILLARROEL EN SAN JOSE DE CHIQUITOS (1810)

ECKART KUHNE / SUIZA

LAS ARTES EN LAS MISIONES JESUITICAS
DESPUES DE LA EXPULSION
DE SUS FUNDADORES, 1768-1825

ticas de guaranies, de Chiquitos y de Mojos, ter-

minan con la expulsion de los jesuitas en 1767-68,
que significaba supuestamente el fin de la prosperidad de
estos pueblos y el retorno de sus habitantes al modo de
vida ancestral. Nada es m4s falso que esto.

El historiador crucenio Gabriel René Moreno docu-
mentdé en su “Catilogo del Archivo de Mojos y Chiquitos”
el abuso del poder por muchos curas y administradores,
la opresion de los indigenas y como reaccion, varios levan-
tamientos violentos contra estos abusos'. Pero también
hubo curas, vicarios, administradores y gobernadores, que
estaban muy preocupados de mantener y adelantar la eco-
nomia y las artes de las misiones, gracias a ellos, podemos
llamar las décadas entre 1780 y 1810 la segunda fase de flo-
recimiento de las misiones de Chiquitos y Mojos.

Investigaciones recientes demuestran claramente que
una parte importante de los edificios y obras de arte con-
servadas en las misiones jesuiticas de Bolivia datan de
la fase postjesuitica colonial, desde la expulsion de los
jesuitas hasta el inicio de las guerras de independencia.
En estos afios se realizaron entre otros: en Chiquitos, la
iglesia sencilla de Santa Ana con sus retablos; la fachada,

l a mayoria de los estudios sobre las misiones jesui-

I RenéMoreno 1888 / 1974.
2 Diez Gilvez 2006; Kithne 2009; Kithne 2010.

2a Kithne, estudios inéditos.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

los retablos, los confesionarios y el pulpito de San Igna-
cio; los retablos, el pulpito y las pinturas murales de San
Rafael; una refaccion integral de la iglesia y las pinturas
murales en San José; ademas muchas imdgenes de san-
tos, muebles, campanas, etc.” En Mojos, la mayoria de las
iglesias documentadas en los dibujos de Melchor Maria
Mercado son postjesuiticos, y probablemente también
los relieves de madera guardadas en el Museo Catedrali-
cio de Santa Cruz. De igual manera, muchas obras im-
portantes de las misiones jesuiticas de guaranies se rea-
lizaron recién después de 1768, como la segunda iglesia
con su torre en Trinidad (Paraguay), gran parte de los
muros de la iglesia inconclusa de Jesus (Paraguay) y las
arcadas de la nave de San Miguel (Brasil)*.

La tarea para los nuevos sefiores de las misiones no fue
nada facil. De un lado, estaban obligados de aumentar la
produccién y exportacion de tela de algoddn y cera de abe-
jas silvestres para mejorar el rendimiento econémico de
las misiones. Elevaron el tiempo de trabajo de los indige-
nas para la comunidad -o mas bien para el estado- a tres
dias por semana, en vez de un dia como en tiempos jesui-
ticos. Trataron con muchas dificultades introducir la pro-
duccion de otros productos exportables, como el aiil. Pero
los gastos para los sueldos de los funcionarios eclesisticos
yestatales y para el sustento de las tropas subieron mas rapi-
do que los ingresos. Al mismo tiempo, el numero del gana-

61

Yo



do disminuyé por mala administracion y por la venta clan-
destina a las minas de oro portugueses del Mato Grosso, lo
que dificulté el abastecimiento de la poblaciéon con carne.

Para no provocar levantamientos indigenas violen-
tos, dificil de oprimir con las reducidas fuerzas militares
estacionadas, los gobernadores trataron de acallar a sus
stibditos con “juegos” en vez de “pan”, con fiestas religio-
sas mas pomposas, capillas musicales mas grandes y una
decoracion mds profusa -aunque menos costosa- de los
templos, con pintura mural y ldminas brillantes de mica
en vez del pan de oro. Asi devolvieron una parte de la
ganancia a los pueblos y justificaron al mismo tiempo la
explotacién creciente. Por esta razon, muchas de las tra-
diciones festivas y musicales, gran parte de la decoracién
de los templos y también las capillas posas en las esqui-
nas de las plazas datan de la época post-jesuitica colonial.

Pero los gobernadores y administradores tenian que
justificar estos gastos frente a la Audiencia de Charcas,
al Consejo de Indias y al Rey, y explicar porque las nue-
vas provincias no generaron los ingresos esperados por el
estado. Por esta razén, existe gran numero de informes y
testimonios que elogian las obras, reformas politicas y ade-
lantos econdmicos realizados por los gobernadores —éxitos
a veces solo imaginados- y proponen remedios infalibles
para solucionar todos los problemas.

RETRATOS REALES Y ESCUELAS
DE DIBUJO Y PINTURA

Entre estos documentos destaca un grupo que se re-
fiere a la produccion de retratos reales y la fundacién
de escuelas de dibujo y pintura en los pueblos misiona-
les de Mojos y Chiquitos. Jos¢ Mariluz Urquijo sefiald
este fendmeno por primera vez en 1956 en su articulo
“Las escuelas de dibujo y pintura de Mojos y Chiqui-
tos” en los “Anales del Instituto de Arte Americano e
Investigaciones Estéticas” en Buenos Aires’.

El caso m4as famoso es del artista Manuel de Oquendo,
contratado en 1789 por el gobernador Lizaro de Rivero
como pintor de los retratos del rey Carlos IV (1788-1808)
y como maestro de una escuela de dibujo y pintura en
el pueblo de San Pedro de Mojos, capital de la provin-

Mariluz Urquijo 1956.

Palau / Saiz 1989 (publicacion integral de los dibujos y textos).
Las colecciones enviadas a Espafia no han sido localizadas todavia.
Mariluz Urquijo 1956, fig. 1-3; Palau / Siiz 1989, pp. 55, 68.
Elaboracion propia, basado en datos de Mariluz Urquijo 1956.

10 Mariluz Urquijo 1956.

O o ~1 o bW

Ver el articulo de Alcides Parejas sobre Lazaro de Rivera en este volumen.

cia*. Los retratos del Rey y de la Reina se estrenaron en
cada pueblo con una gran fiesta solemne, tocando piezas
musicales compuestas por los indios en honor del Rey’.
A veces, un salon especial fue construido expresamente
para colocar los retratos. Las piezas musicales se conser-
van en archivos espafioles, mientras que los cuadros reales
se perdieron. Al mismo artista Oquendo se atribuyen las
acuarelas anénimas de dos libros manuscritos de Lazaro
de Rivera, con una descripcion de la provincia de Mojos,
de sus habitantes, animales, arboles y otras plantas, que el
gobernador entregd en 1792 al Rey de Espaiia®, junto con
una coleccion de muestras de animales y plantas de la pro-
vincia y de obras artesanales realizadas por los indigenas’.

El sistema educativo de las escuelas de dibujo y pintura
consistia en copiar grabados de artistas europeos como Le
Brun y Carracci, de igual modo como en las academias
de arte contemporineas en Europa. Segiin la ideologia
pedagdgica de la época era preferible copiar los mejores
artistas que la naturaleza misma. Por falta de estatuas
griego-romanas y de pinturas originales de artistas famo-
sos en las misiones, los modelos se reducian a algunos
grabados neo-cldsicos. Los mejores alumnos de cada cla-
se se desplazaron después de su formacion a otro pueblo
para fundar una nueva escuela, segiin el sistema probado
de las escuelas de musica jesuiticas (y también actuales).
Lazaro de Rivera mando algunas de las copias dibujadas
por alumnos de Oquendo a Espafia, como muestras de
la destreza de los artistas indigenas® (Fig. 1).

El caso de Manuel de Oquendo no era el unico. Al
menos cuatro veces, un gobernador contraté a un pin-
tor de una ciudad colonial para pintar una serie de re-
tratos reales y para fundar al mismo tiempo una escuela
de dibujo y pintura en la capital de la provincia (Tabla
1). Otras escuelas mas, algunas con profesores indige-
nas, se mencionan en Concepcion de Baures (1792, Ja-
vier Valdivieso), San Pedro de Mojos (1796, Pablo Heu-
gene) y en San Ignacio de Chiquitos (1805-07, Miguel
Pocuvés)!®. San Miguel de Chiquitos tenia en 1804 un
taller de pintura, no calificado como escuela, con un
maestro y 25 oficiales, quizas para realizar un repinte in-
tegral de la iglesia!'. Parece que todas las escuelas men-
cionadas, al menos los de maestros forasteros, se cerra-
ron después de dos o tres ailos para ahorrar los sueldos.

Lemmon 1987; Nawrot 2000, pp. 55-134 (ambos con transcripciones de partituras y textos).

1 Estado del pueblo de San Miguel, 1804 (Archivo Nacional de Bolivia, GRM, MyCh, vol. 33, doc. XVI, pag. 81).

62

Yo

EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EXJESUITICAS



Fig. 1 Copia de un grabado
europeo de Le Brun, reali-
zado en 1790 en la escuela
de dibujo del pueblo de San
Pedro de Mojos por el indi-
gena Pablo Heugene, al que
en 1796 encontramos como
maestro de dibujo de la mis-
ma escuela.

Foto: Palau/Saiz, 1989, p. 68.

Tabla 1: Retratos reales y escuelas de dibujo en Mojosy Chiquitos.

Lugar y afio Gobernador Rey Artista

Mojos Lézaro de Ribera | Carlos III Anonimo

1786 1759-1788

San Pedro de Mojos | Lazaro de Ribera | Carlos IV Manuel de Oquendo
1789-1792 1788-1808

Chiquitos Fermin de Riglos | Carlos IV Anoénimo Cochabambino
1799 1788-1808

San José de Chiquitos | Antonio Alvarez | Fernando VII | José Gregorio Villarroel
1809-1811 Sotomayor 1808-1813-33

Elaboracioén propia, basado en datos de Mariluz Urquijo, 1956.

La justificacién y razén principal para la fundacion de
estas escuelas, era el fomento de la industria de la provin-
cia y la mejora de sus productos, sobre todo de las telas
de algodon, con el intento de vender las telas pintadas
a un precio mas alto en las ciudades coloniales. De las
pocas piezas conservadas de esta produccién, dos col-
chas de algodon pintadas en la década de 1820 se guar-
dan en la coleccion de Johann Natterer en el Museo
Etnogrifico de Viena?. No tienen mucho en comun
con los dibujos neo-clasicos antes mencionados (Fig. 2).

Otro producto del fomento de la produccion artesa-
nal por Lazaro de Rivera es un bargueiio taraceado con
nacar en el Museo de Arte de La Paz, con inscripcion
“DEL PUEBLO DE LA CONCEPCION DE BAURES
ANO DE 1790”. Es el tnico barguefio taraceado conoci-
do con procedencia misional indudable®.

Por la escasez de papel en los pueblos misionales, muy
pocos fragmentos de dibujos misionales se conservaron
hasta hoy, reutilizados en la fabricacion de las tapas de
cuadernos musicales de San Rafael, y recuperados durante
la restauracion del Archivo Musical de Chiquitos. Algunos
de estos dibujos son muy ingenuos, mientras que otros son
quizds restos de la enseflanza en una escuela de dibujo'.

EL EDIFICIO DE LA “BOVEDA” EN SAN JOSE
DE CHIQUITOS, 1754

Durante las obras de restauracién y puesta en valor
del conjunto misional de San José de Chiquitos, se ha-
llaron muchas pinturas murales antiguas, varias de ellas
creadas por Gregorio Villarroel, uno de los maestros antes

12 Mader 1989. Una publicacion de las piezas bolivianas de la coleccion de Natterer en Viena estd prevista.

B Teresa de Aneiva 1975, pp. 245-247; Gutiérrez 1995, pag. 360 (con indicacion equivocada del repositorio).

% Sin publicar.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

63

Yo



P SO
A

y
:kui;f"a_'q*

Tkl = il :.
‘f 'F ] __.\——n.-"l-l_l\! 'i_

Fig. 2 Colcha, tela de algodon pintada con sol, plantas y personas, San Javier de Mojos, Bolivia,
adquirido entre 1817 y 1835 por Johann Natterer, Museum fiir Vélkerkunde, Wien. Foto: Mader, 1989, p. 29.

64‘ EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUITICAS
Yo



Fig. 3 La fachada del conjunto misional jesuitico de San José de Chiquitos, visto del sur, con la Capilla Miserere (1750),
el frontis de la iglesia (1747), el campanario (1748) y la casa misional o “béveda” (1754), después de la restauracion. Foto: Eckart Kiihne, 2011.

mencionados. Las obras fueron realizadas entre 2006 y
2011 por un equipo de Plan Misiones, y financiadas so-
bre todo por la Cooperacion Espafiola. El museo con las
pinturas murales se inauguré el 26 de febrero de 2011,
como parte del aniversario de 450 afios de la fundacién
de Santa Cruz de la Sierra, a pocos kilémetros de la ciu-
dad actual de San José de Chiquitos®. En el lado este de
la plaza de San José de Chiquitos se levanta una facha-
da impresionante con una capilla miserere, el frontis de
la iglesia (antepuesto a una nave muy sencilla y mas an-
tigua), el campanario de cuatro pisos y la casa misional,
todo unido con un muro alto de piedra. Son los tnicos
edificios coloniales del Oriente boliviano construidos con
piedra de canto, ladrillos, cal y bovedas (Fig. 3).

La casa misional con las habitaciones de los misione-
ros, construida en 1754, generalmente llamada “colegio”
o simplemente “béveda” por su tipo de su construccion,
se encuentra entre el patio principal del conjunto y el pa-
tio de los talleres al sur -y no entre el patio y la huerta-,
como en todas las otras misiones jesuiticas conocidas. Es
un edificio de seis salas grandes y dos corredores, todos
con bovedas de ladrillos, y un techo casi plano, accesible

con una escalera exterior. La primera sala mas pequefia,
con ventana alta a la plaza, era quizas el cuarto del sereno.
La sala mas grande, con un dormitorio separado por una
pared de media altura (no conservada), era sin duda el
cuarto para huéspedes ilustres, como Superiores, Visita-
dores u Obispos. La ultima sala, sin puerta al exterior y
con un altillo de madera (no conservado), sirvio probable-
mente de almacén y comunicaba por una puerta interior
con la oficina o el cuarto del hermano coadjutor o del ma-
yordomo. Cada habitacion tiene dos puertas, una ventana
y a veces una alacena al lado de la ventana. La planta de los
cuartos es igual como en las casas misionales de San Javier
de Chiquitos, San Cosme y Damian y San Ignacio Guazu
en el Paraguay y San Ignacio Mini en Argentina (Fig. 4).

Al inicio, solamente los dos corredores y el cuarto de
huéspedes estaban pintados. En los corredores, estas pin-
turas consisten en pilastras y arcos esquematicos, sin nin-
gun zocalo, con cortinas, floreros, plantas y aves (Fig. 5).
Restos de la misma decoracion se conservan en la nave
y el corredor sur de la iglesia. El motivo de las cintas en-
trelazadas de las pilastras aparece también en los tallados
dorados de los retablos laterales y sagrarios. En a pared

15 Quiero agradecer a Marta Rubio, a Marcelo Vargas y al equipo técnico de San José por el permiso de presentar aqui una primera muestra de estos

hallazgos y por los documentos puestos a disposicion. Una publicacion sobre la restauracion y puesta en valor del conjunto misional de San José¢

de Chiquitos esta en preparacion.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

65

Yo



Patio de los taberes

¥ P

Fig. 5 San José, “b6veda”, corredor norte, con arcos y pilastras pintadas de la
primera etapa y el zdcalo alto ajedrezado de la segunda etapa, también jesuitica,
junto con restos de etapas posteriores. Foto: Eckart Kiihne, 2009.

16" Falkinger 2010.

66

Yo

Fig. 4 Plantay corte de la casa misional o “béveda” de
San José, con el uso hipotético de las salas e indica-
cion esquematica de las paredes pintadas inicialmen-
te (color naranja) y las pinturas de Gregorio Villarroel

Bl B = (azul celeste). Dibujos: Eckart Kihne, 1986-2011.

oeste del corredor hay tres dibujos bastantes ingenuos de
santos, probablemente San Cristébal con el Nifo Jests
(mal conservado), un santo con azucena con el monogra-
ma [HS, quizds San Luis Gonzaga, y San Vicente Ferrer
con una trompeta. Es el tinico santo con una trompeta
como atributo, que se refiere a sus predicaciones sobre el
Apocalipsis. Hace dos afnos, Sieglinde Falkinger nos pre-
sentd aqui el sermén chiquitano del “Santo San Miguel”,
donde aparece San Vicente con su trompeta apoyando
al Arcangel en su lucha contra el diablo “Jos¢ Luzifel”*.

La tnica sala con pinturas murales jesuiticas es la sala
de huéspedes, también decorada con arcadas y floreros,
pero de tamafio mas pequefio. El zécalo y la cornisa son
posteriores. Entre los arcos aparecen pequefias figuras de
hombres galantes, musicos y animales, pero parece que
no gustaron al superior jesuita y los hizo tapar después
de poco tiempo con flores. Llama la atencién que mu-
chas de las decoraciones ingenuas y esquematicas de la
época jesuitica se pintaron con colores caros importados,
como son el naranja de minio de plomo y el color ver-
de. La pintura posterior de un obispo con dos acolitos
encima de la puerta de ingreso es la prueba que la sala
sirvié como alojamiento de huéspedes ilustres. Sin duda,
estas figuras se pintaron en espera de una visita pasto-
ral, aunque ninguno de los obispos que visitaron a Chi-
quitos en estas décadas llegd hasta San José.

Encima de estas primeras pinturas se destaparon mu-
chos repintes posteriores. Aqui no es el lugar de un analisis

EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EXJESUITICAS



detallado de las casi doce capas diferentes, que correspon-
den a seis etapas principales de decoracion del edificio en-
tero, y otros tantos repintes parciales. Entre otros hay un
zdcalo muy alto ajedrezado, posterior a los arcos y pilastras,
pero quizds también jesuitico (etapa 2), un zécalo mas bajo
de romboides con flores grandes y algunas figuras de aves
y hombres (etapa 3), y un zécalo con cubos en perspectiva
(etapa 5), quizds anterior a las pinturas de Gregorio Villa-
rroel (etapa 6) 7. La tarea de destapar y separar estas dife-
rentes capas de pintura fue un trabajo muy complicado,
porque no estaban pintadas sobre revoques nuevos, sino
solamente sobre capas muy delgadas de repintes de cal.

Las pinturas con zécalos de romboides (etapa 3) son
omnipresentes y corresponden al curato de Manuel Ro-
jas, nacido en 1752 en Chiquitos, hijo del artista Anto-
nio Rojas, educado por los jesuitas, y desde 1880 hasta su
muerte en 1813 parroco de San José y desde 1791 Vicario
de Chiquitos. Hizo una refaccion total de la iglesia y de los
retablos, y un repinte del exterior e interior de todos los
edificios del conjunto misional. Un motivo comtn de las
pinturas murales del curato de Manuel Rojas son flores es-
quematicas de ocho pétalos (etapas 3 y 4). Flores parecidas
aparecen también en tallados de madera, relieves de barro
yen la plateria donada por Rojas a la iglesia. La persona de

Fig. 6 San José, “béveda”, corre-
dor norte, detalle del desfile militar
pintado por Villarroel: el alférez y
su compafiero. Foto: Eckart Kiihne,
2009.

Manuel Rojas es una figura muy importante para la historia
de Chiquitos, y valdra la pena de hacer toda una ponencia
sobre él. Por el momento, basta mencionar que durante su
curato, San José llego a tener el mayor nimero de habitan-
tes, 3660, comparado alos 2715 en el afio de la expulsion’®.

LAS PINTURAS DE JOSE GREGORIO
VILLARROEL, 1810

En el afio de 1791 se abrio un camino nuevo y directo
de Santa Cruz a San José, que se transformo entonces en
el nuevo acceso y centro comercial de Chiquitos. Por esta
razon, el gobernador interino Antonio Alvarez Sotomayor
nombro en 1808 a San José como capital de la provin-
cia. (La sede de la capital de Chiquitos cambiaba de lugar
segiin los gustos de cada gobernador.) La casa misional
se convirtié en casa del gobierno y recibio una decora-
cién adecuada con nuevas pinturas murales en tres salas
del edificio: la sala del gobernador (sala 3), la sala del Rey
(sala 5) y el antiguo almacén convertido en sala de fiestas
(sala 6). La pared del corredor norte fue decorada con un
zécalo nuevo y con escenas alrededor de las puertas de
las salas mencionadas (en azul en la Fig. 4).

17 La secuencia de las etapas 5y 6 descrita aqui es diferente a la descripcion en mis informes anteriores y en los paneles del Museo.

18 Fischermann 2000; Kiihne 2010, pp. 73-107.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

67

Yo



Fig. 7 San José, “béveda”, sala 3, las virtudes cardinales justicia a templanza,
pintados por Villarroel. En ambas escenas, el gobernador mismo aparece como
representante de las virtudes. Foto: Eckart Kiihne, 2011.

68

Yo

Estas pinturas son obras del ya mencionado José Gre-
gorio Villarroel y de su escuela, realizadas entre 1809 y
1811. Son muy profesionales, con la utilizacion de mu-
chos colores, detalles finos y elementos ornamentales
variados, pero de calidad desigual, condicionada por la
colaboracién de los alumnos en la ejecucion.

La puerta de la sala 3 (del gobernador) estaba encua-
drada por dos guardias y quizds un escudo, de los cuales
solo se conserva el fragmento de un guardia. A la dere-
cha de él se encuentra un desfile militar, presidido por
un oficial y un tambor. Entre los soldados muy esquema-
ticos destacan el alférez con la bandera con su comparie-
ro, dibujados de manera mds naturalista, y dos personas
al fin que parecen caricaturas de personas reales (Fig. 6).

Encima de la puerta de la sala 5 se conserva un frag-
mento del escudo real con corona, sujetada por angeli-
tos, y con la inscripcion “EL REY”. Pequeiios restos de-
muestran que hubo figuras o escenas pintadas a ambos
lados de esta puerta, pero no fue posible recuperarlas.

En la pared principal de la sala 3 hay cuatro escenas
alegoricas de las virtudes cardinales, dispuestas en dos
columnas, colocadas sin dudas a ambos lados del dosel
alto del trono del gobernador. Las escenas muestran a la
izquierda la prudencia y la fortaleza, y a la derecha la jus-
ticia y la templanza, segin los carteles en las manos de
figuras secundarias. Las virtudes no estin representadas
en la forma tradicional por figuras alegéricas femeni-
nas, sino por el gobernador mismo, asentado dos veces
en un sillon sin dudas similar al sillon real presente en
la misma sala, y una vez en una silla en un nicho entre
dos columnas. En la escena de la fortaleza aparece de pie,
como comandante militar. La escena de la justicia es la
mejor conservada. El gobernador, asentado en su trono,
lleva los atributos de la justicia en sus manos: la balanza,
la espada y una bola de hierro, mientras que la alegoria
de la justicia se encuentra detras del trono, sin atributos,
apuntalando con el dedo al gobernador. Los tres perso-
najes en frente del gobernador son blancos en traje es-
panol o criollo, a pesar de que la pintura se encuentra
en un pueblo misional con poblacién indigena (Fig. 7).

La sala 6, el antiguo almacén de la mision, fue trans-
formado en un salén de recepciones y fiestas, sin elimi-
nar el altillo de madera, pero convirtiendo la ventana
en puerta exterior. Las pinturas nuevas consisten en un
zécalo alto de color rojo con una franja de medallones
de rosas, rematada con floreros y platos de frutas, en un
estilo alegre y elegante, adecuado al uso nuevo de la sala
(Fig. 8). La franja de la cornisa se quedo sin terminar.
En las dos puertas se pintaron cortinas del mismo color
como el zécalo, rematadas por un medallén entre volu-
tas. Una de las puertas se abre a la sala 5, donde apare-
ce el retrato del rey Fernando VII en el eje de la puerta.

EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EXJESUITICAS



T T T

Fig. 9 San José, “béveda”, la pared principal de la sala 5 con el retrato del Rey Fernando VIl y su comitiva, pintado por Villarroel y sus alumnos.
Foto: Eckart Kiihne, 2011.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 69
Yo



El rey estd pintado en el centro de la pared, de cuer-
po entero, debajo de un dosel con cortinas rojas, rema-
tado por el escudo real, junto con toda su comitiva. Las

dos personas que abren la cortina son quizas el gober-
nador propietario (Altolaguirre, destruido) y el interino
(Alvarez Sotomayor). La persona en la esquina de la iz
quierda, que abre la cortina pintada de una puerta, po-
dia ser un autorretrato del pintor Villarroel, con un sol-
dado que le mira, apuntalando con el dedo al rey. Mds
figuras de la comitiva real se encuentran en las paredes
laterales; algunas son quizas caricaturas de personas rea-
les. Las figuras se alzan encima de una franja roja y de
un zécalo de cubos en perspectiva (Fig. 9).

En la pared de la derecha hay otro documento ex-
traordinario, un plano del pueblo de San José, que revela
muchos detalles interesantes. Se distinguen claramente la
fachada con capilla, la iglesia, la torre con balcén y la “bo-
veda”, el cementerio, cuatro patios diferentes y la huerta, y
en primer plano las casas de los indigenas, dibujadas en es-
cala menor. A la derecha, unas mujeres vestidas con tipoy,
impulsadas por un cura con chicote, traen agua en cdntaros
del rio Suté. La pintura mural confirma muchos detalles
del famoso plano y de la vista dibujados dos décadas mas
tarde por el naturalista francés Alcides d’Orbigny”. La re-

Fig. 10 San José, “béveda’,
sala 5, plano del pueblo de
San José, con los edificios
del conjunto misional en es-
cala exagerada, probable-
mente pintado por Villarroel.
Foto: Eckart Kiihne, 2009.

presentacion del pueblo en una sala con pinturas que sim-
bolizan el poder estatal demuestra que planos o mapas tam-
bién son “imagenes del poder” y expresan el poder del go-
bierno sobre el territorio representado (Fig. 10).

Al lado del retrato del monarca hay un medallon con
la inscripcion: “De orden del Sefior Don Juan Bautista
Altolaguirre, capitan de ejércitos, gobernador politico y
militar de esta provincia, siendo gobernador en propie-
dad, mando fabricar este retrato del Rey nuestro Sefior
Don Fernando VII el 3 de noviembre de 1810 a su cos-
ta.” Firmado por el pintor, Jos¢ Gregorio Villarroel. La
inscripcion plantea algunos problemas. Primero por
la fecha: en 1810, Fernando VII no era rey de Espafia,
sino vivia como rehén de Napoleén en Francia. Y el 3
de noviembre de 1810 es seis semanas después del gri-
to libertario de Santa Cruz, del 24 de septiembre, y pa-
rece poco probable que este grito no se escuché en San
José¢ de Chiquitos. Otra duda se refiere al supuesto co-
mitente de la pintura: el gobernador propietario Altola-
guirre fue nombrado en marzo de 1810, pero recién en
marzo de 1812 llegd a asumir su cargo en Chiquitos®.

Otra inscripcién solo parcialmente visible se encuentra
en la base de la pintura: “[...] RETRATO [...] MONARCA
FERNANDOVIIREYDEESPANAYDEESTASINDIAS.”

19 Reproducidos en muchas obras sobre las misiones jesuiticas, entre otros en: Querejazu 1995, pp. 362, 495.
20 Sobre los gobernadores Alvarez y Altolaguirre: Flores Silva 2000, pp. 47-48.

70

)

EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EXJESUITICAS



Miramos al retrato del monarca de cerca: tiene el ce-
tro en su derecha y viste con el toison de oro y con una
banda amarilla. Algunos detalles mas finos como la ca-
dena del toisén de oro son esgrafiados. La corona impe-
rial no esta en su cabeza, sino en una mesita a su lado,
lo que podia referirse a que pretende la corona, pero ac-
tualmente no la tiene. Pero al lado de la corona hay un
reloj, que indica cinco minutos antes de las seis. No sa-
bemos si son las seis de la mafana o de la tarde, cinco
minutos antes del inicio de un nuevo dia o cinco minu-
tos antes del atardecer final de la monarquia (Fig. 11).

Quien piensa que esta interpretacion del reloj es
un poco arriesgada, tiene que mirar al escudo real que
remata la pintura. Es el clasico escudo pequefio con las
armas de Castilla y Ledn sobre colores invertidos (equi-
vocados), con toisén de oro, entre las dos columnas de
Hércules. Las tres flores de lis borbonicas no estan en
un escudo central, sino abajo, en algo que parece a un
calzoncillo. Pero lo mas increible es que el lema en las
columnas no es el oficial “Plus Ultra” -mas all4, siempre
mas lejos- establecido por Carlos V después del descu-
brimiento de América, sino se lee claramente “NON
PLUS ULTRA” -hasta aqui no mas- el lema medieval,
de una época cuando las columnas de Hércules indica-
ban el fin del mundo conocido? (Fig. 12).

Indudablemente, este no fue un simple error del pintor,
sino un gesto conciente y subversivo, aunque solamente
perceptible por el conocedor. No sabemos si fue el pintor
mismo o el gobernador interino quien lo invento. Posible-
mente, tanto los detalles subversivos, como la atribucién
del encargo de las pinturas al gobernador propietario au-
sente, corresponden a una doble estrategia, que permitio al
pintor y/o al gobernador de fingir su apoyo al lado realista,
e insinuar al mismo tiempo su conviccion revolucionaria.

Las pinturas no quedaron visibles por mucho tiempo.
Cuando el gobernador propietario Juan Bautista Altola-
guirre llegd por fin a Chiquitos en 1812, traslado la ca-
pital a San Rafael, donde reunié un ejército realista para
atacar a los republicanos en Santa Cruz. Pero en el afio
siguiente, el patriota Ignacio Warnes lo asalté en su re-
fugio y lo vencié en la batalla de Santa Barbara, cerca de
San Rafael de Chiquitos. Poco mis tarde, Altolaguirre fue
asesinado??. Tal vez fue Warnes mismo quien mando tapar
las pinturas realistas, sobre todo el Rey y toda su comitiva,
su escudo y los soldados, mientras que las cortinas en las
puertas, las flores en la sala 6 y quizis las virtudes cardi-
nales de la sala 3 se adaptaron y sobrevivieron unos afios
mas, para desaparecer también por casi doscientos aios,
hasta las obras de restauracion y puesta en valor recientes.

Fig. 11 San José, “béveda’, sala 5, retrato del Rey Fernando VIl a cuerpo
entero, con dos inscripciones, firmado por Villarroel. Foto: Eckart Kiihne, 2009.

Fig. 12 San José, “boveda’, sala 5, detalle del escudo real con el lema
incorrecto “NON PLUS ULTRA”, Villarroel. Foto: Eckart Kiihne, 2011.

2 1a descripcion del retrato real se basa parcialmente en observaciones de Fernando Garcia, el arquitecto que diseid el Museo de San José.

22 Flores Dorado 2010, pp. 93-112; Flores Silva 2000, pag. 48.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

71

Yo



BIBLIOGRAFIA

Diez Galvez, Maria José, Los bienes muebles de Chiquitos: Fuentes para
el conocimiento de una sociedad, Madrid, Agencia Espafola de

Cooperacion Internacional, 2006.

Falkinger, Sieglinde, “El Arcdngel San Miguel en la cosmovision de los
Chiquitanos”, en Norma Campos Vera (editora), Entre Cielos e
Infiernos, Memoria del V Encuentro Internacional sobre Barro-
co, La Paz, Union Latina, 2010, pp. 229-236.

Fischermann, Bernardo, “Los Rojas, artesanos y sacerdotes crucefios
en la Chiquitania”, en III Reunién Cientifica, Festival Internacio-
nal de Musica “Misiones de Chiquitos”, Santa Cruz, APAC, 2000,
pp. 141-150.

Flores Dorado, Carmelo, La conquista de Chiquitos, Santa Cruz, 2010.

Flores Silva, Chayo, Los indios chiquitos antes de la llegada de los esparioles.
[Historia de San Rafael.] Santa Cruz, sin fecha, aprox. 2000.

Gutiérrez, Ramon (editor), Pintura, escultura y artes iitiles en Iberoamérica,

1500-1825. Madrid, Manuales Arte Catedra, 1995.

Kiihne, Eckart, “Arquitectura y arte en Oriente Boliviano después de
1767: un bosquejo”, en Quinto Congreso de la Asociacion de Estu-

dios Bolivianos, Sucre, 2009 (ponencia inédita).

Kithne, Eckart, Estudio Histérico del complejo jesuitico de San José de Chi-
quitos, segunda version revisada y aumentada, Ziirich / San Ig-

nacio de Velasco, Plan Misiones, 2010 (estudio inédito).

72

Yo

Lemmon, Alfred E. (editor), Royal Music of the Moxos, New Orleans,
New Orleans Musica da Camera, 1987.

Mader, Elke, “Die Missionsprovinz Mojos in Nordostbolivien”, en Hei-
lige Experimente, Indianer und Jesuiten in Siidamerika, Zeitschrift

fiir Lateinamerika Wien, 34, 1989, pp. 26-31.

Mariluz Urquijo, José, “Las escuelas de dibujo y pintura de Mojos y
Chiquitos”, Anales del Instituto de Arte Americano e Investigaciones
Estéticas, ano 9, Buenos Aires, 1956, pp. 37-51.

Nawrot, Piotr (editor), Cantos guaranies y moxerios. Indigenas y Cultura
Musical de las Reducciones Jesuiticas, Vol. 5, Cochabamba,

Editorial Verbo Divino, 2000.

Palau, Mercedes / SAIZ, Blanca (editores), Moxos, Descripciones exactas e
historia fiel de los indios, animales y plantas de la provincia de Moxos
en el virreinato del Perii por Ldzaro de Ribera, 1786-1794, Madrid,
Ediciones el Viso, 1989.

Querejazu, Pedro (editor), Las Misiones Jesuiticas de Chiquitos, La Paz,
Fundacién BHN, 1995.

René-Moreno, Gabriel, Catdlogo del Archivo de Mojos y Chiquitos (1888),
Segunda edicion con notas adicionales de Hernando Sanabria,
La Paz, Editorial Juventud, 1974.

Villegas de Aneiva, Teresa, “El mueble en la Audiencia de Charcas: el

vargueio”, en Arte y Arqueologia, Revista del Instituto de Estudios

Bolivianos, 3 y 4, La Paz, 1975, pp. 227-250.

EL CULTO AL REY EN LAS MISIONES EX-JESUITICAS



IMAGENES DE UN REY SANTO.
HUELLAS DE LA RECONQUISTA DE SEVILLA
EN LA PINTURA NEOGRANADINA!

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA /7 COLOMBIA

4s de cinco siglos habian transcurrido desde la
conquista isldmica de Sevilla cuando el rey Fer-
nando III, rey de Castilla y Ledn y sus hombres
derrotaron en 1248 al ejercito almohade que defendia el
dominio de la ciudad hispalense, que entonces era la ca-
pital de al-‘Andaluz en el nuevo imperio norteafricano.
Mis de quinientos afios mas tarde, en la segunda mitad
del siglo XVII, en uno de los reinos de ultramar, serian
evocados estos mismos hechos por un taller neogranadi-
no de pintura a través de la realizacion de una serie de
lienzos que ilustraban el mismo motivo, la escena final
de la Reconquista de Sevilla que consistia en la entrega
de las llaves de la ciudad a Fernando III por parte del en-
tonces gobernador designado de Sevilla conocido por las
cronicas hispalenses como Axataf (Abu el-Asan)?. ;Qué
hecho motivaba pintar un cuadro con un tema semejante
en Santafé de Bogotd, una ciudad tan alejada en tiempo y
distancia de tales acontecimientos?
El 24 de Mayo de 1671, se llevé a cabo en Sevilla una
suntuosa procesion para celebrar la noticia tan esperada
por muchos: el 7 de febrero del mismo afio, el Papa Cle-

mente X habia reconocido oficialmente a Fernando III
como santo y con ello la extensién de su culto a todos
los dominios espafioles’. Con la canonizacion del rey
santo se clausuraba asi un proceso que habian comenza-
do los regidores y canonigos de Sevilla en 1622, quienes
se habian animado a iniciarlo debido a una serie de ca-
nonizaciones de santos espafioles resueltas en masa por el
Papa Gregorio XV ese mismo afno, se trata de san Ignacio de
Loyola, san Francisco Javier, santa Teresa de Jesus, san Isidro
Labrador y san Felipe Neri. Es importante anotar aqui que
estas canonizaciones se unen a la serie de santos espafioles
que Roma avalo después del Concilio de Trento y que co-
menzo con la canonizacion de san Diego de Alcala, realiza-
da por el Papa Sixto V en 1588.

Recordemos que durante la Reforma los protestantes
tuvieron una posicion radical frente al culto de los san-
tos, como lo anota Antonio Rubial Garcia, abogaban que
“una sociedad sin sacramentos y sin sacerdocio donde los
creyentes tenian la obligacion de llegar al sumo grado de
perfeccién, no necesitaba santos™®. Por su parte, durante
este periodo el papado no creé ningun santo nuevo, ac-
titud que cambiaria radicalmente con la Contrareforma.

Deseo agradecer a Fernando Quiles, Henrik Karge y Gustavo Adolfo Vives Mejia, asi como al Museo Colonial en Bogotd y al Museo de Antioquia

en Medellin por la colaboracion prestada para la realizacion de esta investigacion.

Como se explicara mas adelante a Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos se le han atribuido cuatro lienzos que ilustran esta escena, tres de ellos se

encuentran en Bogotd, en el Museo de Arte Colonial, en la Catedral y en la capilla del Sagrario, el cuarto se halla en la Catedral de Santa Fe de

Antioquia. Ver: Morales de Gémez y Garcia Riveros, 1996, pp. 82s. Inv. No.: 047; Vives Mejia, 1988, pag. 37 Inv. No. 20.

> Arellano, 1999, pag. 43.
* Rubial Garcia, 1999, pig. 34.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

73

Yo



Asi la Iglesia postridentina dirigié varias de sus estrategias
a la defensa y patrocinio del culto a los santos, por ejemplo
la sesion XXV del Concilio no estuvo dedicada solamente
a la defensa del uso de las imagenes, también a la invoca-
cién de los santos y a la honra de sus reliquias. De esta
manera, la canonizacién de Fernando III se une a la de
otros santos postridentinos espafioles donde la figura del
“guerrero cristiano” cobra trascendencia como parte de la
accion pastoral de la Iglesia®. Vale la pena resaltar ademas
que estas canonizaciones postridentinas, sobre todo espa-
nolas e italianas, se destacaron por su exultacion y suntuo-
sidad, ya que detras de ellas habia mas que intereses ca-
télicos, como lo recuerda Fernando Quiles al anotar que
“las canonizaciones no son sélo episodios de una historia
del forcejeo entre las Iglesias cristianas. También forman
parte del sistema de relaciones internacionales y de la alta
politica entre los polos del poder del mundo catélico™.

Por ende no es de extrafiar que el proceso de cano-
nizacion de Fernando III recibiera en 1628 el apoyo oficial
de Felipe IV y posteriormente de Mariana de Austria como
madre y regente de Carlos II. El respaldo de la Monarquia
espaiola en este proceso tenia también sus propias razo-
nes. A diferencia de otros reinos europeos como Francia
con Luis IX convertido en san Luis a fines del siglo XIII
por Bonifacio VIII, Espafia no contaba con ningtin santo
rey cuyo culto fuera reconocido por Roma, lo cual se veia
como un ingrediente faltante para consolidar la grandeza
de la monarquia espafiola. Asi, la canonizacion de Fernan-
do III, el restaurador del cristianismo en Sevilla, represen-
taba no sélo un triunfo de la Iglesia catolica en Espafia, sino
sobre todo la consolidacion de la unién del catolicismo y
la monarquia espafiola a través de la figura del Rey santo.

A pesar de la intromision real, las resoluciones del
pontificado sobre la canonizacion de Fernando III se
hicieron esperar algunos afios, para darse finalmente en
tres etapas, la primera, el 29 de mayo de 1655, cuando
se aprobo su culto restringiéndolo a la ciudad de Sevi-
lla y a la capilla de los Reyes en la Catedral hispalense;

> Quiles Garcia, 2005, pp. 49 - 56.
© Ibid.

T Arellano, 1999, pag. 41.

8 Ibid, pag. 43.

en febrero de 1671 Clemente X resolvié extender su culto
a todos los dominios espaioles y el 6 de septiembre de
1672 se ampli6 su veneracién a toda la Iglesia’.

Las celebraciones no se hicieron esperar, Fernando
Torres Farfan describe, por ejemplo, en su obra Fiestas
de la S. Iglesia Metropolitana y Patriarcal de Sevilla, al nuevo
culto del Serior Rey S. Fernando el Tercero de Castilla y Leén,
escrita el mismo afo de 1671, la suntuosidad y boato de
los ornatos, arquitecturas efimeras, ceremonias religiosas,
procesiones, sermones, fuegos artificiales con que se cele-
bré en Sevilla la canonizacion del monarca®.

PINTURAS DEL REY SANTO EN SANTAFE

Es justamente en este contexto del proceso de canoni-
zacion de Fernando III que surgen algunas pinturas sobre
¢l en el Nuevo Reino de Granada. Se trata de cuatro lien-
zos de diferentes formatos, disposiciones y con algunas va-
riantes iconograficas, pero que representan la misma esce-
na: la entrega de las llaves de la ciudad de Sevilla a Fernan-
do III°. Tres de las pinturas se encuentran hasta hoy en
recintos religiosos, una en la parte alta de la Capilla de la
Virgen del Topo en la Catedral de Bogota, la segunda en
el crucero de la capilla del Sagrario en la misma ciudad y la
tercera en la Catedral de Santa Fe de Antioquia en la par-
te superior del altar mayor!® (Figs. 1-2). Asi como tantas
otras obras, la historiografia tradicional ha atribuido estas
pinturas al legendario Gregorio Vasquez de Arce y Ceba-
llos y a su taller, a pesar que entre ellas el estilo pictorico
es a menudo disimil. Esta atribucion debio hacerse inicial-
mente por Roberto Pizano en su libro de 1926, Gregorio
Visquez de Arce y Ceballos. Pintor de la ciudad de Santafé de
Bogotd, cabeza vy corte del Nuevo Reino de Granada. La na-
rracion de su vida y recuento de sus obras, principalmente a
través de la pintura que se encuentra en la Capilla del
Sagrario!!. Esta obra perteneceria a una serie pictérica que
el artista habria realizado por encargo y sobre la cual dio

74

Yo

Existe un quinto lienzo en el Museo de Antioquia en la ciudad de Medellin que ha sido titulado Visién de san Fernando y que también se ha atri-
buido a Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos (Reg. 1527). A diferencia de los lienzos citados, esta pintura no representa la entrega de las llaves de
Sevilla por el Rey san Fernando, por tal motivo no se ha incorporado en este estudio. La obra fue donada al Museo en 1947 al parecer por Federico
Restrepo Pizano, quien hasta esa fecha la habia conservado en Paris.

Vives Mejia, 1988, pag. 37.

Pizano, 1926, pp. 93 y 131. Pizano, en su catalogacion identifica dos obras con el tema, la de la Capilla del Sagrario y la que actualmente se en-
cuentra en el Museo Colonial.

IMAGENES DE UN REY SANTO



el siguiente testimonio el fraile dominico Alonso Zamora

a fines del siglo XVII:

“(...) grandes liencos, en que estan de ayrosa, y gallarda
pintura los casos mas principales, y misteriosos, que fi-
guraron del Divinissimo Mysterio de la Eucharistia en
el Testamento Viejo, y los que en el Nuevo pertenecen a
su Sagrada Institucion. Obra toda de pincel de Gregorio
Vasquez Cevallos, en quien se han renovado los primo-
res, viveza, y gallardia, que hasta los tiempos presentes
celebran en el de Apeles los que entienden de este Arte

prodigioso” 2.

Si suponemos que la pintura sobre el Rey san Fernan-
do pertenece a la serie pictorica de la Capilla del Sagrario
mencionada por Zamora, qué papel cumplia ésta den-
tro de su programa iconogrifico, si como lo menciona
el mismo Zamora, el ciclo se ocupa de temas relaciona-
dos con escenas narradas en el Antiguo y Nuevo Testa-
mento®”. Aunque la presente reflexion no es un estudio
sobre la comitencia o la autoria de estas obras, si busca
trazar algunos problemas que podrian ayudar a futuro a
tener una respuesta mas aproximada a estas cuestiones.

Para este andlisis nos valdremos principalmente del
lienzo que hace parte de las colecciones del Museo Co-
lonial en Bogota (Fig. 1)**. Una descripcion de la obra
nos permitird entender mejor el motivo representado
en los lienzos neogranadinos y la posible relevancia que
este tema pudo tener en el Nuevo Reino de Granada.
Esta obra de formato vertical, asi como la de la Catedral
de Santa Fé¢ de Antioquia, dedica la escena principal a
la entrega de las llaves por parte de Abu el-Asan al rey
Fernando III, mientras que en un segundo plano abajo
se observan los batallones del ejercito real entrando a la
ciudad y que podemos identificar como Sevilla debido a
que en el fondo se vislumbra la torre de la Giralda, cam-
panario de la catedral de Santa Maria de Sevilla y sim-
bolo arquitecténico y del poder del catolicismo en esta
ciudad. Arriba en el cielo se encuentra una imagen de la
Virgen vestida de forma conica, tipo alcuza, se trata de
una representacion de la Virgen de los Reyes.

Previo a la reconquista de Sevilla en 1248 el poder al-
mohade en al-Andalus venia sufriendo un debilitamiento

12 Zamora, 1701, Libro V, Cap. XII, pag. 507.
13

Fig. 1 Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos (atribuido), Entrega de las llaves de
Sevilla a san Fernando, segunda mitad siglo XVII, Museo de Arte Colonial, Bogota.

Fig. 2 Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos (atribuido), Entrega de las llaves de
Sevilla a san Fernando, segunda mitad siglo XVII, Capilla del Sagrario, Bogota.

En 1926 Pizano relacionaba 36 obras en la Capilla del Sagrario atribuidas a Gragorio Vasquez de Arce y Ceballos. Las pinturas que entonces

debian conformar el ciclo pictérico referido por Zamora debian ser ocho, Recoleccion del Mand, Campo de los Madianitas, El suefio de Elias, David

danzando ante el Arca, Sansén y el leén, Regreso de los exploradores de Canadn, La Cena Eucaristica, El Lavatorio, entre las cuales no se encontraria la

Entrega de las llaves de Sevilla a San Fernando. Pizano, 1926, pp. 91-94.

Se desconoce el lugar donde originalmente pudo estar expuesta esta obra, sin embargo se sabe que la pintura entr6 a las colecciones del Museo a

14

través de una compra masiva de piezas perteneciente a la Coleccion Pablo Argiez en 1946. Agunas de estas obras, a su vez, habrian pertenecido

en la segunda mitad del siglo XIX a importantes personajes de la ¢lite cultural colombiana como Rafael Pombo y Alberto Urdaneta.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

75

Yo



Fig. 3 Francisco Pacheco, san Fernando recibiendo las llaves de Sevilla, 1634,
Catedral de Sevilla.

importante, en parte debido a los ataques que lograron
proferirles Alfonso VIII de Castilla y Fernando III que
lograron desestabilizar y dividir el imperio. De esta ma-
nera, la sociedad de al-Andalus caracterizada por su hete-
rogeneidad religiosa comenzo a fragmentarse a partir de
1228 a través del surgimiento de nuevos reinos precarios
que luchaban entre si y de los cuales algunos recibieron
el respaldo de los cristianos, situacion que aprovecho Fer-
nando III para tomar Cérdoba en 1236, Jaén y Arjona en
1246 y por ultimo Sevilla en 1248,

El momento representado en las pinturas neogra-
nadinas se ocupa de una escena posterior a la toma de
Sevilla. Segiin la Primera Crénica General que encomen-
do Alfonso el Sabio y Sancho IV en 1289 y que segin
algunos autores espaioles habria servido de base para
el surgimiento de la iconografia fernandina'®, Fernan-
do III habria dado un plazo de un mes a Abu el-Asan y
a sus hombres y seguidores para salir de Sevilla. Trans-
currido ese tiempo, se habria realizado la entrega de las
llaves de la ciudad al rey el 22 de diciembre de 1248.

Sobre este hecho la Primera Crénica General anota que:

“Libradas todas las pleytesias de susto dichas que en
razon del entregamiento de la noble cipdat de Seuilla
fueron traydas, et el rey apoderado ya en el alcacar della,
commo dicho auemos, los moros demandaron plazo al

5 Chejne, 1999, pp. 83s.
16" Cintas del Bot, 1991, pag. 53.

Fig. 4 Francisco de Zurbaran, san Fernando recibiendo las llaves de Sevilla,
1634, Colecciéon Duque Westminster.

rey para vender sus cosas las que non podian leuar; et fue
vn mes el que ellos demandaron, et el rey ge lo dio. El
plazo conplido los moros auien vendido todas las cosas
que vender quisieron; et entregados de su auer, entrega-

ron las llaues de la uilla al rey don Fernando”"".

La iconografia escogida para las pinturas neogranadi-
nas contaba para 1671, aio de la canonizacion de Fernan-
do III, con varios ejemplos. Segiin Torre Farfan, las pin-
turas que muestran a Abu el-Asan postrado a los pies de
Fernando III habrian sido de gran popularidad y devocion
privada en las casas de los sevillanos'®. Como anteceden-
tes debemos nombrar las obras que en 1634 Francisco Pa-
checo y Francisco de Zurbaran realizaron sobre este tema
(Figs. 3 y 4), probablemente en el marco del proceso de
canonizacién de Fernando III. La pintura San Fernando
recibiendo las llaves de Sevilla de Francisco Pacheco que se
conserva en el antecoro de la catedral hispalense, a dife-
rencia de otro lienzo con el mismo tema, se concentra en
la entrega de las llaves por parte del rey Axataf a Fernando
III y adade un elemento repetitivo en las pinturas neogra-
nadinas: la imagen de la Virgen de los Reyes. La presen-
cia de la imagen de la Virgen va a repetirse en versiones
posteriores a la canonizacién de Fernando III ya que su
presencia ayudaba a exaltar a Fernando III como un mo-
narca protegido por la Virgen Maria’.

Primera Cronica General 6 sea Estoria de Espaia que mandé componer Alfonso el Sabio y se continuaba bajo Sancho IV en 1289, publicada por Ramoén

Menéndez Pidal, Nueva Biblioteca de Autores espafioles, Madrid 1906, Tomo 1 pég. 767.

8 Cintas del Bot, 1991, pag. 52.
19 Ibid, pag. 56.

76

Y

IMAGENES DE UN REY SANTO



Por otro lado, la entrega de llaves a Fernando III, firma-
da y fechada por Zurbaran también en 1634 para el con-
vento de la Merced Calzada en Sevilla, hoy en la Coleccion
Duque Westminster, se relaciona iconograficamente con
la obra anterior. Aqui los personajes principales, Abu el-
Asan y san Fernando, estdn en una posicion invertida, y el
hecho se situa a las afueras de la ciudad de Sevilla como lo
apunta la Primera Crénica General, en un portillo que habia
al Occidente de la ciudad llamado “Puerta del Aceituno”*.

Una de las diferencias mas importantes de las obras
de Zurbaran y Pacheco y los lienzos neogranadinos es el
rey Fernando montando a caballo, segiin Cintas del Bot
esta variacion iconografica no seria tan comun e identifica
como uno de los pocos ejemplos una obra anénima de
fines del XVII que se encuentra en el retablo dedicado a
san Fernando en la iglesia del Convento de San Clemen-
te, iconografia que habria sido utilizada también en una
pintura que decord el arco triunfal que se levant6 en la
calle de Sierpes en 1671 con motivo de la canonizacion
del Rey®. Asi las pinturas neogranadinas serian de los
pocos ejemplos que utilizaron esta iconografia que debid
llegar a tierras neogranadinas probablemente a través de
un grabado de Domingo Hernandez de 163222,

ATRIBUTOS DEL REY SANTO:
UNA VIRGEN Y UNA TORRE

En la parte superior de los cuatro lienzos colombianos
se encuentra la imagen de una Virgen quien le dice al Rey:
“Cristo se te entregara y tendran fin tus trabajos” (Fig.
1a). Debido a su vestuario se presenta como una virgen de
forma triangular, tipo iconogrifico comun en la Espafa
y la América barrocas y cuyas imagenes se conocen con
términos como “Virgenes de manto tipo alcuza”, “Virge-
nes triangulares” y “pinturas de estatuas’?. Se trata de la
imagen de la Virgen de los Reyes, escultura que habria
sido llevada a Sevilla por el rey Fernando III, el Santo,
como su acompafante e importante consejera durante la
reconquista de la ciudad hispalense (Fig. 5).

Una leyenda narra que la Virgen se le habria aparecido
un dia al Monarca y le habria prometido ayuda para la

20 Ibid, péag. 54.

2L Ibid, pag. 55.
22

Fig. 1a Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos (atribuido), Entrega de las llaves
de Sevilla a san Fernando (detalle de la imagen de la Virgen de los Reyes),
segunda mitad siglo XVII, Museo de Arte Colonial, Bogota.

e * Fig. 5 Anonimo, Virgen
4 1 delos Reyes, siglo Xill,
L Catedral de Sevilla.

reconquista espaniola del dominio musulman. Después de
la aparicion, el Rey quiso tener una imagen mariana idén-
tica a la Virgen de su vision y por ello habria encargado
la realizacion de tres esculturas®. Segun el jesuita Juan de
Villafafie en su Compendio histérico en que se da noticia de las
milagrosas, y devotas imdgenes de la reyna de cielos en Espana,

Informacion suministrada por Gustavo Vives, véase: http;//colonialart.org/archive/710a-711b/saintferdinand/?searchterm=Domingo%20 Hern%C3%A Indez,

consultada el 16 de junio de 2011. Segiin Héctor Schenone existen ademas otras dos obras con esta tematica, una en el Convento de San Francisco

en Cajamarca datado en el siglo XVII y otra del siglo XVIII del Museo Pedro de Osma en Lima, no obstante el autor no especifica su iconografia.

Schenone, Héctor, Iconografia del Arte Colonial. Los Santos, vol. I, Fundacion Tarea, Buenos Aires 1992, pag. 324.

2 Acosta Luna, 2011, pp. 150 - 179.
2 Hernandez Diaz, 1947, pag. 19.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

17

Yo



Fig. 6 La Giralda, siglos Xll y XVI, Catedral de Sevilla.

las tres habrian sido “inseparables compaferas suyas en
sus exercitos, en batallas, y en sus victorias, atribuyendo
las muchas, que consiguié de los Moros, al patrocinio de
la siempre Virgen Maria; por medio de estas Santas Imdge-
nes”?. Por otra parte, José¢ Herndndez Diaz relaciono estas
tres figuras con tres imdgenes que adn se veneran en Sevi-
lla: la Virgen de las Aguas de la iglesia del Divino Salvador,
y dos imagenes marianas que reciben culto en el conven-
to de San Clemente y en la parroquia de San Ildefonso,
a las que también se conocen con el titulo de los Reyes.

Segtin la leyenda, al Monarca no le satisfizo ninguna
de las tres imagenes talladas a semejanza de la Virgen que
se le aparecid, porque no guardaban parecido con ella®,
Entonces, dos peregrinos, expertos en el arte de la esta-

25 Ibid., pag. 20y Villafarie, 1740, pag. 495.
%0 Hernandez Diaz, 1947, pag. 20.

2T Villafase, 1740, pag. 497.

8 Ibid.

78

Yo

Fig. 1b Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos (atribuido), Entrega de las llaves
de Sevilla a San Fernando (detalle de la Giralda), segunda mitad siglo XVII,
Museo de Arte Colonial, Bogota.

tuaria, se presentaron ante Fernando III y se ofrecieron
para moldear “Una copia de Maria Santisima, en todo
parecida a las sefias, que el Rey daba, pidiendo para ello
solo tres dias de término, y un retrete separado, en que
pudiesen trabajar”?’. Cuando transcurrieron los tres dias,
el Monarca entré en el habitaiculo donde los peregri-
nos trabajaban y vio “La Santa Imagen muy parecida al
Original que havia visto; pero no encontrd a los artifi-
ces; con que se persuadio haver sido Angeles los que la
fabricaron”?®. Desde entonces, el Rey profesd profunda
devocion a esta imagen y dispuso un séquito para su ser-
vicio, que lo formaban una camarera, mayordomos, gen-
tilhombres, capellanes, reyes de armas y guardias, “repar-
tiendo estos oficios entre las Personas Reales, Grandes,

IMAGENES DE UN REY SANTO



Seforas, y Nobles de su Reyno”?. Por otro lado y mas
alla de la leyenda, segtin varios especialistas, la escultura
en madera de la Virgen de los Reyes dataria del siglo xi,
seria de origen francés y habria sido una de las primeras,
si no la primera, imagen de vestir en Espafia®.

Esta imagen mariana habria acompanado asi a Fer-
nando III durante la toma de Sevilla, tanto asi que segin
cronicas populares e historias hagiogréficas, Fernando 111
tras encabezar un suntuoso cortejo al entrar a la ciudad
se dirigio a la mezquita mayor donde entron¢ alli a la
imagen de bulto de la Virgen de los Reyes en una misa
solemne, donde “orando fervorosamente y derramando
l4grimas de gozo y gratitud por el gran beneficio que aca-
baba de obtener del Sefior por intercesion de la Reina de
los Cielos™!. El motivo de la Virgen de los Reyes en la
iconografia fernandina parece haber sido comun en las
imagenes sevillanas que representaban la entrega de las
llaves, en el caso de las pinturas realizadas por Zurbaran
y Pacheco, habria sido Pacheco en su pintura para la Ca-
tedral hispalense quien habria introducido esta imagen
mariana en el cielo de la misma manera que la encon-
tramos en los lienzos neogranadinos (Figs. 1-3). Gracias
a la crénica de imigenes milagrosas marianas espaiolas
del jesuita Villafaiie sabemos que durante el siglo XVII,
siglo de la canonizacion de san Fernando y de la reali-
zacion de los lienzos neogranadinos, a la Virgen de los
Reyes todavia se le rendia un importante culto en la ciu-
dad de Sevilla, veneracion que se ha extendido hasta hoy.

Otro elemento caracteristico de Sevilla en las pinturas
neogranadinas y en especial en la version del Museo Co-
lonial lo representa la torre de la Giralda, nombre con el
que se conoce el campanario de la Catedral de la ciudad
y que después de la Reconquista se fue transformando en
simbolo del poder de la Iglesia Catdlica (Fig. 6). Su ima-
gen fue usada a menudo por los pintores locales para refe-
rirse a través de ella a Sevilla, como fue el caso de Miguel
de Esquivel en 1620 y Bartolomé Esteban Murillo entre
1665-1666 con obras tituladas Santa Justa y Santa Rufina®?.
Parte del campanario de la Catedral sevillana lo conforma
el minarete de la antigua mezquita, construido entre 1184
y 1198 durante el periodo florido de la arquitectura almo-
hade en la ciudad. A este minarete le fue afadido entre
1560y 1568 el cuerpo de campanas de estilo renacentista.
Si bien, las pinturas neogranadinas identifican la escena
en la ciudad de Sevilla a través de la Giralda, la reproduc-
cién de ella esta lejos de ser una fiel copia. Sin embargo,

2 Ibid., pag. 498.

3 Hernandez Diaz, 1947, pag. 28 y Verdi Webster, 2004, pp. 263 y 265.

31 Palomero Paramo, 1983, pag. 17., Garzon, 1954, p. 72.
32 Kagan, 1998, pp. 75 - 108.
3 Quiles, 2005, pg. 65.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

y a pesar de las diferencias en su representacion, el he-
cho que la imagen de la Giralda esté presente en todos
los lienzos neogranadinos mencionados puede tener que
ver, ademds, con el reconocimiento de esta construccion
como simbolo de la arquidiécesis de Sevilla de la cual de-
pendieron originalmente las didcesis americanas (Fig. 1b).

CONCLUSIONES:
APROXIMACIONES HACIA UNA DATACION

Sabemos que tanto en el Nuevo Reino de Granada
como en otras poblaciones del Virreinato del Peru ya se
rendia cierto culto o, por lo menos, reconocimiento al rey
Fernando III antes del proceso de canonizacién. Por ejem-
plo, el cronista Juan de Castellanos en sus Elegias de Varones
Ilustres de Indias de fines del siglo XVI se referia a él como
“el rey santo”, asi como en las Catedrales de la ciudades
de Santiago del Estero, de Buenos Aires y de Asuncion
poseian altares dedicados a san Fernando antes de su ca-
nonizacion®’. Sin embargo, al basarse las obras del Museo
Colonial y de la Catedral de Santa fé de Antioquia en una
fuente grabada de 1632 éstas deben enmarcarse cronologi-
camente en el siglo XVII y sobre todo dentro del proceso
de canonizacion del rey santo que comenzé en 1622 y fina-
lizo en 1671. Basados en esta premisa, podemos suponer
que las cuatro pinturas aca mencionadas obedecen a una
cierta produccién masiva de la imagen de Fernando III re-
cibiendo las llaves de Sevilla que pudo tener como fin pro-
pagar el culto al nuevo santo como simbolo de la unién del
catolicismo y la monarquia espaiiola en una misma figura.

Sin embargo, de ser asi, esta campaia no habria tenido
mayor acogida, debido a que mas all4 de los lienzos men-
cionados, la escogencia de san Fernando como patrono
de la Catedral de Santafé de Antioquia de fines del siglo
XVIII y de haber fundado un municipio en su honor en
el departamento de Bolivar a orillas del rio Magdalena en
1759, el culto a san Fernando no parece haber contado con
mayor respaldo popular en territorio colombiano, siendo
pocas las imagenes de él que aun se conservan.

Por otro lado, las pinturas mencionadas se constituyen
en los pocos ejemplos directos de la representacion de la
historia de la Reconquista espaiiola en el arte neogranadi-
no, historia que antecedi6 la conquista del continente ame-
ricano y que marcé la manera como debia ser propagada la
religion catolica y sobre todo la devocion a la Virgen Maria
como principal aliada en la conquista de espiritus infieles.

79

Yo



BIBLIOGRAFIA

Acosta Luna, Olga Isabel, Milagrosas imdgenes marianas en el Nuevo Reino
de Granada, Iberoamericana / Vervuert, Ars Iberica et Ameri-

cana, Madrid / Frankfurt, 2011.

Arellano, Ignacio J., Escudero, Manuel und Pinillos, Carmen M. (eds.),
El Santo Rey Don Fernando, Universidad de Navarra - Edition
Reichenberger, Pamplona- Kassel, 1999.

Chejne, Anwar G., Historia de Esparia musulmana, Catedra, Madrid, 1999.

Cintas del Bot, Adelaida, Iconografia del Rey San Fernando en la pintura de
Sevilla, Diputacion Provincial de Sevilla, Sevilla, 1991.

Garzon, F., Vidas populares: San Fernando Rey de Esparia, Editorial Apos-
tolado de la prensa, Madrid, 1954.

Herndndez Diaz, Jos¢, La Virgen de los Reyes. Patrona de Sevilla y de la Ar-
chididcesis. Estudio iconografico, imprenta Sudrez, Sevilla, 1947.

Kagan, Richard L., “Urbs and Civitas in Sixteenth- and Seventeenth-
Century Spain”, en: Buisseret, David, Envisioning the City: Six
Studies in Urban Cartography, Chicago 1998.

Morales de Gomez, Teresa y Garcia Riveros, Patricia, Gregorio de Arce y
Ceballos. Coleccién de Obras, Instituto Colombiano de Cultura -
Museo de Arte Colonial, Bogota, 1996.

Palomero Paramo, Jesus Miguel, Las Virgenes de la Semana Santa de Sevi-
lla, Biblioteca de Temas Sevillanos, Sevilla, 1983.

Pizano, Roberto, Gregorio Vidsquez de Arce y Ceballos. Pintor de la ciudad
de Santafé de Bogotd, cabeza y corte del Nuevo Reino de Granada.
La narracion de su vida y recuento de sus obras, Camilo Bloch (ed.),

Paris, 1926.

80

Yo

Quiles Garcia, Fernando, Por los caminos de Roma. Hacia una con-
figuracion de la imagen sacra en el barroco sevillano, Mifio y

Davila Editores, Buenos Aires, 2005.

Rubial Garcia, Antonio, La santidad controvertida, Hagiografia y con-
ciencia criolla alrededor de los venerables no canonizados de

Nueva Espana, FCE- UNAM, México DF, 1999.

Verdi Webster, Susan, “Shameless beauty and worldy splendor on the
spanish practice of adorning the Virgin”, en Thuno, Erik y Wolf,
Gerhard (eds.), The Miraculous Image in the Late Middle Ages and
Renaissance, Memorias del congreso celebrado en el Max-Planck-
Institut fir Kunstgeschichte Rome (31/05,/2003-2/06,/2003),
“LErma” di Bretschneider, Roma 2004, pp. 249-271.

Villafaie, Juan de, Compendio histérico en que se da noticia de las milagro-
sas, y devotas imdgenes de la reyna de cielos, y tierra, Maria Santisi-
ma, que se veneran en los mas celebres santuarios de Espaiia, segunda
impresion, aumentada por su autor, Imprenta y libreria de Manuel

Ferndndez, frente de la Cruz de Puerta Cerrada, Madrid, 1740.

Vives Mejia, Gustavo Adolfo, Inventario del patrimonio cultural de Antio-
quia I1. Colecciones de Santa Fe de Antioquia, Secretaria de Educa-
cion y Cultura de Antioquia, Medellin, 1988.

Zamora, Alonso, Historia de la Provincia de San Antonio del Nuevo Reyno
de Granada del Orden de Predicadores, Imprenta de Joseph Llopis,
Barcelona, 1701.

Primera Crénica General 6 sea Estoria de Espaia que mandé componer Alfon-
so el Sabio y se continuaba bajo Sancho IV en 1289, publicada por
Ramon Menéndez Pidal, Nueva Biblioteca de Autores espafio-

les, Madrid, 1906.

IMAGENES DE UN REY SANTO



MEMORIAS DE APARIENCIAS.
ENTRE LA REPRESENTACION TEATRAL Y EL RETRATO DE GRUPO

LEONTINA ETCHELECU / ARGENTINA

as “memorias de apariencias” eran la descripcion del

tipo de escenografia que los autores de piezas teatra-

les también definian; una forma de limitar la exa-
cerbacién decorativa de las obras por ellos escritas. Ocurria
que muchas veces los excesos de la “puesta en escena” opa-
caban el brillo propio de la letra escrita. Luego, los “maes-
tros de invenciones” hacian en base a estas memorias los bo-
cetos preparatorios para las decoraciones pintadas.

En celebraciones de toda indole, los artistas responsa-
bles de levantar escenarios, articulaban los decorados en
un habil manejo de estrategias de comunicacién, tendien-
te a conformar tanto a sus comitentes como a espectado-
res curiosos.

En el Pert virreinal la aficion por las comedias no le
fue en zaga a ciudades como Madrid y por ejemplo, los
autos sacramentales que crecieron “al amparo de la fiesta
de Corpus Christi”! estaban a la orden del dia, para una
poblacién tan afecta a narraciones teatralizadas. Para lle-
varlas a cabo, se utilizaban elementos o maquinarias toma-
das de las memorias de apariencias escritas por los autores
teatrales que fueron readaptadas sirviendo también a los
fines exaltatorios y propagandisticos del rey o de la iglesia.
Luego, se preparaban bocetos y los “maestros de invencio-
nes” eran los encargados de intentar poner en funciona-
miento verdaderas tramoyas en aras de levantar especticu-
los que despertaban la admiracion de todos.

Podemos leer en un contrato de la época colonial, las
comisiones para la construccion de arcos para esa ocasion
religiosa, que da cuenta de la “produccion escénica” que
la misma demandaba:

Pedro de Aranda, maestro arquitecto, con los dueios de
telares de los chorrillos: Francisco Canales, Dionicio de
Cardenas, Felipe de la Cruz, Andrés Solano, Diego de
Chavez, triunfal para hacer un arco para la fiesta del Corpus
Chvristi, para maestrear el arco triunfal en la plaza mayor, con-
forme al mapa y que quede con perfeccién y a satisfaccién de
los dicho diputados del oficio, debiendo ser el adorno del arco
de plata y tafetdn de ndcar y con lienzos, por cuyo trabajo se le
pagard 100 pesos.

(Prot. 293/562. ff. Esc.: Juan de Saldafia, 10 -V - 1691)*.

Ejemplo de algunos de estos escenarios lo vemos refle-
jado en los cuadros sobre la procesion de Corpus Chris-
ti de la ciudad de Cusco. Los artistas locales ofrecieron
alli un espectiaculo magnifico al mas importante dogma
cristiano.

Esta serie se halla hoy dia en el Museo Arzobispal de
Cusco, donde se conservan 12 cuadros de los 16 conoci-
dos. Los restantes cuatro estdn en la ciudad de Santiago
de Chile, en colecciones privadas. Podemos ver en la serie
distintos momentos de la procesién de Corpus Christi. La

Portus Péres, Javier, La Antigua procesion del Corpus Christi en Madrid. Madrid, Comunidad de Madrid, 1993, pag. 220.

Citado por Cornejo Bouroncle, Jorge, Derroteros de arte cuzquerio, Cusco, Ediciones Inca, 1960, pig. 85.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

81

Yo



serie estd datada por la mayoria de los autores entre 1675
y 1685.

Los artistas que la hicieron supieron cooptar las espe-
ciales circunstancias que se sucedieron alli desde la llegada
del obispo Manuel Mollinedo y Angulo en 1673.

En esta oportunidad y para ejemplificar el tema que
nos nuclea sobre “La imagen del poder”, he elegido dos
cuadros de la serie, el del “Corregidor Alonso Pérez de
Guzman”, y del “Obispo Manuel Mollinedo y Angulo sa-
liendo de la Catedral”. Son los retratos de ambas autori-
dades locales situadas en el centro de los lienzos, acompa-
nadas por sendos séquitos. En sus figuras los artistas han
subrayando las caracteristicas esenciales de cada cargo,
destacandose en ellas los atributos, las marcas de condi-
cién y de rango que parecen prevalecer sobre otras dimen-
siones figurativas.

La hipotesis que pretendo demostrar es que los retra-
tos de estos dos personajes han sido pintados exacerban-
do la teatralizacion de sus personas, esto es que estarian
cumpliendo con una suerte de “funcionalidad retratada”,
detras de la cual se ocultaria el verdadero interés de sus
protagonistas: el de ser parte de una representaciéon vero-
simil, pero que contiene una ficcion.

Lo que quiero sefialar, es que habria una competencia
entre el supuesto tema que hace de marco -la exaltacién
eucaristica-, y la ostentacién sistematizada de los simbo-
los de poder y demostraciones de obediencia por parte
de algunos grupos de concurrentes que también aparecen
pintados, que ensombrecerian la liturgia de la fiesta, que
se ve modificada en su valor religioso por este juego de
alteraciones.

Las disposiciones de Trento sobre la celebraciéon de
Corpus Christi marcaron la posesion del espacio urbano
por parte de la hostia consagrada, y esto convierte al des-
file procesional en eucaristico por formar parte del oficio
del dia de Corpus. De esta forma, la plaza que nuclea la
catedral se embebe de la sacralidad y solemnidad que la
celebracion conlleva.

El desembarco de la fiesta de Corpus Christi en los
Andes fue potenciada por las disposiciones del virrey
Francisco de Toledo quien habia dispuesto en 1572 que la
fiesta del Corpus se celebrara en cada provincia y “...al mis-
mo tiempo regulé la festividad, disponiendo la participacién de
los gremios y otros sectores de la poblacién”™.

Las formas de cultura expresiva que impusieron los
espafoles, como las danzas, los autos sacramentales, las

fiestas civicas, patronales, entre otras, se incorporaron en
un Cusco habituado a ser el centro de ceremonias, dentro
de un contexto resignificado, a la luz de las nuevas moda-
lidades de exaltacién del misterio eucaristico.

En estas apropiaciones del otrora espacio sagrado en
tiempos del incanato, el comportamiento de las autorida-
des civiles y eclesidsticas dentro de los cuadros, fueron un
buen ejemplo de como el poder en la época colonial se
representaba a si mismo con fines de legitimacion, y a la
vez, como era utilizado por grupos subalternos.

En primer lugar, de la simple observaciéon de los re-
tratos del Obispo y del Corregidor se desprende la im-
portancia del protocolo en la vida colonial sobre todo en
época de festividades. Las Leyes de Indias contemplaban
el orden jerarquico en las procesiones y desfiles publicos.

En Corpus siempre fue espinoso establecer el orden de
prelacion y precedencia de los participantes y mas de una
vez estas circunstancias fueron motivo de conflictos. La
autoridad civil, el corregidor, y la eclesiastica, el obispo, en
estos cuadros de la serie, ponen en evidencia sus pleitos en
cuanto al tema de la precedencia ;quién antecede a quién’?
Para resolver la contienda, el pintor haciendo gala de inge-
nio, retratd a cada uno en un cuadro auténomo, como lo
sefiala el historiador peruano Luis Wuffarden “cada funcio-
nario es protagonista de su propio cortejo™.

EL RETRATO DE GRUPO

Para poder coadyuvar a entender la original composi-
cién de la imagen del poder que trasuntan estas dos pin-
turas, he tenido en cuenta ciertas caracteristicas que se
aplican al género de pintura conocido como el retrato de
grupo holandés.

Considero que esta visién seria una contribucion a la
lectura estética sobre la serie del Corpus de Santa Ana,
enriqueciendo el estudio de su estructura compositiva,
pero ademds, ayudaria a analizar las analogias de practicas
metodologicas que constituian la forma de trabajar de los
talleres cusquenos del periodo de estas pinturas.

Este género pictérico se desarrolld ampliamente en la
pintura flamenca’. Por citar algiin ejemplo cabe destacar
los cuadros de corporaciones militares que fueron retrata-
dos por Frans Hals y de Cornelis Ketel. Pero me he basado
en los lineamientos que Alois Riegl describe en su obra
“El Retrato de Grupo Holandés”. Cultor de la doctrina de

Flores Ochoa, J. La Linda en el Corpus Christi Cuzquerio. Talleres gréficos J.L., Cusco, 2000, pag. 12.

Whuffarden, L.E. La serie del Corpus: Storia, pintura e finzione nel Cusco del secolo XVII, En Catdlogo: La processine del Corpus Domini nel Cusco.

Fondo Pro Recuperacion del Patrimonio Cultural de la Nacion, Lima, 1996.

siglo XVII, en Van de Wetering, Ernt, Rembrandt the Painter at work.

82

Yo

El tema del retrato de grupo puede ampliarse en Riegl, Alois, El retrato de grupo holandés, también en Ayala Mallory, Nina, La pintura flamenca del

MEMORIAS DE APARIENCIAS



Detalle de La Compafiia del capitan Allaart Cloeck y su teniente Lucas Jacobsz,
por Thomas de Keyser, 1632, Coleccion del Rijksmuseum.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO




la posible direccion de la voluntad artistica, que funciona
ensenando al ojo, y esto es lo que constituiria el verdade-
ro “régimen visual” de una época. En palabras de Riegl:
“toda voluntad humana estd dirigida hacia lograr una satisfacto-
ria relacién con el mundo”. Es decir, que esta voluntad artis-
tica no goza de una libertad creativa en la eleccion de sus
formas compositivas o expresivas.

El comun denominador de esta modalidad del retra-
to de grupo holandés, fue captar la personalidad de cada
sujeto que mantenia un lazo de comunicacion visual con
su companero de grupo. El juego de miradas entre los
personajes y el espectador, alertaba sobre la finalidad ul-
terior de la pintura: el uso social de la imagen y su multi-
plicacion indefinida mas alld de su época y de su historia,
perdurando en la memoria colectiva, para que la misma
pintura sirviera para varios usos.

En la serie de Corpus los protagonistas en cada una de
las bandas horizontales del plano compositivo, configuran
retratos de grupo fusionados en una accion que los conec-
ta por igual, la fiesta al Santisimo Sacramento. Para poder
hacer esto los artistas tuvieron que acercarse a la sociedad
y captar la psicologia de los personajes. Los pintores con-
tinuaron haciendo un tema religioso —el Corpus Christi-,
pero encontraron una forma de ejemplificar el escenario
politico a través de una de sus caras: la union de los dos
poderes, el espiritual y el temporal.

Observemos el cuadro del corregidor. El plano compo-
sitivo ha sido divido en 3 bandas o registros horizontales.
Los sujetos retratados en cada uno de ellos constituyen un
cuadro de grupo, y representarian la propia division de los
estratos sociales en ese periodo.

En el primer registro del cuadro, puede verse la nueva
“clase social”, cada vez mas consolidada; en el segundo
grupo o centro del pano, la “corte virreinal”, encabezada
por el corregidor del Cusco, la méxima autoridad civil,
que a falta de escolta propia, prefirio desfilar con los cléri-
gos vestidos con su alba blanca, sin que esto significara un
menoscabo en sus atribuciones, por el contrario se hizo
retratar inmediatamente después de pasar por debajo de
un arco triunfal, que remite a las entradas reales.

En cuanto al ultimo registro -la parte superior-, la vie-
ja elite de la sociedad peruana del siglo XVII, conforme a
su estatus fue retratada con sus sirvientes y dentro de un
espacio cuasi sacral: compartiendo escenario con el altar
efimero, con imagenes de Cristo en la Cruz, y la virgen,
pletdrico de espejos y esculturas de angeles, entre cortina-
dos rojos de pesadas telas, rematado por un friso de pintu-

6

ras con representaciones angélicas y paisajes idilicos. Los
grupos de personas a cada lado del altar semejan imagenes
dentro de un retablo, que estin siendo observadas cual
esculturas de bulto, por los individuos del primer registro,
o sea la banda inferior. Esta disposicion podria deberse a
que los artistas han querido subrayar la separacion entre
un espacio sacro (el que comparten con el altar) y un espa-
cio profano, el del primer plano.

En cuanto al cuadro “Mollinedo saliendo de la catedral”
también dividido en 3 registros, aunque mas sutilmente. El
obispo ocupa el centro, podemos decir que el formato casi
cuadrado de esta tela permite visualizar la fachada de la cate-
dral que fue concluida en 1654, y la capilla abierta y votiva
del Triunfo cuya iglesia fue edificada recién a partir de 1666.
Teniendo en cuenta que la datacion de esta serie es ca. 1675,
llama la atencion el ensanchamiento del plano pictdrico que
hace el artista, cuando para la época de las pinturas la expla-
nada de la catedral ya no presentaba esa fisonomia.

Aparentemente la representacion plastica que realiza-
ron los pintores, plantea una suerte de montaje esceno-
grafico que se valio de la parafernalia barroca para cons-
truir un espacio en donde los miembros de cada grupo de
autoridad -el del obispo y el del corregidor-, tuvieran la
ocasion de exponerse y que sus retratos dieran cuenta de
su importancia dentro de la comunidad.

Pero ;hasta qué punto tendria sentido aprovechar el
marco religioso, contratar pintores mestizos, retratar al
obispo y al corregidor y hacer una serie no hagiogrifica,
sino de 16 cuadros que trata el mismo tema, pero con dis-
tintos protagonistas, simples vecinos de la ciudad, y todos
para la misma parroquia de indios?

Una alternativa para este interrogante podria ser la
concepcion teatralizada de incluir retratos de grupos de
individuos dentro de una serie. El enfoque serial dado al
tema le habria permitido una suerte de efecto multiplica-
dor que facilitaria darle apariencia historica a hechos fic-
ticios®, simulando un conjunto de personas reunidas para
rendir culto al Santisimo, en una supuesta manipulacion
de tiempos heterogéneos, dentro de un escenario conven-
cional al modo de representacion y al tipo de festividad.

Pero también, en la “serie”, cada personaje alrededor
del cual se organiza la pintura, tiene el mismo rango del
personaje del cuadro contiguo; no existen jerarquias ni su-
bordinados en la serie. Cada retrato tiene la importancia
en si mismo. Seran los simbolos los que marquen las dife-
rencias entre el conjunto y los personajes, connotando a
cada retratado.

El cuadro del Obispo Mollinedo saliendo de la catedral. El edificio de la catedral que se aprecia corresponde a la época anterior del terremoto que

sacudio a Cusco en 1655 y que destruyo la antigua catedral. La pintura esta datada posteriormente y no se entiende porque el artista no represento

la nueva iglesia. Cfr. Wuffarden, op.cit.

84

Yo

MEMORIAS DE APARIENCIAS



El corregidor Alonso Pérez de Guzman. Cuadro
perteneciente a la serie del Corpus de Santa
Ana, Andnimo, ca. 1675-1685, Museo Arzobis-
pal de Cuzco.

El obispo Mollinedo saliendo de la catedral, cua-
dro perteneciente a la serie del Corpus de Santa
Ana. Anénimo, ca. 1675-1685. Museo Arzobispal
de Cuzco.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 85
Yo



Parroquia de San Cristébal. Cuadro perteneciente a la serie del Corpus de Santa
Ana, Anénimo, ca. 1675-1685, Museo Arzobispal de Cuzco.

Sugiero que los pintores recrearon una celebracion a
partir del papel jugado dentro de la sociedad virreinal,
por cada uno de los personajes de las pinturas. Los su-
puestos protagonistas han sido reproducidos rodeados de
una multitud y al mismo tiempo estin despegados de los
demds componentes de las pinturas. De este artificio re-
sultaria un beneficio extrinseco al encargo de los lienzos,
y es que la serie encarnaria un manifiesto providencial al
logro de un fin.

Este fin se va evidenciando a medida que se llenan los
espacios de simbolos de ostentacion de podet’, compo-
niendo un mapa de significaciones cuyas ramificaciones
se entroncan en un lenguaje univoco que se le ensefa a
un espectador avezado en captar mensajes a través de la
plastica.

Entonces los cuadros deben ser vistos desde la repre-
sentacion de grupos de poder que actuaron conforme a
la evocacién o al significado que quisieron darle a cada
pintura sus comitentes, dentro del lenguaje que todos en-

tendian, sobre las personas de los 3 registros horizontales
de cada uno de los cuadros.

En cada obra estos retratos de grupos se van colocando
en los lienzos escalonadamente (segun los registros hori-
zontales) hasta la configuracién final, articulindose por
obra y gracia de la retorica visual, hasta levantar un esce-
nario cristiano de apariencia convencional.

En esta funcion la representacion teatral que adquiere
la fiesta religiosa actia como una verdadera “memoria de
apariencias” que consagra en su celebracién a los pintores
como “maestros de invenciones”, bajo el mecenazgo del
poder de turno.

Considero que hay un uso de estas imdgenes que tras-
ciende la mera representacion de tan augusta fiesta. En
esta funcién siguen transmitiendo a su entorno un mensa-
je cifrado que transformaria la imagen en sonido.

En el cuadro del Corregidor, los donantes, una mujer
nativa con dos niftos® estan en actitud de orantes ante el
paso del Corregidor Alonso Pérez de Guzman. Con este

Quien lleva las varas del palio, quien acompana al cortejo del obispo, quien porta el estandarte real, quien entra primero, quien precede a quien,

quien estd identificado como alférez real de su majestad, quien lleva la cruz de Santiago, quien ostenta una marca de condicion, quien viste mangas

de encaje, etc.

dos nifios pequefios, que podrian ser sus nietos. Cfr. Wuffarden, Ibid.

86

Yo

Presumiblemente se trataria de una mujer perteneciente a alguna etnia, que denota jerarquia por llevar un prendedor tupu, y estd acompanada por

MEMORIAS DE APARIENCIAS



proceder ambivalente, sus retratos “orantes” emitirian se-
fales a su entorno, a su Dios, al espectador y por supues-
to, al “venerado” corregidor, retrato central del cuadro.

Asi parecieran reconocerle obediencia pero a la vez,
demuestran con el poder de su encargo (el pagar por el
cuadro), que no se sujetan a un orden superior, sino que
el poder temporal de la realidad del Cusco colonial es una
forma abierta en la que se yuxtapone la politica con la
religion.

Creo distinguir en los cuadros el concepto que los
nuclea y que permitié que la serie tuviera sustento. Cada
lienzo es legitimamente semejante con la realidad y fue-
ron hechos para un publico que responde al alfabetismo
visual’ de una manera cuasi natural.

Pero es ese el punto. Cudnto mas verosimil menos real.
La excesiva y minuciosa performance nos hace sospechar
en un “montaje sobre injertado que transgrede los limites de la
ley de semejanza: se asemejaba a todo, luego no se asemejaba a
nada”'°.

La esencia o motivo principal quedaria sublimado en
la representacion oficial de la celebracion, espacio recrea-
do para la estructuracién de una compleja trama de ne-
gociaciones que debieron articularse de manera que en
la composicion no quedaran develados los antagonismos,
sino mas bien, que cada personaje se comportara de un
todo de acuerdo a los postulados y protocolos establecidos
por las distintas ordenanzas y costumbres existentes para
este tipo de ceremonia religiosa.

Recordemos la division en tres registros del campo
pictorico; el inferior donde se agrupa el grueso de los ha-
bitantes, indigenas, mestizos, negros, criollos, etc.; el se-
gundo registro conformado por el grupo que acompana
la figura de la autoridad; y el tercer registro, integrado por
personajes y decorado en un juego de mimetizacion, ac-
tuando de “fondo” no de figura.

La coexistencia de tantos personajes y otros elementos
que interactiian con el espectador, hace que la composi-
cion se balancee, neutralizando la actitud protagonica de
cada una de las autoridades y la devocion displicente de
los donantes, ubicados en el primer plano; pero también
evidencia la relevancia de ambos agentes sociales dentro
de su entorno.

9

De esta forma vemos que los personajes y demds ele-
mentos compositivos del campo visual, se entregan a los
juegos permutativos de la semejanza'!, por lo cual pode-
mos identificar la fiesta y la reconocemos como la maxima
celebracion de la cristiandad, pero esta semejanza no es la
original, no solo por no corresponderse con los sucesos
tal y como ocurrian en la época de datacion de la serie
(ca.1675), sino también, porque los documentos, nos re-
velan las rivalidades entre los actores principales de las
escenas'?.

El artista unifica los distintos momentos de la narra-
cién pictérica recurriendo a la division de la serie por re-
tratos de grupo. Cada cuadro se comportaria como si fue-
ra el retrato de un grupo auténomo que acompana, al co-
rregidor, al Obispo, a un alférez real, etc.

Es cierto que la visible devocién al Santisimo da una
cierta coherencia a la composicion, pero la actitud de los
grupos, el lenguaje corporal, gestual, las modalidades de
sus apariencias, sus atributos, etc., fracciona la mirada
del espectador en tantas partes como intereses encubra
la pintura.

Tenemos que ver la produccion de estas dos imagenes
dentro de la trama social en que se arraiga y que las ali-
menta, por ello el género de retrato de grupo es el que se
adecua a la estructuracion mental del periodo colonial,
en donde el tema de la presuncion y de la exhibicion de
las personas, era tan importante como la ostentacion del
cargo mismo. En una época en que los juicios demora-
ban afios en resolver cuestiones de filiacion y derechos de
continuidad, el simbolismo ritual pesaba ante la falta de
legitimacion de derecho.

Un problema a mediados del siglo XVII fue dirimir la
eleccion del alférez real entre los 24 electores. El alferazgo
fue un cargo de honor ambicionado por quienes se decian
descendientes de Guayna Capac, como por los que no po-
dian esgrimir tal filiacién de origen. Esta situacion dio
lugar a numerosos recursos judiciales lo que hizo que la
institucion se “privatizara” pasando de padre a hijo.

Varios protocolos notariales dan cuenta de esto en
el Archivo Departamental de Cusco y recogen estas re-
yertas que quedaron zanjadas recién con el virrey duque
de la Palata que hizo lugar a una peticion de los incas

Cummings, T. y Rappaport, J. Between Images and Writing: The Ritual of the King’s Quillca. En Colonial Latin Review, Vol. 7, n° 1, 1998.

10 Didi-Huberman, G., Ante el tiempo, Adriana Hidalgo editora, Bs. As, 2008, pig. 125.

" Didi-Huberman, op. cit., pag. 124.

2 Millones, L. Las ropas del Inca: desfiles y disfraces indigenas coloniales. En Revista de Critica Literaria Latinoamericana, Aio XXI, n° 41. Lima-

Berkeley, 1995, pp.51-66. Este autor sefiala que los privilegios de la nobleza sometida debieron ser refrendados judicialmente a través de procesos

que examinaban la sucesion y derechos reclamados por quienes decian ser descendientes de las panacas reales, frente a casos de una generacion

de caciques designados por la corona basados en genealogias imaginarias y dinero. En el mismo sentido puede consultarse, O’Phelan Godoy, S.

Kuracas sin sucesion. Centro Bartolomé de Las Casas, Cusco, 1997.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

87

Yo



nobles para que el derecho de elector pudiera trasladarse
sucesoriamente.

No sorprenderia que los artistas eligieran como una mo-
dalidad de trabajo encarar una serie en la que se unifica-
ran los distintos intereses, recurriendo a retratos de grupo,
coincidentes con las franjas horizontales, de suerte tal que
cada uno de ellos pudiera recortarse del resto y adquiriera
importancia propia para el representado o comitente.

Las pinturas son imagenes “auditivas” que se manifies-
tan a través de los elementos que las construyen y son estos
los que nos dan las pautas para presumir los pactos entre
bambalinas que se estin dirimiendo a través de la plastica.

El alfabetismo visual en que fueron “educados” los
nativos, ha dado sus frutos. El discipulo mestizo superd
al maestro europeo o criollo, de tal forma que el arte se
convierte en un ardid funcional al clientelismo de la socie-
dad del periodo colonial medio. Dentro de este espectro,
tanto podia ser un criollo, un mestizo o un miembro de
una jerarquia inca quien podia pagar por un cuadro.

Estos dos cuadros sobre la procesion de Corpus Chris-
ti son mas un desfile triunfal alrededor de las autoridades
civiles y eclesidsticas, que una ceremonia de devocion al
principal dogma de la Iglesia Catolica.

Estos lienzos son la contribucion al mas alto valor
conferido a la pintura: el de dar cuenta. El pueblo debia
“creer” en la vision representada, segin la ejecucion del
rango de las figuras presentes en cada uno.

Destinados a ser un vehiculo de comunicacion de las
estrategias que se llevaban a cabo entre pintores y comi-

88

Yo

tentes, mientras se sustanciaban los juicios por presuntos
derechos sucesorios de ser declarados descendientes de las
panacas reales.

Dentro de esta concepcion politica, pero sin perder de
vista la lectura religiosa de la serie, los comitentes utilizan
esta fusion de modalidades y le encomiendan a artistas un
tema religioso en donde a pesar de la inclusién de su pro-
pia persona como donante/orante, sus retratos estarian
destinados a posicionarse dentro de sus comunidades en
los roles que pretendian legitimar o alcanzar, y encontra-
ron en el retrato pintado, el marco sagrado que la fiesta
religiosa les permitio sobre injertarse uniendo su imagen
en un retrato auténomo dentro de un enfoque serial que
le dio apariencia histérica a un hecho ficticio o por lo me-
nos no resuelto.

Concluyendo, las autoridades del corregidor y del obis-
po que desfilan junto a sus séquitos, con su presencia en
cuadros autdbnomos también, se convierten en garantes de
los pactos entre bambalinas que se estarian dirimiendo a
través de las pinturas.

Articulada la serie como si fueran piezas de un rompe-
cabezas, donde hay algunos elementos que fueron cambia-
dos ex profeso, los retratados no constituyen una totalidad
hermética, sino que van mudando constantemente segin
el devenir de las reglas del coloniaje. Pero juntos dan la
apariencia de un “microcosmos compacto y organizado”.
Sin embargo, las figuras no parecen moldearse en la obe-
diencia al culto, ni a un orden de prelacion preexistente.

MEMORIAS DE APARIENCIAS



EL REY EN LA HOGUERA:
LA DESTRUCCION
DE LOS RETRATOS DE LA MONARQUIA EN VENEZUELA

JANETH RODRIGUEZ NOBREGA / VENEZUELA

sta Ponencia pretende explorar la imagen del poder,

en este caso politico, desde una perspectiva diferen-

te a la acostumbrada. Para ello nos detendremos a
analizar las practicas iconoclastas que se produjeron en
las primeras décadas del siglo XIX cuando se destruyeron
los retratos del rey Fernando VII y todos los simbolos
del poder monarquico en Venezuela. Esto nos permitira
evidenciar la continuidad en el imaginario colectivo de
unas practicas y simbolos que nos hablan del reconoci-
miento del poder de la imagen, elemento clave de la cultu-
ra barroca.

EL RETRATO DEL REY
COMO IMAGEN DEL PODER EN CARACAS

Durante el periodo de dominacién hispanica era fre-
cuente hallar la constante presencia de retratos de miem-
bros de la monarquia espafola, especialmente del rey, en
las instituciones oficiales y en la intimidad de los hogares
caraquefios. La distancia que separaba al monarca de sus
posesiones americanas era salvada simbolicamente por
el envio de su efigie, en pintura y escultura, ademis de
los innumerables grabados e ilustraciones de libros que
servian a los artistas locales para conocer y copiar su fi-
gura. Asi no resulta extraiio encontrar en los inventarios
de bienes, sin importar la posicién social y econdmica
del testador, frecuentes menciones a la posesion de estos

1
Caracas, 2002, pags. 20 y 30.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

retratos, los cuales se convertian en una prueba de fide-
lidad a la institucién monarquica, mas que a un rey en
si mismo. Podriamos citar tan sélo a modo de ejemplos
las testamentarias de don Manuel Felipe de Tovar, quien
lleg6 a poseer veinticinco retratos de diferentes miem-
bros de la Casa de Austria en 1678; o la de don Antonio
Pacheco, conde de San Javier, quien contaba con “unos
retratos de Ntro Rey Felipe V, doiia Maria Luisa de Saboya,
Isabel Farnesio y el principe don Luis” en 1743,

A su vez, los retratos solian reemplazar la presencia fi-
sica del rey en diversos acontecimientos sociales: como las
juras, natalicios, onomasticos, matrimonios y exequias rea-
les. En estas festividades publicas se acostumbraba colocar
un retrato del soberano, a veces acompafiado de uno de su
consorte, en un entarimado en la plaza mayor de cada po-
blado, desde el cual presidia las fiestas que se efectuaban
en esos espacios. De igual manera, en las sedes de los cabil-
dos civiles de las ciudades americanas, un retrato del rey
presidia desde un dosel todas las actividades cotidianas.

Por lo general, estos retratos no eran de gran calidad
artistica, en ocasiones se limitaban a ser grabados de papel
coloreados, mientras en otras circunstancias encontramos
referencias a lienzos de mas de una vara de alto, con sus
molduras doradas. En ambos casos se trataba habitual-
mente de retratos imaginarios, con rostros estilizados,
producto de la fantasia del artista, que no respetaba del
todo las semejanzas fisondmicas al estar inspirados a su
vez en imagenes tomadas de libros y estampas.

Carlos Duarte, Patrimonio hispdnico venezolano perdido, con un apéndice sobre el arte de la sastreria, Biblioteca de la Academia Nacional de la Historia,

89

Yo



Asi estos retratos se limitaban a ser vehiculos de pro-
paganda del poder al representar al rey portando insignias
convencionales como la corona, la banda celeste y blanca,
el cetro o baston de mando, la espada y el collar de la
orden del Toison de oro. De vez en cuando lo mostra-
ban de cuerpo entero, otras veces de busto, posando en
un espacio interior que rememoraba al palacio o al tro-
no, con algiin cortinaje rojo enmarcando la composicion.

DEL DOSEL A LA HOGUERA

Como bien acota Landavazo, “justo en los afios en
que se produjo el proceso que habria de desembocar en
la independencia americana, el monarca espafiol recibio
las expresiones de adhesion, amor y lealtad mas profusas
y exaltadas jamas vistas en América, hasta el punto en que
se llegd a la casi sacralizacion de su persona”’. Efectiva-
mente, la decadencia politica, econémica y militar que
afrontaba la monarquia espafiola durante el reinado de
Carlos IV (1788-1808), produjo unos intensos anhelos de
renovacion que se encarnaron como era natural en la figu-
ra de su hijo, Fernando (1784-1833), Principe de Asturias.
Pero en esta oportunidad el proceso de cambio dinastico
se realizd de manera inusitada. Las noticias que llegaron
al continente americano explicaban que Carlos IV habia
abdicado a favor de Fernando a raiz del motin de Aranjuez
en marzo de 1808, pero unos meses mas tarde Napoleén
Bonaparte habia obligado al joven principe a devolver la
corona a Carlos IV, y éste abdico esta vez a favor del empe-
rador de los franceses, quien cedio la corona a su hermano
José Bonaparte; mientras tanto el ejército francés habia in-
vadido Espanay el Principe de Asturias, junto a su familia,
eran prisioneros de Bonaparte en Bayona. Para agosto de
1808 en Madrid se declararia a Fernando, rey en ausencia.

Tales noticias contribuyeron a que en muy poco tiem-
po se lograra la idealizacion y mitificaciéon de Fernando
VII. Como nos explica Minguez, “se trata de un proceso
de construccion de un rey imaginado, al que se hace de-

positario de todas las virtudes y cualidades posibles, sin
que su cautividad en Bayona merme en absoluto su pres-
tigio. No deja de ser sorprendente porque se trata de un
rey -a juzgar por sus contempordneos y por los aconteci-
mientos que protagonizo- de caricter débil y de perso-
nalidad mezquina y cobarde”. Sin embargo, todo parece
contribuir a idealizar su figura, al punto de convertirlo
en El deseado, El escondido o El traicionado, epitetos que se
emplearon para referirse a Fernando VII. Al tiempo que
se produce una intensa campafa propagandistica que uti-
liz6 la estampa como una forma de popularizar la ima-
gen del monarca. Por ello cientos de grabados se difun-
dieron con rapidez, con el objetivo de cohesionar a los
reinos de Espafia e Indias en la defensa de la monarquia.

Cuando el 15 de julio de 1808 se conocieron en Ca-
racas las noticias sobre las abdicaciones en Bayona, se
produjeron violentas reacciones populares en contra de la
usurpacion francesa. “El pueblo conmovido, se presenté a las
casas capitulares proclamando al sefior Don Fernando VII, vy pi-
diendo al momento se levantase el Real Pendén, como se verificé
a las ocho y cuarto de la noche”. Asi ese mismo dia se proce-
dio a efectuar la ceremonia de jura colocandose un retrato
del rey en el dosel de la sala capitular, con la presencia de
los miembros del cabildo civil y las autoridades provincia-
les. Resulta de particular interés que la jura caraquea,
“lejos de ocurrir por mandato de las autoridades reales,
se produjo a instancias de las demandas surgidas entre los
stbitos del rey en la provincia de Caracas™. La jura era
un acto de proclamacion simbélico y solemne durante el
cual se ratificaba la fidelidad al nuevo monarca. Este se
regia por un ceremonial instaurado por los habsburgos
hispanos desde 1516. En el acto se reverenciaba y acla-
maba el pendon o estandarte®, simbolo de la institucion
monarquica, y bajo un dosel de terciopelo se exhibia un
retrato en lienzo del nuevo rey, que era descubierto ante el
pueblo congregado en la plaza mayor. Este retrato solia ir
acompanado de variadas alegorias, epigramas y jeroglificos
que contribufan a reforzar la idea de poder y majestad.

Marco Antonio Landavazo, “La sacralizacion del rey Fernando VII, la insurgencia novohispana y el derecho divino de los reyes” en Revista de Indias,
num. 221, vol. LXI, 2001, pig. 68.

Victor Minguez, “La ceremonia de jura en la Nueva Espafia, proclamaciones fernandinas en 1747 y 1808” en Varia Historia, vol. 23, Num. 38, Belo
Horizonte, 2007, pag. 286.

Pedro de Urquinaona y Pardo, Relacion documentada del origen y progresos del trastorno de las provincias de Venezuela hasta la exoneracion del capitdan Don
Domingo de Monteverde, hecha en el mes de diciembre de 1813 por la guarnicién de la plaza de Puerto Cabello. Imprenta Nueva, Madrid, 1820, pag. 10.
Angel Almarza, 19 de abril de 1810. Ultimo acto de fidelidad al rey de Espana. Editorial Libros Marcados, Caracas, 2010, pag. 65.

Para Tomads Straka (2000) “el poder simbolico de los pendones era tal, que cuando Sucre derrota a los espaioles en Ayacucho, le manda a Caracas,
cuna de la revolucion, el pendon con el que Pizarro derroté a los Incas, como prueba de la liquidacion del poder espaiiol en América del Sur (y

atn hoy el Ayuntamiento caraquenio conserva el pendén, por lo que hay que ver cémo una bandera podia materializar, sacramentalizar una idea
de poder)”, pag. 192.

EL REY EN LA HOGUERA



En el caso de la proclamacion de Fernando VII en Ca-
racas, la jura se produjo “bajo la angustia de una ciudad
muy convulsionada, llena de rumores ante la posibilidad
de una invasion”’, en la cual la reaccion popular de fi-
delidad al rey cautivo sobrepaso la capacidad de reaccion
de las autoridades, que estaban sumidas en la confusion.
Por lo que no pudo organizarse el acto con las pompas
acostumbradas, como los banquetes, conciertos musica-
les, fuegos de artificio, corridas de toros, oficios littrgi-
cos, etc. A partir de esta ceremonia apresurada se encar-
garon numerosas iméagenes de Fernando VII. Todas las
sedes de cabildos y otras instituciones publicas requirie-
ron contar con la imagen del rey, como fue el caso de
la Universidad de Caracas que recurrié al pintor Marcos
Martinez para efectuar un retrato a todo costo, que debia
ubicarse en el dosel de la sala de la universidad en junio
de 1809%. Y no serdn pocas las familias que encomenda-
ron retratos de El deseado, ante los cuales oraban por su
bienestar y liberacion; como fue el caso del mercero don
Ramoén Pérez de la Portilla, quien poseia entre sus perte-
nencias un retrato de Fernando VII traido desde Cadiz’.

A medida que transcurrieron los meses se incrementa-
ron las muestras de lealtad y devocién en torno a las ima-
genes del monarca y se recogieron cuantiosos donativos
para financiar la guerra en la peninsula. “Hubo entonces
en Caracas demostraciones de alegria y las gentes ostentaban
escarapelas rojas y negras con las iniciales del rey legitimo”'°.

Diversos actos se efectuaron para celebrar las noticias de
cada victoria de las armas espafiolas, tal como se narra en

la Gazeta de Caracas, del 30 diciembre de 1808:

“El 25 del corriente se ha abierto de nuevo el Teatro Priblico
de esta ciudad, con general satisfaccion de la numerosa concu-
rrencia; y se dio principio a la funcién con el drama alegérico,

Umuy propio de las actuales circuns-

La Espafa restaurada,’
tancias de la nacién, y terminado con una cancién patridtica.
A la vista de los personajes que representaban las provincias

de Espaia con trajes correspondientes, y sobre todo a la del

Retrato de nuestro amado Soberano Fernando VII, presentado
repentinamente con una bella iluminacién, el entusiasmo de los
concurrentes se manifesté del modo mds expresivo, y las alegres
vivas y fervorosos votos de muchos centenares de almas subieron
al cielo, implorando las bendiciones de la Divina Providencia,
vengadora de los derechos de los Reyes, sobre la persona del
mejor y mds querido de los soberanos [...] la alegria puiblica no
se ha manifestado nunca de una manera menos equivocada; y
los sentimientos de fidelidad, de que se hallaban poseidos los

corazones, brillaron en todos los semblantes”.

Otro tanto sucedio en enero de 1809 cuando se conociod
lanoticiadelainstalacion delaJuntaSupremaen Espaiia, el
cabildo civil de Caracas manifesto su regocijo exponiendo
“el real retrato en el balcén exterior del muy ilustre ayuntamiento
que estaba adornado”,® mientras el cabildo eclesiastico “ex-
puso también a la vista del priblico y en el balcén exterior de la
sala de sus acuerdos, otro real retrato con su decente iluminacion.”

Nuevamente el 15 de julio de 1809, cuando se cum-
plié el primer aniversario de la jura a Fernando VII, un
grupo de vecinos solicité al Capitan General, Vicente
Emparan (1809-1810), permiso para celebrar la fecha,
a lo cual el funcionario respondi¢ facilitando un “re-
trato de nuestro amado monarca, que se colocé en la portada
del cuartel del batallén veterano, y fue obsequiado con ilu-
minacion, salvas, sonatas militares y danzas™ ™.

Coincidimos con Almarza cuando afirma que “en
todos los casos, las manifestaciones de lealtad se inscri-
ben dentro de la tradicién y recurrieron al sistema de
representaciones del imaginario politico del Antiguo
Régimen”?. En efecto, se escribieron sermones, poemas,
cartas pastorales, comedias y panfletos que mostraban a
Fernando VII como una victima. Al tiempo que se rea-
lizaron procesiones con su imagen, se cantaron tedeums
con cada victoria y se celebraron los onomasticos del rey,
todos estos eventos “heredados del pasado colonial, pero
replanteados en funcién de la guerra”'®. Es preciso reco-
nocer que “el rey fue objeto de amor, lealtad y exaltada

7 Angel Almarza, 19 de abril de 1810. Ultimo acto de fidelidad al vey de Espaa. Editorial Libros Marcados, Caracas, 2010, pag. 66.

8

cion Polar, Fundacion Galeria de Arte Nacional, Caracas, 2000, pag. 198.
9

Caracas, 2002, pag. 39.
10

B Gazeta de Caracas, Num. 24, Caracas, 3 de febrero de 1809, pag. 1.
4 Gazeta de Caracas, Num. 51, Caracas, 21 de julio de 1809, pag. 4.
Angel Almarza, Op. cit., pag. 55.

Educacion, Universidad Central de Venezuela, Caracas, 2000, pag. 89.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Carlos Duarte, Diccionario biogrdfico documental. Pintores, escultores y doradores en Venezuela. Periodo hispdnico y comienzos del periodo republicano. Funda-
Carlos Duarte, Patrimonio hispdnico venezolano perdido, con un apéndice sobre el arte de la sastreria, Biblioteca de la Academia Nacional de la Historia,

Caracciolo Parra-Pérez, Historia de la primera repiiblica de Venezuela. Fundacion Biblioteca Ayacucho, Caracas, 1992, pag. 158.
Obra escrita por el fildsofo, educador y poeta venezolano Andrés Bello (1781-1865).
12 Gageta de Caracas, Num. 17, Caracas, 30 de diciembre de 1808, pig. 4.

Tomas Straka, La voz de los vencidos. Ideas del partido realista de Caracas 1810-1821. Comision de Estudios de Postgrado, Facultad de Humanidades y

91

Yo



manifestacion de carifio. Pero este exceso de amor, a par-
tir de las formas que fue asumido el conflicto politico,
sufrié una mutacién que, en pocos aios, transformo al
soberano en una figura lejana, despreciada y fragil”!.

Poco a poco algunos caraquefios comenzaron a creer
que Espafia estaba irremediablemente perdida, que no
existia gobierno legitimo, y por lo tanto la soberania debia
regresar al pueblo. En respuesta a esta orfandad politica el
19 de abril de 1810 se instald en Caracas la Junta Suprema
Conservadora de los Derechos de Fernando VII, que mar-
c6 el inicio del proceso de independencia. Un afo des-
pués, en el primer aniversario de la conformacion de esta
junta, los miembros de la Sociedad Patridtica consideraron
oportuno manifestar publicamente su jubilo: “los socios des-
pués de un servicio divino, recorrieron las calles de la capital con
banderas y estandartes, seguidos de gran golpe de pueblo, y atin
de personajes considerables ostentando en el sombrero escarapelas
tricolores. [...] Destruyéronse los retratos de Fernando VII vy otros
simbolos de la dominacién espaiiola, en medio de mueras a la Me-
tropoli y a la tirania.” ' Uno de sus miembros, el padre José
Joaquin Liendo y Larrea, “condujo una manifestacién hasta
las orillas del Guaire, portando un retrato de Fernando VII. Al
llegar al rio lo sumergié tres veces en el agua para ‘ahogar’ el
infame Rey. Luego con peculiares ceremonias, enterré la efigie en
la ribera para simbolizar con ello el cese del dominio espaiiol”".

Esta practica de castigar a un ausente a través de su
imagen contaba con una larga tradicién en la cultura oc-
cidental, precisamente para condenar a los culpables de
delitos politicos y financieros. Incluso se llegaron a elabo-
rar efigies para ejecutarlas publicamente: “La imagen se
sometia al ritual completo de ejecucién, no sélo ahorcan-
dola, sino también condenandola a la picota, a la hogue-
ra, descuartizandola o decapitaindola”®. Esta profanacion
de la imagen pretendia despojar al culpable de su repu-
tacion, ademas de encauzar la ira colectiva, y se basaba
segun Freedberg en una logica bastante simple: “si uno
puede ser honrado a través de una imagen, también pue-
de ser deshonrado a través de ella”?. Esta misma practica
la verificamos en Caracas, unos afios antes, un 4 de agosto

tica” en Temas americanistas, Num. 22, 2009, pag. 39.

de 1806, cuando el verdugo de la ciudad quemd en la pla-
za mayor, los papeles, banderas y el retrato del procer in-
dependentista Francisco de Miranda (1750-1816), que se
habian hallado a bordo de uno de los barcos desde el cual
habia invadido el pueblo de Coro. “El verdugo lo mostré
primero al pueblo; luego lo pisé y lo echd al fuego”**. No es for-
tuito entonces que aios después se repitan escenas seme-
jantes, pero esta vez para enjuiciar al rey lejano y odiado?’.

Como podemos apreciar en muy corto tiempo la situa-
cién politica dio un vuelco vertiginoso. E1 5 de julio de 1811
los diputados del Congreso general de Venezuela repudia-
ron a la monarquia y asumieron el modelo de republica
como forma de gobierno. La poblacion se polarizd entonces
entre quienes apoyaron la causa independentista, los que
se mantuvieron fieles a los valores mondarquicos y quienes
intentaron no inmiscuirse. En este ambiente crispado, las
imagenes del rey cobraron un renovado protagonismo. Tal
como revelan las palabras del médico caraquefio José Do-
mingo Diaz (1772-1834) en sus Recuerdos sobre la rebelion de
Caracas, quien describio los sucesos del 5 de julio de 1811:

“Este dia funesto fue uno de los mds crueles de mi vida. Aque-
llos jévenes en el delirio de su triunfo corrieron por las calles:
reunieron las tropas en la plaza de la Catedral: despedazaron
y arrastraron las banderas y escarapelas espaiiolas: sustituyeron
las que tenian preparadas, e hicieron correr igualmente con una
bandera de sedicion d la Sociedad Patridtica, club numeroso
establecido por Miranda, y compuesto de hombres de todas
castas y condiciones, cuyas violentas decisiones llegaron d ser
la norma de las del Gobierno. En todo el dia y la noche las
atroces, pero indecentes furias de la revolucion agitaron violen-
tamente los espiritus de los sediciosos. Yo los vi correr por las
calles en mangas de camisa vy llenos de vino, dando alaridos
y arrastrando los retratos de S. M., que habian arrancado de
todos los lugares en donde se encontraban. Aquellos pelotones
de hombres de la revolucién, negros, mulatos, blancos, espa-
foles y americanos, corrian, de una plaza d otra, en donde
oradores energimenos incitaban al populacho al desenfreno y
d la licencia. Mientras tanto todos los hombres honrados, ocul-
tos en sus casas, apenas osaban ver desde sus ventanas entre-
abiertas d los que pasaban por sus calles”*.

Esteban de Gori y Marina Gutiérrez de Angelis, “Lenguajes e iconografias de desmesura y amor por Fernando VII en los avatares de la crisis dinds-

Caracciolo Parra-Pérez, Historia de la primera repuiblica de Venezuela. Fundacion Biblioteca Ayacucho, Caracas, 1992, pag. 285.

Citado por Carole Leal Curiel, “Tensiones republicanas: de patriotas, aristocratas y democratas: la Sociedad Patriotica de Caracas” en Guillermo

Palacios (coord.), Ensayos sobre la nueva historia politica de América latina, siglo XIX. El Colegio de México, México, 2007, pag. 245.

20

1 David Freedberg, Op. cit., pag. 299.
22

23

David Freedberg, El poder de las imdgenes. Estudios sobre la historia y la teoria de la respuesta. Catedra, Madrid, 1992, pag. 297.

Carlos Duarte, La vida cotidiana en Venezuela durante el periodo hispdnico. Fundacion Cisneros, Caracas, 2001, vol. 2, pag. 126.

24

92

Yo

Agradecemos a la investigadora Olga Acosta el dato de que en el pueblo de Honda (Colombia) el 20 de noviembre de 1819 un grupo de vecinos
envio una solicitud al gobernador a fin de que los retratos de Carlos IV y Fernando VII que se hallan en la Secretaria sean puestos en la horca por
9 horas y luego quemados a la vista del pueblo. Lo que demuestra la practica de la executio in effigie en fechas bastante tardias. Archivo General de la
Nacién, Colombia, seccion Archivo Anexo, Fondo Historia, legajo 27, folio 197.

José Domingo Diaz, Recuerdos sobre la rebelién de Caracas. Imprenta de D. Ledn Amarita, Madrid, 1829, pag. 33.

EL REY EN LA HOGUERA



Esta conducta iconoclasta no parece ser un acto es-
pontaneo y casual movido por las emociones desborda-
das del momento, sino que se convirtid en una practica
recurrente entre algunos ciudadanos, como nos advierten
los expedientes de las causas de infidencia, que se inicia-
ron cuando las autoridades realistas retomaron el control
del territorio después de la caida de la primera reptblica
en 1813. En estos juicios se destaca el seguido contra el
abogado Francisco Espejo (1758-1814) por su actuaciéon en
Caracas y Barcelona. A éste se lo acusé de: “haber salido por
las calles priblicas de Caracas luego que se declaré la independen-
cia acompaiiado de Miranda y otros satélites con una bandera,
infamando el cardcter y sagrada persona de nuestro soberano el
Seiior Don Fernando Séptimo, diciendo a voces que muriese vy
viviese la independencia de Venezuela. De haber concurrido en-
tre una chusma de pueblo a la plaza mayor, donde tuvieron la
insolencia de quitar las banderas espaiolas de un tablado que
estaba preparado para cierta miisica, y arrojdndolas en el suelo
con el mayor desacato y menosprecio las patearon y despedazaron
entre aclamaciones vy gritos de alegria.[...] Y en otra noche que
tuwvieron iluminacion en el cuartel veterano, halldndose presente
el confesante, tomé un retrato del mismo rey y después de escar-
necerle llamdndole cara de gato, con otros muchos vituperios lo
arojé al suelo y dio patadas a presencia de los circunstantes”?.

Otro personaje de conducta similar fue el médico fran-
cés Juan Buscat, a quien se acusé de quemar los bustos de
los reyes que se hallaban en la Sala Capitular, en la plaza
mayor de Barcelona el 10 de noviembre de 1811. Ademds de
ello, uno de los testigos declaro, que ese dia “sacé don Juan
Buscat, que se hallaba presente, el estoque del bastén que traia
y rompié el retrato del rey Fernando Séptimo, nuestro monarca,
antes que lo llevasen a la hoguera donde lo incendiaron, cuyo re-
trato traian en la mano don Pedro Carvajal y el doctor Espejo”?.

También al capitin Matias Alzuru se le acuso de pre-
tender quemar el retrato de Carlos IV en el pueblo de
Guanare, tal como lo relata uno de los testigos: “que don
Matias Alzuru fue uno de los que pretendié se quemase el retrato
del sefior Don Carlos Cuarto, pues el testigo le 0yé varias veces
tratar con los demds comparieros sobre el particular””. En su
defensa el padre capuchino fray Angel de la Rioja presentd
una certificacion en la que sefalé que “se me confié en la
ciudad de Guanare pocos dias ha, una representacion hecha a
efecto de quemar los retratos de los reyes Don Carlos IV y Dofia
Maria Luisa, su esposa, para que no quedara memoria de ellos

25

26 Mario Bricefio Perozo (ed.), Op. cit., vol. 1, pag. 492.
2T Mario Bricefio Perozo (ed.), Op. cit., vol. 1, pag. 506.
28 Mario Bricefio Perozo (ed.), Op.cit., vol. 1, pag. 521.
29

30

Mario Bricefio Perozo (ed.), Op. cit., vol. 1, pag. 352.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

hecha por varios individuos de dicha ciudad, en cuyo niimero no
estaba el citado capitdn don Matias Alzuru, antes bien of decir
que habiéndosele propuesto a éste se uniese con los citados expo-
nentes, respondié: No se queria meter en semejantes asuntos” 5.

Igualmente el doctor Miguel Pefia, gobernador del
puerto de La Guaira en julio de 1812, “tuvo el atrevimiento
de desatar su furia contra la Real Efigie””, cuando entré a
las oficinas de la Real Hacienda “y a un retrato del Serior
Don Fernando Séptimo que estaba encima de una mesa, vuel
to al revés, le levantd y con una duela de barril le dio golpes
y rompié el retrato, acompaiando en la accién las expresiones
de que si todavia habia reliquias de Fernando”°.

La violencia de los casos citados nos permite confir-
mar en primera instancia un reconocimiento del poder
que la imagen del rey ejercia sobre la sociedad venezolana,
incluyendo a sus detractores; y en segunda instancia una
inversion de los cédigos culturales, fendomeno en el cual
lo que antes era apreciado como expresion de la majes-
tad, de la patria y hasta de lo sagrado, se convirtio rapi-
damente en simbolo de opresion y tirania.

EL PODER DE LA IMAGEN

Como podemos concluir atin subsistian viejas formu-
las y tradiciones, por lo que se procuré la destruccion de
los simbolos como una estrategia de propaganda politica,
pero también de guerra simbolica. Esto es aun mas evi-
dente en la decision del cabildo civil del pueblo de Nir-
gua, que en septiembre de 1811, organizé la quema pu-
blica del retrato de Fernando VII y el penddn real en la
plaza mayor, como acto de adhesién a la independencia.
El abogado y politico Juan German Roscio (1763-1821)
narrd brevemente el hecho en un ensayo titulado Patrio-
tismo de Nirgua y abuso de los reyes escrito el 18 de septiem-
bre de 1811. En éste Roscio, mas interesado en combatir
el alegato del derecho divino de los reyes, le responde al
ayuntamiento del pueblo lo siguiente: “Por ella se califica
la prudencia con la que Usted evadié el peligro y la sublimidad
de sentimientos que manifestd, arrojando en una hoguera en esa
plaza publica el retrato y armas de Fernando, el hijo de Maria
Luisa, y el pendén que, como monumentos de ignomia y servi-
dumbre, permanecian en la sala de ese cuerpo capitular, depo-
sitados por transmisién de nuestros progenitores fascinados con

Mario Bricefio Perozo (ed.), Causas de infidencia. vol. 2, Biblioteca de la Academia Nacional de la Historia, 1960, pag. 279.

Citado por Elias Pino Iturrieta, La mentalidad venezolana de la emancipacién (1810-1812). Eldorado Ediciones, Caracas, 1991, pag. 184.

93

Yo



la idolatria que se tributa a los reyes, apoyada y propagada de
generacion en generacion”!. Llama poderosamente la aten-
cién que se califiquen a estos objetos como simbolos de
“idolatria” y “monumentos de ignomia y servidumbre.”

En una carta de Roscio escrita unos dias antes del acto,
el 7 de septiembre de 1811, explicaba que: “Un gran inconve-
niente lo constituyé el fanatismo del pueblo con respecto a la au-
toridad de los monarcas. Se traté insistentemente de combatir ese
concepto de origen tan remoto como araigado en el medio, mas
la vacilacion siempre estuvo presente por su prestigio: “...y nada
influian los clamores de cierto niimero de patriotas en el dnimo
de los que asi opinaban, pues este niimero era muy corto en com-
paracion de los que todavia creian que los reyes son dioses sobre la
tierra y tan invulnerables como Jupiter; que su autoridad y poder
provienen inmediata y exclusivamente de los dioses; y otra mu-
chedumbre de delirios nacidos del gentilismo y de la idolatria™?.

Seguin se desprende de estos hechos y discursos la estra-
tegia consistia en crear un transito simbolico entre el anti-
guo régimen a un régimen republicano, pero en el cual no
bastaba con el retiro de los retratos y otros simbolos mo-
narquicos a la oscuridad de algtin depdsito, éstos debian
ser destruidos en actos publicos como una forma de alte-
rar violentamente la memoria histérica; su conservacion
era incompatible con la independencia.

En este ambiente de guerra civil y radicalizacion politi-
ca en el cual muchas familias sufrian la persecucion, el exi-

31

32

33

lio o la muerte, es natural que algunas decidieran esconder
e incluso destruir los retratos de los monarcas que poseian
en sus hogares. Su sola presencia podria evidenciar su leal-
tad a la causa realista y con ello hasta la pérdida de la vida,
tras el recrudecimiento de la guerra. Esto explicaria la
desaparicion casi total de los retratos mencionados en tan-
tos documentos. Sin embargo, nuevos estudios han revela-
do que algunos pintores reutilizaron los retratos reales y los
de sus funcionarios locales, como soportes para represen-
tar a las nuevas autoridades politicas. Es el caso del retrato
del virrey Abascal que poseia el cabildo limefo, el cual fue
reutilizado para retratar a José de San Martin (1778-1850)
por el pintor Mariano Carrillo en 1822%. Otro tanto se
descubrio recientemente al efectuarse exdimenes de radio-
grafia al retrato del patriota chileno Francisco Calderon,
pintado en 1823 por José Gil de Castro, sobre una tela del
mismo artista que representaba a Fernando VII, fechada en
1816°*. Seguin los estudios la imagen subyacente encontra-
da era muy semejante a otro retrato elaborado por Gil de
Castro en 1815 y conservado en Lima. Es evidente que la
carencia de materiales y los costos de produccién obligaron
a reutilizar telas viejas, al tiempo que esto contribuyé sin
duda a la guerra ideoldgica que se estaba librando. Es muy
probable entonces que tras algunos retratos de nuestros
héroes independentistas se oculten atn, en las sombras,
las imagenes de Fernando VII y otros monarcas anteriores.

Pedro Grases, Pensamiento politico de la emancipacién venezolana. Fundacion Biblioteca Ayacucho, Caracas, 1988, pag. 66.
Citado por Elias Pino Iturrieta, La mentalidad venezolana de la emancipacién (1810-1812). Eldorado Ediciones, Caracas, 1991, pag. 191.

Luis Eduardo Wuffarden, “Avatares del bello ideal. Modernismo clasista versus tradiciones barrocas en Lima, 1750-1825” en Visiones y simbolos. Del

virreinato criollo a la repuiblica peruana, Banco de Crédito, Lima, 2006, pag. 149.

34

En nota de prensa el Museo de Arte de Lima (MALI) notifico este descubrimiento en julio de 2009, en el marco del proyecto internacional de in-

vestigacion “José Gil de Castro: Cultura visual y representacion del antiguo régimen a las republicas sudamericanas”, financiado por la Fundacion

Getty de Los Angeles.

94

Yo

EL REY EN LA HOGUERA



BIBLIOGRAFIA

Almarza, Angel, 19 de abril de 1810. Ultimo acto de fidelidad al rey de Espa-
fia, Caracas, Editorial Libro Marcados, 2010.

Bricefio Perozo, Mario (ed.), Causas de Infidencia, Caracas, Biblioteca de
la Academia Nacional de la Historia, 1960, 2 vols.

Diaz, Jos¢ Domingo, Recuerdos sobre la rebelion de Caracas, Madrid, Im-
prenta de D. Ledn Amarita, 1829.

Duarte, Carlos, Diccionario biogrdfico documental. Pintores, escultores y do-
radores en Venezuela. Periodo hispdnico y comienzos del periodo repu-
blicano, Caracas, Fundacion Polar, Fundacion Galeria de Arte
Nacional, 2000.

Duarte, Carlos, La vida cotidiana en Venezuela durante el periodo hispdnico,
Caracas, Fundacion Cisneros, 2001, 2 vols.

Duarte, Carlos, Patrimonio hispdnico venezolano perdido, con un apéndice
sobre el arte de la sastreria, Caracas, Biblioteca de la Academia
Nacional de la Historia, 2002.

Freedberg, David, El poder de las imdgenes, Estudios sobre la historia y la
teoria de la respuesta, Madrid, Catedra, 1992.

Gazeta de Caracas, Num. 17, Caracas, 30 de diciembre de 1808, tomo 1.
, Num 24, Caracas, 3 de febrero de 1809, tomo 1.
, Num 51, Caracas, 21 de julio de 1809, tomo 1.

Gori, Esteban de y Mariana Gutiérrez de Angelis, “Lenguajes e icono-
grafias de desmesura y amor por Fernando VII en los avatares
de la crisis dinastica”, en Temas americanistas, nam. 22, 2009,

pp. 38-53.

Grases, Pedro (comp.), Pensamiento politico de la emancipacion venezolana,
Caracas, Fundacion Biblioteca Ayacucho, 1988.

Landavazo, Marco Antonio, “La sacralizacion del rey Fernando VII, la

insurgencia novohispana y el derecho divino de los reyes” en

Revista de Indias, nim. 221, vol. LXI, 2001, pp. 68-90.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Leal Curiel, Carole, “Tensiones republicanas: de patriotas, aristocratas
y democratas: la Sociedad Patridtica de Caracas” en G. Palacios
(coord.), Ensayos sobre la nueva historia politica de América Latina,

siglo XIX, México, El Colegio de México, 2007, pp. 231-264.

Mali, “El rey oculto. Revelador descubrimiento en el marco de los estu-
dios realizados por el proyecto de investigacion sobre José Gil
de Castro revelan aspectos desconocidos acerca del periodo de
la independencia”, Nota de prensa, Lima, 10 de julio de 2009.

http//www.museodearte.org.pe

Minguez, Victor, “La ceremonia de Jura en la Nueva Espafia, procla-
maciones fernandinas en 1747 y 1808” en Varia Historia, Belo
Horizonte, vol. 23, num. 38, 2007, pp. 273-292.

Parra-Pérez, Caracciolo, Historia de la primera repriblica de Venezuela, Ca-

racas, Fundacion Biblioteca Ayacucho, 1992.

Pino Iturrieta, Elias, La mentalidad venezolana de la emancipacion (1810-

1812), Caracas, Eldorado Ediciones, 1991.

Straka, Tomds, La voz de los vencidos. Ideas del partido realista de Caracas
1810-1821, Caracas, Comision de Estudios de Postgrado, Fa-
cultad de Humanidades y Educacion, Universidad Central de
Venezuela, 2000.

Urquinaona y Pardo, Pedro de, Relacién documentada del origen y progresos
del trastorno de las provincias de Venezuela hasta la exoneracion del
capitdn Don Domingo Monteverde, hecha en el mes de diciembre de
1813 por la guarnicion de la plaza de Puerto Cabello, Madrid, Im-
prenta Nueva, 1820.

Wauffarden, Luis Eduardo, “Avatares del bello ideal. Modernismo cla-
sista versus tradiciones barrocas en Lima, 1750-1825” en Vision

y simbolos. Del virreinato criollo a la repiiblica peruana, Lima, Ban-

co de Crédito, 2006, pp. 113-198.

95

Yo



TENSIONES NAVIDENAS.
PERMANENCIA DE ELEMENTOS BARROCOS Y SURGIMIENTO
DE ASPECTOS MODERNIZADORES
EN LA PASCUA SANTIAGUINA DEL SIGLO XIX

OLAYA SANFUENTES / CHILE

as palabras y melodias del cantautor catalan Joan

Manuel Serrat en su cancién Fiesta nos iluminan

y sugieren topicos y caracteristicas que la conso-
lidan como una manifestacion soberana de la cultura.
Efectivamente, repasando y cantando los parrafos de Se-
rrat podemos decir que la fiesta es: despliegue del ser sa-
grado y profano, un corte en la temporalidad cotidiana
o hito en el tiempo ordinario, espacio temporal cualita-
tivamente valioso donde todos logran ser y parecer otra
cosa en una convivencia acompanada de una estética espe-
cifica, para finalmente poder concluir cantando “Se aca-
bo, el sol nos dice que llego el final”.

Con esta musica de fondo, podemos ir presentando
nuestra celebracion navidefia en el Santiago del siglo
XIX, al tiempo que iremos intentando demostrar que,
a pesar del proceso de secularizacion! y modernizacién
que comenzara a experimentar la sociedad chilena, la Na-
vidad se mantendr4 hasta mediados del siglo XIX como
una fiesta heterodoxa y con tintes barrocos. A partir de
entonces, por modificaciones urbanas, influencias exter-

nas y cambios en la forma de concebir la piedad, la na-
vidad se ira transformando en una fiesta mds privada y
familiar, con tintes extranjeros y menos chilenos.

Por la amplitud de los temas que aqui estamos sugi-
riendo, nos abocaremos a ver la transformacion de la
fiesta navidefia desde mediados de siglo, a la luz de los
cambios propuestos por las autoridades frente a un nuevo
concepto de orden y como corolario de una nueva forma
de ver la piedad desde Roma. En este proceso veremos que
las preocupaciones por el orden son compartidas por las
autoridades civiles y eclesiasticas e incorporan a la pren-
sa como un nuevo protagonista en la discusion publica?.

LA CELEBRACION DE LA NAVIDAD EN CHILE

Las navidades coloniales fueron una instancia festiva
que, al igual que muchas otras, compartian una naturaleza
sensitiva y exteriorizante que podria denominarse barro-
ca’. Si a esto le agregamos que la Navidad en Chile se daba

La idea de secularizacion que utilizamos se aleja de la de la sociologia clasica que parte de la base de que la diferenciacion de las esferas secular y
religiosa llevaban necesariamente no solo la privatizacion sino la declinacion de la religion. La evidencia ha mostrado que la religion siguio pre-
sente también en la dimension publica. Esta idea la he tomado de Serrano, Sol, Qué hacer con Dios en la Repuiblica? Politica y secularizacién en Chile
(1845-1885), Fondo de Cultura Econdmica, México, 2008, pig 20.

“Los periddicos se convirtieron en el soporte material de participacion”, Bernedo, Patricio, Prensa e Iglesia en el Chile del siglo XIX. Usando las
armas del adversario, Cuaderno de Informacién 19, 20006, pag 103.

Nos inclinamos por las ideas de José Antonio Maravall en La cultura del barroco. Andlisis de una estructura histérica; Editorial Ariel, Barcelona, respec-
to al barroco, que para referirse a este fendmeno tanto en Europa como en América, lo trata como un concepto de época, en que hay una relacién
indisoluble entre poder politico y religioso y en que toda la sociedad se ve afectada. El barroco lo entenderemos como una herramienta al servicio
de la conservacion de una vision de mundo y de una sociedad en tension. Mediante recursos persuasivos se trata, al mismo tiempo, de persuadir

y de acallar a la masa para mantener el orden.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 97

Yo



en la época estival, en que la naturaleza prodiga desplega-
ba toda su fertilidad y bonanzas, la sensualidad, el gozo y
las muestras de amor ponian el tono y permitian que las
navidades fueran bastante carnavalescas. Muchos desérde-
nes y desbandes hubo en las navidades coloniales, lo que
llevo a las autoridades religiosas a pronunciarse.

Las caracteristicas barrocas y religiosas* de la navidad
capitalina se mantuvieron casi intactas durante gran parte
del siglo XIX. Tanto la prensa, como los viajeros que se
acercaron y avecindaron en nuestro pais, asi como foto-
grafias de época nos muestran esta abigarrada celebracion
llena de estimulos y bastantes desérdenes. Durante mu-
chos afios la fiesta tenia su centro en la Plaza de Abastos,
hasta que la magnitud que alcanzé obligd al intendente
a trasladarla a la Alameda. Desde todos los lugares ale-
dafios de Santiago llegaban los tenderos y venteros con
sus frutas, flores, fritangas, horchatas, helados y dulces a
instalarse a los costados de la Alameda para vender sus
productos. El pueblo se paseaba y disfrutaba de la cele-
bracién, donde convivian, transversalmente, ricos y po-
bres, grandes y chicos, hombres y mujeres.

Todo este despliegue y derroche de recursos no era
otra cosa que una demostracion explicita de lo vivida y
genuina que la celebracion del nacimiento del Hijo de
Dios era para los fieles decimonoénicos. Cada vez que
se celebraba navidad, se participaba activamente en la
conmemoracion, en la vuelta a vivir el gozo que produ-
cia este evento fundante del cristianismo. La encarna-
cién de Dios se entendia como un evento que afectaba
inmediatamente la existencia de los hombres. Se la veia
como una realidad histérica propiamente tal®.

Por esta razon es que la visualidad de la celebracion
navidefia siempre incluia elementos sacados de un tiem-
po y espacio contemporianeo y chileno. Las ofrendas
navidefias eran aquellas que proporcionaban el campo
chileno con sus cosechas estivales. Flores y frutas cons-
tituian las ofrendas al Nifio Jesus en fanales y pesebres,
asi como eran el regalo preferido entre aquellos que se
estimaban. Los hombres regalaban albahaca a las nifias re-
tacas y los duraznitos de la virgen y las brevas de la esta-
cién se regalaban a grandes y nifos.

Es la importancia absoluta de la fiesta navidefia en el
sistema de valores de esta sociedad tradicional la que ex-
plica todo el derroche pero, al mismo tiempo, los desérde-
nes aparejados a la celebracién. El acontecimiento es tan
magno y su conmemoracion tan genuina, que no hay zona
de la vida que no se afecte, ya sea mundana o religiosa®.
Frente a todo esto, la Iglesia hubo de reaccionar. Heredera
de un reformismo eclesiastico del siglo XVIII con tenden-
cias regalistas, la Iglesia chilena decimondnica reacciond
con distancia frente al culto tan exteriorizado que podia
caer en supersticiones, emotividades, irracionalidades y
suntuosidades’. Hubo también reformismo dentro de la
Iglesia que, en un primer momento ilustrado y luego ul-
tramontano, defendi¢ algunos elementos secularizadores
para depurar expresiones consideradas profanas®. La auto-
ridad civil también se pronunciaba frente a los desbandes
de las fiestas navidenias. En sus intentos de conseguir el or-
den y la vida civilizada, los desérdenes callejeros eran una
preocupacion. La siguiente cita, muy temprana en el siglo
XIX, resume los topicos que preocupan tanto a las autori-
dades eclesiasticas como a las civiles y contiene las caracte-
risticas que se mantendrdn intactas en el tiempo, constitu-
yéndose en temas de preocupacion compartida por las dos
esferas en el contexto de la secularizacion y modernizacion.

“La construcciéon de ramadas en las festividades de Pas-
cuas y de los patronos de los pueblos, sirve para atraer
multitud de gentes de ambos sexos que se entregan a la
embriaguez, al juego y a los demds excesos consiguien-
tes a un concurso permanente a todas las horas del dia
y de la noche. Para evitar estos males se ha decretado
su prohibicion por la Sinodal del Obispado y por los
bandos del Gobierno. Pero en el transcurso del tiempo
se han visto renovadas por un reprensible disimulo de
los jueces territoriales o por ignorancia de tales prohibi-
ciones. A fin de que no continte este abuso, mando a
todos los jueces del Estado tengan especial cuidado en
observar dicha prohibicion, haciendo que se publique
por bando en sus respectivos territorios este decreto,

que para el efecto se insertara en la Gaceta Ministerial”.

Entendiendo la fiesta religiosa como aquella con raiz sagrada, de cardcter trascendente, que afirma la vida y la confraternidad entre los hombres.

Cruz, Isabel “Una instancia de sociabilidad publica: el legado de la fiesta religiosa barroca en Chile a principios del siglo XIX”, en Agulhon, Mauri-
ce (et. Al), Formas de Sociabilidad en Chile, 1840-1940, Santiago de Chile, 1992, pig. 73. M4s adelante, Cruz sefiala que para ella, las fiestas religiosas
de origen colonial, mestizas, son las fiestas en el pleno sentido de la palabra.

Pieper, Op.Cit, pag. 44.

Serrano, Sol, Qué hacer con Dios en la Repuiblica, pag. 24.

98

Yo

Pieper, Josef, Una teoria de la fiesta. Madrid, 1974, Ediciones Rialp, pag. 34.

Serrano, Sol, “La privatizacion del culto y la piedad catolicas”, en Sagredo, Rafael y Cristian Gazmuri (eds), Historia de la Vida Privada en Chile, Tomo

11. El Chile moderno. De 1840-1925, Editorial Taurus, 2006, pig. 140.

Valdez, Cristobal, Coleccién de las leyes y decretos del gobierno desde 1810 hasta 1823. Santiago, Imprenta Chilena, 1920, pag. 166.

TENSIONES NAVIDENAS



Tanto para los ojos de la autoridad civil como para
los eclesiasticos, los desordenes de las navidades deci-
mondonicas eran muchos y de variada indole.

Uno de los excesos mas importantes es el que se rela-
ciona con el consumo de alcohol. En las fiestas navidefas,
fondas y chinganas constituian los espacios predilectos del
pueblo para celebrar después de los oficios religiosos y hasta
altas horas de la noche. Era ahi donde los desérdenes y abu-
sos morales suscitaban la preocupacion de las autoridades.

Algunos extranjeros quedaron impresionados con cier-
tas escenas navidefias comentando que el pueblo permane-
cia toda la noche en las ramadas de la Alameda cantando,
bailando, comiendo, jugando y bebiendo “de forma real-
mente salvaje”!® Algunos aristocratas sentian también re-
pulsion por las formas populares de celebrar, considerando
que las celebraciones navidefas en las calles santiaguinas
eran repugnantes por los excesos de labebida en el pueblo!!.

Las autoridades y la opinion publica a través de la pren-
sa manifestarian su compartida preocupacion. El afio 1851
estalld una controversia entre el periddico El Progreso y la
Revista Catoélica'?, ya que el primero acusaba a la Iglesia por
no velar ni fiscalizar la embriaguez acaecida durante la na-
vidad de 1850. La prensa catélica se quejaba también de la
negligencia civil para hacerse cargo de este problema, en que
el “libertinaje del pueblo que ha bebido sin tasa hace caso
omiso de la decencia que exigen las buenas costumbres” .

Variadas disposiciones municipales intentaban con-
trolar las ventas de alcoholes y los desbandes que su
consumo exagerado producian. Habia una especial pre-
ocupacién por la decencia publica de parte de las auto-
ridades, pero los venteros intentaban burlar las disposi-
ciones e improvisaban toda clase de refrescos con malicia
para satisfacer a los sedientos consumidores.

Hacia 1892 se promulgé la Ordenanza general de
Policia para los establecimientos y lugares en que se ex-
pendian bebidas fermentadas o destiladas, segin la cual
los locales que vendian alcohol quedaban bajo con-
trol policial, prohibiéndose la venta a menores de 16

afios y el comercio de alcohol en los espacios putblicos.
Los excesos continuaron y en 1899 se lanzd una nueva
y mads estricta ordenanza que prohibia la venta de cual-
quier tipo de alcohol en los espacios publicos urbanos.

Los ruidos navidefios constituian, asimismo, un factor
de desorden para las autoridades.

Paralaeclesiastica, el canto en lenguavulgar en la misade
aguinaldo implicaba algo intolerable. Hacia 1838, las auto-
ridades eclesiasticas de Santiago decian que no era posible
que en las misas navidefas se escucharan las mismas ento-
naciones de los estrados, teatros y aun las de otros lugares
de inmoralidad y corrupcién. Mandaba, entonces al pro-
visor y vicario general que pusiera orden y que se cantaran
solamente canciones aprobadas para las misas solemnes'.

Diez afios mas tarde, el Arzobispo Rafael Valentin Val-
divieso vuelve a insistir en este camino, preocupado por
el tenor profano y popular que la celebracion navidena
seguia desplegando. Utiliza las categorias de inmodera-
cién e impropiedad para describir lo que ocurre en estas
fiestas e insiste en la importancia de velar por los ritos
establecidos por la iglesia para evitar escuchar “cantares
con entonaciones profanas, pifanos y otros instrumen-
tos que imitan cantos de aves o gritos de cuadripedos®.
Hay, asimismo, testimonios de viajeros que se impresio-
nan con esta algarabia y ruidos animales en los templos.
C.E Bladh describe las fiestas navideiias de Chile como
“extrafas y exdticas” y cuenta que hasta las iglesias llegan
las personas con gallinas y cerdos vivos que son golpea-
dos para hacerlos cloquear y chillar'®. Otros tocaban pi-
tos y cuernos o metian bulla con matracas produciendo
un terrible ruido que duraba toda la noche.

Hay también una preocupacion respecto a controlar
los excesos que tengan que ver con el cuerpo.

En las calles santiaguinas la gente pululaba y paseaba
sin rumbo, armando un torbellino de confusién con gritos
y chillidos. La gente se empujaba y se perdia en calles y ca-
llejuelas, armando una masa unida y compacta’’. Se daban
restregones, pellizcones y “otras impertinencias”'®. Esto
llevaba, muchas veces a rifias y pleitos callejeros.

10 Treutler, Paul, Andanzas de un alemdn en Chile, 1851-1863, Editorial del Pacifico, 1958, pag. 502.

11

Errdzuriz, Amalia, Mis dias de peregrinacion en Oriente, Santiago, s/f, pag. 338.

La Revista Catolica aparece el 1 de abril de 1843 publicindose en forma interrumpida hasta 1874, cuando fue reemplazada por El Estandarte

Catolico, diario politico dirigido por el clero, que a su vez fue reemplazado por El porvenir. La revista Catolica fue reestablecida en 1892 con publi-

caciones quincenales.

B g Chileno, 27 de diciembre de 1885, niimero 644, Santiago.
14

Santiago, Imprenta de la Opinion, 1861, Tomo I, pig. 53.

Santiago, Imprenta de la Opinion, 1861, Tomo I, pag. 223-224.

Manuel Arzobispo Electo-Pedro Reyes en Boletin eclesidstico o sea coleccion de edictos, estatutos i decretos de los prelados del Arzobispado de Santiago de Chile,

Arzobispo Rafael Valentin Valdivieso en Boletin eclesidstico o sea coleccion de edictos, estatutos i decretos de los prelados del Arzobispado de Santiago de Chile,

16 Bladh, CE, La Repuiblica de Chile, 1821-1828, Imprenta Universitaria, Santiago, 1951, pag. 55.

17
18

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Corresponsal en Santiago para El Diario, 26 de diciembre de 1854, numero 1104, Valparaiso.
Corresponsal en Santiago para El Diario, 20 e diciembre de 1855, nimero 1408, Valparaiso.

99

Yo



Pero nuevamente, la prensa de opinién mostraba su
preocupacién y decia que el intendente estaba preocupado
y que ya vendrian tiempos sin inconvenientes y desorde-
nes y que la Pascua seria celebrada de un “modo digno”".
Pasada la navidad, el mismo diario hacia una apologia al
intendente Tocornal, quien habria trasladado las ventas a
la Alameda desde la Plaza de Abastos. Se adoptaba asi el
modelo europeo del paseo ordenado por una calle ancha
y sefiorial, con las ventas al costado dispuestas con todo
orden y simetria. Alguna prensa destacd, entonces, el com-
portamiento del pueblo en la fiesta, argumentando que
entraba lentamente un espiritu de orden y moderacion.
En 1869 El Ferrocarril comentaba que, a pesar de que la
Alameda se hizo estrecha para contener a tanta gente, el
ambiente era de alegria y no ocurrié ningin desorden y
solo hubo algunos ebrios que fueron llevados a la policia.?®

Se ve que la prensa es el lugar para discutir el modelo
de celebracion y la idea de orden que los diferentes gru-
pos defienden. Para esos mismos afos, el conservador
diario El Mensajero del Pueblo se quejaba, en cambio,
de los excesos, acciones inmodestas, rifias, pendencias y
embriagueces que se llevaban a cabo en la Alameda para
el 24 de diciembre?’. Para esta prensa, las fondas y chin-
ganas y las correrias por la Alameda constituian el “mun-
dos inversus” del catolicismo postridentino??.

LA NUEVA PIEDAD

Frente a todos los excesos heredados de una socie-
dad tradicional y de una piedad barroca, la jerarquia de
la Iglesia ira tratando de imponer, a través de variadas
herramientas, pero sobre todo apoyada en las posibilida-
des del impreso, un nuevo tipo de piedad. Una piedad
mas intima, individual, menos exteriorizable?’, una pie-
dad mas familiar y menos colectiva*.

0 g Ferrocarril, 25 de diciembre de 1869, Santiago.

g Mensajero del Pueblo, 24 de diciembre de 1870, numero 29, Santiago.

22

pag. 122.
23

Un libro clave en este escenario lo constituia la Imita-
cién de Cristo de Kempis, lectura obligatoria en el Semina-
rio de Santiago y recomendado por la prensa como libro
clave para ser un buen cristiano®. Aqui y en otras lectu-
ras piadosas se hablaba de la importancia de la oracién
individual como arma frente a los males del siglo. Mas
que dotar de herramientas doctrinarias, la nueva piedad
queria llegar al corazon y al intelecto del fiel para lograr
su verdadero convencimiento. A diferencia de la experien-
cia barroca festiva comunitaria, en la experiencia piadosa
de lectura y de devocion, el tnico testigo era el libro®.

Las novenas, junto con los devocionarios, fueron el
género mas frecuentemente adoptado por los impresos
piadosos destinados a devociones particulares. Esta era
una forma textual surgida a principios de la Edad Me-
dia en Francia y Espana que, como lo dice su nombre,
consistia en el rezo durante nueve dias seguidos de una
determinada devocién con el proposito de conseguir al-
guin favor o gracia o para prepararse para la celebracion
de un acontecimiento especial. Estaban asociados a una
practica de lectura intensiva. Suponian una lectura perso-
nal, de forma colectiva o individual, en la casa o en una
iglesia. Eran baratas de conseguir®.

Hemos encontrado un cuerpo importante de nove-
nas de Navidad para el siglo XIX. Impresas en el extran-
jero o bien en Chile, estos documentos permitian una
preparacion espiritual para el esperado acontecimiento
del nacimiento de Cristo.

“Los impresos piadosos dedicados a devociones particu-
lares dan cuenta de una piedad romantica con grandes
dosis de emotividad, tal y como lo habia sido la piedad
barroca, pero que a diferencia de ésta, ponia su acento en
la oracion interior, personal e individual a través del mé-
todo de oracion mental. Esto era en parte expresiéon de

la fuerte influencia recibida de la espiritualidad francesa

Corresponsal en Santiago para El Diario, 20 de diciembre de 1856, niumero 1716, Valparaiso.

Salinas, Maximiliano, Historia del pueblo de Dios en Chile. La evolucién del cristianismo desde la perspectiva de los pobres, ediciones Rehue, Santiago, 1987,

Hay que decir, no obstante, que frente a una Iglesia conservadora y temerosa de los resultados de la Independencia, va surgiendo lentamente otra

iglesia mas liberal que sabra dialogar con los cambios sociales y culturales que van apareciendo. Sin embargo, para Maximiliano Salinas, desde 1850

a 1880 el espiritu conservador se aduefia de la Iglesia. Salinas, Op.Cit, pag. 148.

24

“Celebra el nacimiento del Nifio Dios, yendo al templo, a tomar parte en esas hermosas fiestas de la noche y de la manana. Juntate con buenos cris-

tianos, pasa un dia tranquilo con tu esposa y tu familia.” El Mensajero del Pueblo, 24 de diciembre de 1870, Afio I, nimero 29, Santiago, pag. 413.

2 Salinas, Op.Cit, pag. 128.
26

Cherniavsky, Carolina, La religion en letra de molde: Iglesia y lectura en la arquidiécesis de Santiago, 1843-1899, tesis para optar al titulo de doctor en

Historia, Pontificia Universidad Catolica de Chile. Profesor guia Sol Serrano, Santiago, 2008.

27

Cherniavsky, Carolina, La religion en letra de molde: Iglesia y lectura en la arquidiécesis de Santiago, 1843-1899, tesis para optar al titulo de doctor en

Historia, Pontificia Universidad Catolica de Chile. Profesor guia Sol Serrano, Santiago, 2008, pag. 214.

100

Yo

TENSIONES NAVIDENAS



contrarreformista a través de las congregaciones religio-
sas que se habian instalado en el pais a partir de la década
del cuarenta. Pero también esta piedad afectiva, intima y
sentimental, opuesta al racionalismo y al intelectualismo
que caracterizara a la piedad catélica chilena de media-

dos de siglo, fue fomentada y propagada desde Roma”?%,

Van surgiendo a finales del siglo XIX nuevas formas
de celebrar la navidad que también hablan de un cam-
bio de foco y de aspectos tendientes a la privatizacion de
las practicas votivas.

Hacia 1870 una revista catolica conservadora habla
de la celebracion de la navidad de algunas familias “ver-
daderamente cristianas”, donde el padre, la madre y los
hijos arrodillados delante de una imagen del nifo, reci-
tan oraciones y cantan villancicos. El contraste con la otra
forma de celebrar, la profana y popular queda explicita:
“La Plaza de Abastos, la Alameda, jno son testigos de ac-
ciones inmodestas, de rifias, pendencias, embriagueces y
otros cien actos tan punibles como estos??’, argumentaba
la publicacion de tinte conservador.

Grupos de particulares proponen hacer fiestas en
sus casas, prometiendo orden y moderacion®. Hacia
1879 se anuncia en los periodicos la lista de fiestas par-
ticulares que habra en Santiago®, asi como la organiza-
cién de kermesses navidenas.

La celebracion en la intimidad de los hogares se-
guia siendo alrededor de un nacimiento o pesebre. Si
bien antes éstos tenian un caracter mas bien publico,
donde una comunidad extendida se acercaba a ofren-
dar, la preparacién y las practicas votivas asociadas a
los nacimientos también participan de la tendencia a
la privatizacion. A finales de siglo asistimos a citas que
hablan de una preparacién mas familiar de los pese-
bres. Tenemos, asimismo, un precioso cuadro de Artu-
ro Gordon donde se respira un ambiente de devocién
y recogimiento en el rezo de la novena ante un pesebre.

Paralelas a estas fiestas particulares y privadas, segui-
ran organizandose las fiestas publicas y populares en la
Alameda® y en otros barrios, como de San Isidro y San

28 Cherniavsky, Op.Cit, pag. 217.

Diego. En esos lugares los cantos y bailes populares se
prolongaban toda la noche hasta el amanecer a través de
puestos de frutas, flores y dulces. Se bailaban zamacuecas
al son de arpa y guitarra®. Las cantoras lucian vistosos tra-
jes llenos de cintas y blondas y entonaban sus villancicos,
aguinaldos y tonadas a Maria y al Nifio Jestus®*.

Se ve claramente en estas iniciativas el deseo y el es-
fuerzo de parte de la jerarquia eclesiastica por discipli-
nar las practicas religiosas. Este esfuerzo se intensifica a
mediados del siglo XIX, con la gestion del arzobispo de
Santiago -Rafael Valentin Valdivieso- desde 1847 y con
la ayuda de la Revista Catdlica. Sin embargo, la autori-
dad civil también compartia esta preocupacion. El inten-
dente José Miguel de la Barra decia que las costumbres
de la ciudad eran un deber tanto del Estado como de la
Iglesia, lo cual es elocuente de la presién del estado por
quitar la exclusividad de la Iglesia en la esfera publica.

Diversas corrientes irdn produciendo una privatizacion
de la piedad en el siglo XIX. Sol Serrano explica este pro-
ceso enriqueciendo y complejizando el término. Para ella,
la religién se privatizé en el sentido de que progresivamen-
te fue expulsada del estado y redefinio su lugar en el reor-
denamiento del espacio publico tradicional y moderno,
de las calles, de la politica, de la opinion y del debate. Sin
embargo, continué teniendo presencia ptblica en el culto
colectivo. En la segunda vertiente, la religion se privatizd
en el sentido de que se hizo mas interior, intima, familiar®.

Creemos que con las fuentes hemos podido mostrar
estas dos tendencias. Por un lado la forma de celebrar la
Navidad fue acomodandose a las nuevos escenarios politi-
cos y urbanos del Santiago de finales del siglo XIX, lo que
termind por generar una segregacion en la forma tradicio-
nal de celebrar la navidad. Ya no fue mds una celebracién
masiva y transversal, en un espacio urbano compartido
sino que para la mayoria quedo confinada a ciertos lugares
publicos autorizados y tildada desde entonces como reli-
giosidad popular. Son resabios vivos de ese catolicismo ba-
rroco colonial. Por otra parte, las autoridades favorecieron
las practicas mas privadas e individuales frente a las publi-
cas y colectivas en lo que a devocidn se refiere.

9 E Mensajero del Pueblo, 24 de diciembre de 1870, Afio I, nimero 29, pag. 412.

0 Las Novedades, 19 de diciembre de 1878, nimero 367, Santiago.

3 Los Tiempos, 25 de diciembre de 1879, nimero 608, Santiago.

32
1888, numero 1590, Santiago.

3 Los Tiempos, 26 de diciembre de 1878, numero 305, Santiago.

34
35

I1. El Chile moderno. De 1840-1925, Editorial Taurus, 2006, pag. 153.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

El paseo de las Delicias fue anoche visitado por un concurrencia inmensa de gente, en su mayoria del pueblo”, en El Chileno, 25 de diciembre de

Salinas, Maximiliano, Canto a lo divino y la religion popular en Chile hacia 1900, Lom ediciones, pag. 172.

Serrano, Sol, “La privatizacion del culto y la piedad catolicas”, en Sagredo, Rafael y Cristian Gazmuri (eds), Historia de la Vida Privada en Chile, Tomo

101

Yo



IMAGEN EXPORTADA: )
EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCION
EL CASO DE QUITO

ALEXANDRA KENNEDY-TROYA /7 ECUADOR

mediados de los 90 empecé a advertir la magni-

tud del fenomeno de exportacion de arte qui-

tefo barroco para el culto fuera de la Audien-
cia de Quito, fendémeno que mas adelante situé en el
ultimo cuarto del siglo XVII, con un claro dominio de
los talleres de la capital, que inicialmente se dieron a
conocer alrededor de la destacada figura de Miguel de
Santiago y cuyo taller recibié encomiendas artisticas tan-
to desde el sur como desde el norte.

A través de la revision de la documentaciéon primaria
y la constante visita y andlisis de colecciones publicas y
privadas fuera de Ecuador, fui tomando conciencia no
solo de la enorme cantidad de piezas de arte religioso
que habian sido demandadas desde distintos puntos de
la América Latina, sobre todo hacia la costa pacifica, sino
que esta exigié cambios o adaptaciones en el proceso
mismo de elaboracién, en el uso de nuevos materiales, el
embalaje que asegurase la conservacion en traslados por
tierra y mar, en la cadena de comerciantes no especiali-
zados, en la utilizacién de ciertas iconografias predomi-
nantes, entre otros. El primer rastreo mas sistematico lo
hice en Chile, quizas la region que mas obra quitefia de-
mand¢ a lo largo de los siglos XVIII y primera mitad del
XIX, sobre todo desde los sectores religiosos.

Sin embargo, conforme pude estudiar el fenémeno
desde casa y ampliar el tipo de objetos solicitados, el nu-
mero de lugares y sujetos que encomendaban obra, este
resulté mas complejo de lo que habia pensado. Mucho
dependié de quien y por qué razones se solicitd una obra.
Por citar un ejemplo: esculturas de devocion requeridas

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

desde la rica poblacion payanesa del siglo XVIII, tanto por
las ordenes religiosas como por los grandes comercian-
tes, podian “darse el lujo” de costear y transportar piezas
completas de tamafo natural y “enriquecerlas” con adi-
tamentos realizados por los orfebres locales; en cambio,
por los mismos afios, buena parte de la escultura devo-
cional que iba a Santiago o Rancagua era a candelabro,
cabezas y manos salian de Quito para ser vestidas en su
lugar de destino, es decir “naturalizarlas”. La continuidad
de este fue posible gracias a la demanda de sectores po-
pulares quienes ligados atin a la religiosidad barroca, les
interesaba el valor religioso (e inamovible) del objeto mas
que su valor estético, en un momento en que las elites
ilustradas americanas promovian la sistematizacion de las
artes y el uso de recursos visuales “clasicistas”.

Asi, la fama de un arte quitefio de contenido religio-
so, realizado por buenos artifices y a bajos costos, permi-
tié su supervivencia hasta mediados del siglo XIX. En
este proceso, no solo viajaron las obras sino que incluso
muchos de los artistas quitefios tras la luchas indepen-
dentistas se instalaron en pueblos y ciudades en Vene-
zuela, Colombia, Pert y Chile, por citar los lugares mas
frecuentados. Lo hicieron como artistas, educadores de
arte, fotografos y contribuyeron efectivamente a la forma-
cién de liceos y academias de arte en sus nuevos lugares
de residencia. Se adaptaron como los camaleones, a ve-
ces produciendo y ofreciendo obra de corte barroco, en
otras, aquella que estaba de moda: retratos neoclasicos,
pintura de historia de corte romantico y asi otros.

103

QYo



Quito, conjuntamente con otros centros como Cuzco,
Lima o Potosi, se convirtieron en lugares destacados de
produccion y exportacion de herramientas visuales para
el culto religioso, y posteriormente, en el caso de Quito,
para instrumentar la construccién de las nuevas nacio-
nes. Si bien algunas imagenes supusieron la extensiéon
de cultos arraigados en Quito -i.e.Virgen Peregrina de la
Merced o la Apocaliptica de Quito- la mayor parte de las
veces se tratd de obra genérica revestida del consiguien-
te poder en el sitio de destino, por quienes solicitaban
las obras completas o en partes y las adaptaban a la reali-
dad social y econémica del lugar, y finalmente por quie-
nes hacian uso de las mismas. Resumiendo, el poder de
la imagen iniciaba su reaccion el momento de aterrizar
en el lugar en particular y en un momento concreto, sin
embargo, la emision de la misma estaba fuertemente li-
gada con el tipo de culto generado en el lugar de origen.

Por fortuna, estas investigaciones tuvieron eco en Qui-
to y en el 2007 se realizd6 un Seminario Internacional ti-
tulado “Arte quitefio mas alla de Quito”, auspiciado por
el municipio capitalino y coordinado por Alfonso Ortiz
Crespo. Algunos de los colegas que participan de este
Encuentro en Santa Cruz aportaron sustancialmente a la
comprension del fendomeno desde los lugares de recepcion
de obra y artistas quitefios. Las memorias de dicho Se-
minario fueron lanzadas hace pocos meses en Quito, mi
aporte consistié en el planteo general de la problematica
al abrir dicho Encuentro y en cerrar el libro incorporan-
do las ricas y variadas contribuciones de los colegas de
manera comparativa. (Véase: “A modo de epilogo”, en:
VVAA, Arte quiterio mds alld de Quito. Memorias del semina-
rio internacional, agosto del 2007, Quito, Biblioteca Basica
de Quito 27, Quito, FONSAL, 2010, pp.378-385). Este

aporte se reproduce a continuacion.

IMAGEN EXPORTADA:
EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCION

Me siento parcialmente responsable de haber provoca-
do Ia realizacién del seminario “Arte quitefio m4s alla de
Quito” y el libro correspondiente. Desde principios de los
noventa habia empezado a trabajar el tema de la exporta-
cién masiva de objetos artisticos y artesanales desde Quito.
En 1994 fui invitada a Santiago de Chile por la Universi-
dad Catolica, la Fundacion Andes y la Galeria Carroza en
Santiago de Chile, con el objeto de observar fondos publi-
cos y privados en varios lugares donde se encontraban un
sinntimero de piezas de arte quitefo arribadas a Chile des-
de el siglo XVIII. Entonces, registramos y fotografiamos
las piezas que suponiamos -a través de un analisis eminen-
temente visual- formaban parte del gran corpus del arte

104

Qe

de Quito y que por diversas circunstancias habian sido
exportadas durante el periodo colonial a esta Capitania.
Posteriormente, completé una investigacién que fue publi-
cada en 1998 en la Revista Historia de la Universidad Cato-
lica de Chile denominada “Circuitos artisticos interregio-
nales: de Quito a Chile, siglos XVIII y XIX”.

El tema me siguid preocupando y se abrieron varios
interrogantes. Me interesaba conocer desde donde se ex-
portaban las piezas, hacia donde (una especie de carto-
grafia del problema), qué tipo de piezas viajaban, quiénes
y con qué objeto las solicitaban, cémo repercutio esta
exportacion en la realizacion técnica de las piezas (in-
dustrializacién y lo que en su momento denominé como
“atajos” en la produccion) y en su conservacion, las redes
familiares de comercio informal que se establecian en la
exportacion de estos y muchos otros bienes del mas va-
riado tenor, la exportacion simbolica de ideas y formas
de religiosidad, su modificacion no sélo material sino
en las formas de uso y consumo de las mismas en los lu-
gares de destino, asi como la itinerancia tardia de artis-
tas, cosa que fui descubriendo en el camino sobre todo
para los casos chileno, peruano y colombiano.

En el afo 2000 publiqué un articulo general sobre el
tema con respecto a las relaciones entre Ecuador y Peru:
“Notas sobre las relaciones artisticas entre el Ecuador y
Peru, siglos XVI al XIX”. Amplié el radio de accién de
mi investigacion y realicé una nueva incursion sobre el
tema, capitulo que inclui en un libro coordinado y edita-
do por mi: Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVII-
XIX. Patronos, corporaciones y comunidades (Editorial Ne-
rea, 2002) y que denominé “Arte y artistas quiteios de
exportacion”. Este trabajo, con pequefas modificaciones,
ha sido reproducido en este libro.

No cabe duda de que por aquellos afios nadaba en
aguas fangosas debido a que “lo quitefio” atin no habia
sido desbrozado, no contibamos con trabajos monogra-
ficos serios sobre la obra de artistas en particular, téc-
nicas y materiales utilizados, una buena cronologia en
la produccion y las transformaciones estilisticas e icono-
grificas que iba sufriendo el arte quitefio, el funciona-
miento de talleres, amén de muchos otros trabajos de
los cuales partir. El problema sigue en pie y la preocu-
pacion latente en determinar la procedencia quitefia,
peruana o novohispana se evidencia en muchos de los
ensayos presentados en el simposio. Se vive aun de las
falsas atribuciones dictaminadas por anticuarios o mar-
chantes con fines meramente lucrativos, o de atribucio-
nes que en su momento realizaron los padres de la histo-
ria del arte latinoamericano en las primeras décadas del
siglo XX, y que atn no han sido revisadas.

Por fortuna, en la actualidad la fotégrafa Judy Busta-
mante conjuntamente con la historiadora del arte esta-

IMAGEN EXPORTADA: EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCION. El CASO DE QUITO



dounidense Susanne Stratton, también coautora en este
libro —con el apoyo del Fondo de Salvamento (FONSAL),
la Municipalidad, el Museo de la Ciudad y el Instituto
Nacional de Patrimonio Cultural, en Quito- coordinan
un proyecto sobre pintura colonial quitefia que apunta a
suplir, al menos inicialmente, este gran vacio.

Asi, estos valiosos aportes producto del simposio,
contribuyen a ‘mapear’ el fendmeno de mejor manera y
a echar una mirada desde los mismos lugares de recep-
cién, tanto a través de las obras que atin permanecen en
pie como de los documentos primarios que atestiguan la
adquisicion de una serie de obras que por multiples razo-
nes han desaparecido. Lo que a continuacién sigue, y por
supuesto la lectura detenida de los ensayos del libro cita-
do, corrige, amplia, redimensiona o profundiza en buena
parte los puntos que fueran observados o estudiados en
los trabajos antedichos. A modo de acapites voy destacan-
do y comentando aquellos puntos que en el transcurso
de la presentacién de ponencias, en el panel de conclu-
siones y sugerencias que se realiz6 a modo de cierre del
simposio y de una nueva lectura critica de cada uno de los
capitulos en su version final, fueron surgiendo.

CRONOLOGIA

Conocemos de una que otra obra de arte quitefio ex-
portada durante los siglos XVI hasta el primer cuarto de
la segunda mitad de la centuria siguiente. Durante este
periodo se trata mas bien de encargos puntuales oficiales
o extraoficiales: un presente al rey Felipe III por el oidor
Juan del Barrio Seputlveda de la obra “Los mulatos de Es-
meraldas” con el fin mostrar los éxitos de la colonizacién
en tierras americanas; otras que se envian de convento a
convento; regalos que los indianos -civiles o religiosos-
que deseaban obsequiar a sus lugares de origen en Espa-
Aa o a los santuarios de su devocion, plateria donada por
obispos y particulares, pequefas piezas de belén para los
conventos y particulares que se llevaban en sus petacas los
viajeros intra-continentalmente o hacia Europa.

Al parecer, durante el tltimo cuarto del siglo XVII se
establece un mercado mas fluido y abundante de obra soli-
citada desde la Nueva Granada, que arranca con las series
comisionadas al pintor Miguel de Santiago y su taller, por la
catedral y el convento de San Francisco, ambas en Bogot4.
Durante los siguientes 100 afios, la exportacién de pintu-
ras, esculturas completas o por piezas, plateria y aditamen-
tos de plata como aureolas o coronas, estampas impresas en
Quito, vestimenta liturgica, rosarios y marcos, mobiliario,
entre otros, se va incrementando sustancialmente. Es tal
la produccion y los ingresos que resultan de su venta fuera
de la Audiencia de Quito -antes de la debacle econémica

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

debida en buena parte al libre comercio- que en un infor-
me del presidente Carondelet de 1800, este lamentaba la
imposibilidad de suplir lo que antes fuera una “floreciente
industria y aplicacion de las artes”. Tan destacada habia
sido su produccion, afiade, que a los quitefios se les habia
conocido en su momento como los “chinos de América”.

A pesar de lo anterior, este suplido de arte -y la itine-
rancia de artistas quitefios, un nuevo fenémeno que ocu-
rrié a partir de las guerras de independencia- continué
ddndose en lugares como Chile hasta mediados del siglo
XIX. Si bien en buena medida se mantuvo la estética colo-
nial barroca, se incorporaron elementos relativos al nuevo
concepto de “nacion”, es decir, una transferencia de pa-
trones y relectura de contenidos o una modificacion en la
tematica que los artistas debian realizar para una sociedad
mas secularizada en donde se les comisionaba, ademas
de obra de uso religioso, retratos, paisajes, obra historica.

Cabe destacar que, si bien la mayoria de los trabajos
abordan el tema de la exportaciéon y recepcion de obra
religiosa durante el periodo colonial y los primeros dece-
nios del siglo XIX, queda atn por investigar la deman-
da de parte de coleccionistas privados que se da sobre
todo a los largo del siglo XX, tema esbozado tinicamen-
te por Suzanne Stratton-Pruit para el caso de los Estados
Unidos y la formacion de estas a partir de la “Exposi-
cion del Centenario” de Filadelfia en 1876.

LUGARES DE DESTINO

Al parecer el grueso de encargos es solicitado desde
Sudamérica, en su gran mayoria desde el Virreinato de la
Nueva Granada y la Capitania General de Chile y por su-
puesto al interior de la misma Audiencia de Quito. En el
primer caso cabe destacar los corredores de la exportacion
hacia la regién de Antioquia y el valle del Cauca, lugares
donde se desarrolla una mineria sobresaliente durante el
siglo XVIII, y el area alrededor de Bogotid. En Chile, se
tiene noticias de su ingreso por Valparaiso y su redistribu-
cién a Santiago y Rancagua. Los receptores suelen trans-
formar fisicamente la obra o rearmarla en el lugar de des-
tino, cosa que le reviste de nuevos significantes.

Para el caso de Lima, Jaime Mariazza, propone que este
centro cosmopolita por excelencia fue un lugar destacado
de recepcion tanto de obra cuzquefia durante el siglo XVII,
como de obra quiteia a lo largo de la centuria siguiente,
aunque ésta ain no ha sido debidamente documentada.
Insiste en que las fuentes grabadas usadas durante el siglo
XVII siguen vigentes cien aflos mas tarde y corresponden
a los modelos que los artistas comisionados desde los di-
versos lugares usaran dando respuestas distintas.

Las regiones periféricas de recepcion serian Mérida
en Venezuela, via las rutas andinas de comercio esta-

105

QYo



blecidas desde Quito y Bogot4, y desde aquella hacia la
region de Maracaibo. Sin embargo, sefala Janeth Rodri-
guez, el paso de piezas a Mérida parece haber sido dis-
creto, al igual que para el caso de Rio de la Plata. A esta
region -a Buenos Aires, Santafé y Coérdoba- se registra
el arribo de piezas pero ni tan frecuente, ni de tan buena
calidad ya que si bien las de Quito, al igual que las pie-
zas peruanas, son un simbolo de prestigio, resultan mas
onerosas y dificiles de trasladar, segin Darco Sustercic.

La Audiencia de Charcas (actual Bolivia), al parecer,
también fue un lugar de destino periférico a lo largo
del siglo XVIII, aunque existen, como en los otros luga-
res, ciertos pedidos preferenciales como la Virgen de la
Merced de Quito, llamada “La Peregrina”, o las tallas de
pesebre que gozan, en general de gran aceptacion. Los
encargos contintan desde Bolivia después de la inde-
pendencia ya que se solicita a Quito retratos de Bolivar
o Sucre de pintores tan conocidos como Juan Manosal-
vas, 0 encargos especiales a Joaquin Pinto para que rea-

lice el retrato de pie de uno de sus prohombres “Pedro
Domingo Murillo” de 1894, citado por Pedro Querejazu.

Aunque en su ensayo Alfonso Ortiz, citando docu-
mentos de la época, insiste en que durante las ultimas dé¢-
cadas del siglo XVIII, existi6 mucha “estimacion” desde
Europa de “toda especie de juguetes y 'hechuras de ma-
dera’”, sobre todo desde Cadiz desde donde se hicieron
continuos encargos de urnas, molduras o marcos y rosas
secas, Angel Justo y Jesus Paniagua creen que la presencia
de arte quitefio en Espafia fue mas bien moderada y que
seguramente no habrd influenciado las produccién artisti-
ca de este pais. Paniagua insiste, sin embargo, en la impor-
tancia de capitales quitefios destinados a la construccién
de la arquitectura religiosa espafiola y pone de ejemplo
el convento concepcionista de Segura y el seminario de
San Mateo de Valderas de los carmelitas descalzos. En mi
ensayo, recojo noticias sobre pedidos especiales en lugares
como Panami o México, que si bien puntuales, parecen
corroborar la buena fama y estimacién del arte quitefio.

Glorificaciéon de Pedro Domingo Murillo. Joaquin Pinto. Quito. 1894.
Museo de la “Casa de Pedro Domingo Murillo” en La Paz. Foto: Pedro Querejazu.

Mujer semidesnuda. Luis Toro Moreno. 1918. Coleccién Romero-Pinto.
La Paz, Bolivia. Foto: Pedro Querejazu.

106 IMAGEN EXPORTADA: EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCION. El CASO DE QUITO
[OG)

S



Reyes Magos, talla de madera policromada. Museo Julio Marc.
Rosario. Argentina. Foto: Darko Sustersic.

‘ESTIMACION’ DE LAS ARTES DE QUITO

Es interesante advertir que quienes nos hemos visto
involucrados en el tema, no hemos explicitado ni pro-
fundizado en las razones por las cuales este arte habra
sido ‘estimado’ o habra supuesto un simbolo de estatus
para sus compradores y usuarios. Rodolfo Vallin, en su
calidad de conservador, advierte sobre la bondad de los
materiales y el dominio de las técnicas artisticas y en la
versatilidad con la que los talleres quitefios se adaptaron
a las demandas del mercado, sobre todo los de escultu-
ra, que resolvieron el problema de peso y espacio me-
diante la elaboracion de partes que se armaban o monta-
ban en el lugar de destino o mediante el uso de madera
balsa, cosa que he observado en mi ensayo.

Es evidente que un mejor conocimiento de los gustos
y expectativas de los comitentes podria ayudar a esclare-
cer mejor el problema. Sin embargo, segun Jaime Maria-
zza, los encargos son tan variados que los pintores tales
como los peruanos Cristobal Lozano, Cristébal de Agui-
lar, Pedro Diaz, o el quitefio Xavier Cortés de Alcocer,
se mueven entre ser mas ‘modernos’ (i.e. neocldsicos) o

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Cristo Rey, anénimo, siglo XVIIl, madera policromada y encarnada,
imagen de vestir. Museo de América. Madrid. Foto: Alfonso Ortiz Crespo.

volver a un acusado arcaismo barroco. De todas formas,
continua el citado autor en el caso de Lima, “se condi-
cionod y reafirmoé el gusto por lo quiteiio y se difundié el
uso de la estampa germana como antecedente formal, fe-
nomeno que alcanzé también a la ciudad de Cuzco”. Y
si bien Marta Fajardo despliega en su ensayo un conoci-
miento erudito en base a la revision de fuentes primarias
invalorables, descubre el sinnumero de pedidos, procedi-
mientos y artistas involucrados en el comercio de plateria
de Quito a Popayan y Santafé de Bogota, en ningin mo-
mento se mencionan las razones de tal o cual pedido. Es
probable que los precios -bajos costes— unidos al precio-
sismo técnico de las obras hayan influido decisivamente
en su demanda. Un informe de 1780 del administrador
de alcabalas de Quito, Carlos Pesenti, citado por Alfon-
so Ortiz, habla de que en Quito se producian pinturas
“finas” en calidad y cantidad, que salian a las provincias
vecinas y “cuyo valor no es correspondiente a la obra”.

Es interesante el analisis que hace Fernando Guzman
de la serie de “Santa Rosa de Lima”, del pintor quitefio

Laureano Davila, para el monasterio de las dominicas de
Santa Rosa en Santiago de Chile a inicios del XVIII debi-

107

oS



do a la prosperidad econdmica de la Capitania y los textos
escritos que pudieron haber inspirado la misma, relatos
hagiogréficos y repertorios iconogréficos, textos teatrales
para un publico iletrado. Interesante seria poder estudiar
la intermediacion con el monasterio quiteiio de Santa Ca-
talina a través de su archivo. Guzman destaca los aportes
del pintor Davila en el costumbrismo y detalles arquitec-
tonicos y de interiores para ‘criollizar’ a la santa ameri-
cana y crear los modelos visuales de una santa propia.

Mas la ‘estimacion’ no es solo del mercado colonial,
sino como la misma historiografia del arte actual incor-
pora su estudio, advierte y valora su presencia. Destaco
el trabajo de Janeth Rodriguez quien hace una pesquisa
muy concienzuda, sobre como en Venezuela se habia
favorecido mas bien el estudio de arte europeo y como
tomo tiempo para que los estudiosos locales pusieran
atencion al arte americano que se encontraba desperdi-
gado y desconocido en diversas colecciones publicas y
privadas del pais. El tema del prestigio, calidad y precios
convenientes es relevado en su trabajo y distingue entre
los caraquefios quienes, por ejemplo, tenian mds apre-
cio de la obra que venia de la Nueva Espafa (México),
en tanto que los santaferefios y payaneses tenian sus ojos
puestos en las piezas provenientes de Quito.

Alegoria del triunfo de la Inmaculada, autor anénimo, siglo XVII, talla en madera
estofada y policromada, base y arco de plata repujada. Coleccion Banco de la
Republica. Bogota. Foto: Marta Fajardo de Rueda.

108
Yo

Santa Rosa frente a los Inquisidores. Laureano Davila, segundo cuarto del siglo
XVIIl. Monasterio de Santa Rosa. Santiago de Chile. Foto: Fernando Guzman.

DE LACAS DE PASTO A RETRATOS DE HEROES

Se ha generalizado la idea de que la exportacion de
las artes quitefias estaba centrada basicamente en lienzos
y tallas de madera para el culto. Sin embargo, los diver-
sos aportes en el libro sefialan un universo muy amplio
de objetos que salian de los talleres, desde materia pri-
ma para la elaboracion de oleos, rosarios, hasta obras
de talla religiosa de grandes dimensiones con sus adita-
mentos de plata como las que hallamos en el Museo Ar-
quidiocesiano de Arte Religioso de Popayan.

Quizds uno de los productos mas interesantes que
revela una historia compleja de acomodos, despliegues y
repliegues, es el arte del barniz de Pasto. Estudiado por
Maria del Pilar Lopez, ella propone que lo que fuera una
técnica prehispanica que tuvo su origen en la region co-
lombiana de Narifio, se extendié por los Andes hasta Cuz
co y finalmente sufrié un repliegue a la region de origen,
pasando por Quito hasta Pasto, lugar de origen de la mate-
ria prima, la resina del 4rbol denominado “mopa mopa”.
Los incas se habian apropiado de la técnica integrandola a
la produccion de objetos como los queros y seria el sistema
mitimae el que probablemente posibilito su difusion. Ya
en contacto con Europa, nos dice Lopez, entre Pasto y
Quito se reanudo o sobrevivié la produccion del barniz,
una técnica de impermeabilizacion y decorado en madera
semejante a las lacas chinas y los barnices europeos, con
patrones decorativos distintos a los prehispanicos y que en
este nuevo contexto tuvieron gran aceptacion.

IMAGEN EXPORTADA: EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCION. El CASO DE QUITO



Ultimos momentos del General José Miguel Carrera en el sétano de Mendo-
za. Juan Manuel Blanes. 1873. Oleo/cartén. Museo Nacional de Artes Visuales.
Montevideo. Uruguay. Foto: Gloria Cortés Aliaga y Francisca del Valle Tabatt.

SIGNIFICACIONES, RESIGNIFICACIONES
Y USO DE LAS IMAGENES EXPORTADAS

Los lienzos enviados desde Quito, en particular las se-
ries de la “Doctrina Cristiana” y la serie de “El Alabado”
en San Francisco de Bogota -el primero de Miguel de San-
tiago, el segundo seguramente del circulo de este artista-,
materializan la influencia que habria ejercido la experien-
cia evangelizadora en México sobre otras regiones y parti-
cularmente en Quito, puesto que a través de la exportaciéon
de lienzos desde este centro y otras ciudades se aseguraba
la circulacion de ideales franciscanos de evangelizacion.
Carmen Ferndndez-Salvador hace un andlisis muy ilumi-
nador de la primera serie destinada a una audiencia mas
letrada, entrenamiento de sacerdotes, perfeccionamiento

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

pastoral en el Nuevo Mundo, con el fin de que los fieles
se identifiquen con los miembros de la orden; la segunda,
destinada a un uso publico en la iglesia operando en estre-
cha relacion con la palabra de los predicadores, no como
ilustradores de la palabra oral o escrita y la arquitectura
como el “palacio de la memoria”. Por la misma linea apun-
ta Adriana Pacheco con el locus orandi de las carmelitas del
Carmen de Santafé de Bogota en el que se emplean image-
nes quitenas y el papel que juegan en la oracion.

La coleccion de Nifios de fanal de Quito en el Museo
de la Merced de Santiago de Chile, resulta un pretexto
para Olaya Sanfuentes, para indagar en la vida cotidiana
y la diversidad de practicas; cuerpo e infancia, el uso de
las imagenes y sus contextos: espacio simbolico coherente
entre el rezo, la practica espiritual y la ofrenda material.

109

QYo



Un aporte relevante es el trabajo de Gloria Cortés y
Francisca del Valle, al intentar establecer los nuevos mé-
viles que motivan la exportacion de series religiosas quite-
fnas en el Chile decimononico, ya que si bien —anotan- se
mantiene una estética colonial, se incorporan elemen-
tos relacionados con el concepto de “nacion”, retratos y
paisajismo, una transferencia de patrones y relectura de
contenidos. Los hacen con el “Santoral dominico” de la
recoleta del Belén de 1841, encargada a Antonio Palacios
y pintada por Nicolds, Tadeo y Ascencio Cabrera con el
apoyo de grabados. Un proceso de modernizacién y trans-
formacion del imaginario latinoamericano, los sistemas
de interpretacién de textos y modelos de interpretaciéon
en el cual estas representaciones fueron apropiadas y re-
significadas a través de la organizacion del contenido y la
originalidad del mensaje. Trabajan otras dos series domi-
nicanas, “La Vida de Santo Domingo” de 1837 del templo
de Santo Domingo y “Las Postrimerias” en el convento de
San Vicente Ferrer (48 cuadros de un total de 70) de 1841
y 1847, del taller de los Cabrera, pero que cuenta con
la participacién de Antonio Palacios y su hijo Manuel.

Poco a poco el imaginario local y el rechazo a la tra-
dicion del barroco quitefio cobraron fuerza entre los jo-
venes chilenos cuando surgieron talleres independientes

110
Yo

de artistas que vinieron de Europa con planteamientos
antiacadémicos; tal es el caso de Antonio Smith quien ins-
tauro la pintura del paisaje entre los chilenos. Por 1875,
ano de la “Exposicion Internacional de las Artes y las In-
dustrias” en Santiago, se difundié la modernidad y empe-
z6 la circulacién de litografias de maestros como Blanes,
de hechos historicos, sobre todo pintura de historia, tal
como vimos en imdgenes anteriores.

El simposio y el libro que difunde las participaciones
resultan un laboratorio de investigacién y propuestas muy
rico en torno a temas, casi todos tratados por vez primera
y que descubren a través del caso Quito, cudnta riqueza
podria haber en el analisis cruzado de miradas y lugares,
que como Quito, también fueron emisores o receptores
de obra colonial hasta bien entrado el siglo XIX. Solo me
queda, entonces, agradecer a Alfonso Ortiz Crespo como
coordinador académico del evento y quien tan acertada-
mente organizé un equipo de investigadores dispuestos a
escuchar, reflexionar y transformar los textos a la luz de los
descubrimientos o los planteamientos de los mismos cole-
gas, a modo de obra abierta. Es esto lo que deseamos que
sea, una obra abierta que invite a otros 0 nosotros mismos a
reformular los planteamientos sobre este proceso de inter-
cambios entre la América Latina, anglo América y Europa.

IMAGEN EXPORTADA: EL PODER DE LOS CENTROS DE PRODUCCION. El CASO DE QUITO



EL AQUELARRE CRIOLLO
MUJERES E INQUISICION EN VENEZUELA DURANTE LA EPOCA BARROCA

EMANUELE AMODIO / VENEZUELA

INTRODUCCION

a historia del arte occidental ha delimitado un perio-

do historico a partir de formas y contenidos produ-

cidos en Europa, desde la mitad del siglo XVI hasta
el final del siglo XVII y algunas décadas del siglo XVIII,
definiéndolo como “época barroca” y aunque en términos
estilisticos esta definicion, a menudo con una caracteriza-
cién negativa, ha asumido autonomia propia, desbordan-
do la cronologia especifica, por rigor metodoldgico es util
aclarar que asumimos esta definicién de manera estricta,
es decir, hubo un “barroco historico”, correspondiente a
una manera de pensar, obrar y sonar. Desde esta perspecti-
va antropologica, las claves de interpretacion del arte “ba-
rroco” han de ser buscadas en la sociedad que lo produjo,
en las relaciones sociales, en las respuestas cotidianas da-
das por distintas poblaciones a los problemas vitales de su
existencia, unificadas mas o menos profundamente por el
intento homogeneizador de la predica cristiana, renova-
da durante el siglo XVI por el Concilio de Trento, como
respuesta contrarreformista a los movimientos cismaticos
del norte europeo. Sin embargo, ya que se trataba de una
sociedad poco homogénea, con estamentos contrapues-
tos, la imposicion de discursos y practicas, tanto religiosos
como laicos, implicaba una pugna social que daba cabi-
da a la actuacién de aparatos ideoldgicos y represivos, a
fin de moldear las conciencias y disciplinar los cuerpos.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Mds aun, es iniitil argumentar que cualquier resultado de la brujeria puede
ser fantasioso e irreal, porque tal fantasia no puede lograrse sin acudir a
los poderes del demonio, y es preciso que se haya establecido un contrato
con éste, por medio del cual la bruja, real y verdaderamente, se obligue a
ser la sierva del diablo y se consagre a éste por entero, y ello no se hace en
suefios, ni bajo la influencia de ilusion alguna, sino que colabora real y
fisicamente con el demonio y se consagra a él. Pues en verdad, este es el
fin de toda brujeria; se trate de efectuar encantamientos por medio de la
mirada o por una férmula do palabras, o por cualquier otro hechizo, todo
ello pertenece al diablo...

Heinrich Kramer y Jacob Sprenger,

Malleus Maleficarum, 1486.

Aunque las producciones artisticas de la época ba-
rroca reflejan esos conflictos sociales, sobre todo para
estigmatizar los desvios de la fe cristiana y las penas que
acarreaban en la ultratumba, la atencion de los produc-
tores de imigenes era pilotada con fuerza hacia la repre-
sentacion de un recorrido salvifico que llevara al devoto a
proyectarse hacia un mundo feliz post mortem a través de
la superacion de etapas de perfeccionamiento, definidas
bipolarmente como tension entre el cuerpo vy el espiri-
tu, el pecado y la gracia y, finalmente, la tierra y el cielo.
Un recorrido individual que soslayaba completamente la
definicion grupal y cultural de cada conciencia: el peca-
do es individual y asi también la salvacion.

En ese recorrido salvifico terrenal interviene el Tribu-
nal del Santo Oficio de la Inquisicién, tanto en Espaia
como en América, con el explicito mandato de conducir
por la senda cristiana a quienes se habian, real o presunta-
mente, desviado. Asi, mientras el arte pictorico mostraba
en imdagenes la alternativa entre el paraiso y el infierno,
redundada y connotada por los sermones dominicales y
festivos, la Inquisicion diocesana y del Santo Oficio po-
nia en practica, en la vida cotidiana de las poblaciones
bajo escrutinio perpetuo, la alternativa terrenal: la vida
cristiana dentro de las normas o las mazamorras y la muer-
te. Para los inquiridos, fueran o no culpables, se abria asi
un abismo de sufrimiento que nos obliga a contemplar
el espectaculo de un dolor ajeno a nuestra experiencia

111

Yo



contemporanea o, mejor, negado a nuestra conciencia,
que el simulacro discursivo de los documentos solamente
en partes nos permite imaginar. Es, pidiendo venia por la
metdfora, el lado oscuro del mundo barroco que aparece
asi en todo su terrible despliegue; ese otro mundo que,
seducidos por la belleza del arte, a menudo olvidamos.

1. EL TRIBUNAL DE LA INQUISICION:
MANDATO Y ACTUACION

El primer Tribunal del Santo Oficio de la Inquisicién
fue creado en los primeros siglos del segundo milenio de
la era cristiana con el propdsito de coadyuvar y finalmente
dirigir la represion de las herejias religiosas, es decir, de
aquellos grupos de creyentes que se alejaban de la orto-
doxia romana. No se trataba de una simple admonicion
fraternal sino de una verdadera persecucion, auxiliada por

1 I.

‘s.
N
b

PR
i~

7.

n
S

I
ﬁ‘ Z ’f,.-J'l I

il
A

i

Brujas preparando hechizos, Ulrich Molitor,
De Lamiis et Pythonicis Mulieribus (1489).

112
Ye

los ejércitos de los diferentes poderes temporales aliados
de la iglesia catdlica, para que “toda depravacion herética sea
alejada de los limites y las fronteras de los fieles”, como indica-
ba la bula de Inocencio VIII Summis desiderantes affectibus,
de 1448. La inquisicion perseguia también individuos ais-
lados que interpretaban de manera diferente la doctrina,
condenandolos con facilidad a la hoguera. A estos se afia-
dian cualquier otro que trasgrediera las normas, fuera un
disconforme sexual o simplemente alguien con un saber
médico heterodoxo. Precisamente en el campo médico,
por toda Europa perduraban saberes populares, directa o
indirectamente relacionados con los cultos agrarios pre-
cristianos, es decir, a menudo la curacion implicaba algun
tipo de ritual, lo que avivaba ferozmente la atencion de
los inquisidores, dispuestos a ver la accion del demonio
en casi todas las practicas no candnicas. De esta mane-
ra, comenzo la persecucion de la “brujeria”, considerada
por teblogos e inquisidores como la expresion maxima del
pacto con el diablo, siguiendo el Levitico en su capitulo
20 (Levitico, 20: 6 y 27), texto ampliamente utilizado por
Heinrich Kramer y Jacob Sprenger en su Malleus Malefica-
rum (1486): “Y la persona que atendiere a encantadores o adivi-
nos, para prostituirse tras de ellos, yo pondré mi rostro contra la
tal persona, y la cortaré de entre su pueblo... Y el hombre o la mu-
jer que evocare espiritus de muertos o se entregare a la adivina-
cién, ha de morir; serdn apedreados; su sangre serd sobre ellos”.

En 1492, tres eventos marcan la historia espafiola y
mundial: Castilla y Aragén completan la reconquista ocu-
pando Granada; se produce la expulsion de los judios;
y Colén, intentando llegar a las indias por Occidente,
desembarca en el continente americano, comenzando su
conquista y colonizacion. De esta manera, el impulso uni-
ficador, social y cultural, de los Reyes Catolicos necesitaba
una institucion que emprendiera la purificacién y acultu-
racion forzada de los judios (marranos), de los islamicos
(moriscos), recién convertidos al cristianismo, y de los in-
digenas americanos. Para esto, se dieron amplios poderes
al recién recuperado Tribunal del Santo Oficio de la In-
quisicion medieval, instituido nuevamente en 1478 por los
Reyes Catolicos, quienes le dieron nuevas tareas y poderes
con la Pragmdtica de 1492. Su primer Gran Inquisidor fue
el tristemente célebre Torquemada. Inicia asi en Espaia
una fuerte campana de represion de los diferentes cultura-
les, a menudo con finalidades mas econdmicas que religio-
sas, que desembarca en el continente americano ya desde
las primeras décadas de la conquista. Fueron tres las sedes
principales del Santo Oficio en la América Espaiola: Lima
y México en 1569 y Cartagena de Indias en 1610, esta ul-
tima con jurisdiccién sobre las provincias de Tierra Firme
(actuales Venezuela y Colombia) y las islas del mar Caribe.

Brujeria, sodomia y bigamia fueron las acusaciones
mas frecuentes para condenar y llevar a la hoguera a los
acusados, seguidas de pactos con el diablo, judaismo, lu-
teranismo, herejia, blasfemia y hasta posesion de libros

EL AQUELARRE CRIOLLO



heréticos o pinturas “deshonestas”. Los indigenas fue-
ron excluidos de la jurisdiccion del Tribunal del Santo
Oficio, cayendo su vigilancia bajo la competencia de los
misioneros o, en el caso del Peru, bajo el examen del Tri-
bunal para la extirpacion de las idolatrias. De esta ma-
nera, espafoles y criollos, esclavos y libertos, hombres
y mujeres, sobre todo en ambito urbano, terminaron
bajo sospecha de la maquina inquisitorial.

2. LA PERSECUCION DE LAS BRUJAS
EN VENEZUELA

La definicion clasica de la “bruja” que el medioevo
cristiano elabord, indicaba el pacto con el diablo como
condicion implicita o explicita. Esto implicaba que, aun
cuando no se apreciaran los signos de la obra del angel
de las tinieblas, como marcas rojas en el cuerpo de la acu-
sada u olor de azufre, eran las practicas las que se juzga-
ban en base a una categorizacién previa que los manua-
les inquisitoriales indicaban, dejando a los jueces amplia
discrecionalidad en su definicion maligna. Se trataba, en
fondo, de una casuistica cuyos eslabones eran definidos
por la mayor o menor gravedad, en relacion a los dogmas
de la fe cristiana y, evidentemente, a la mayor o menor
pretendida adhesion a los designios del maligno. Practicas
supersticiosas, hechizos amorosos o de invulnerabilidad,
curaciones con yerbas, adivinacion, rituales cristianos in-
vertidos, declaraciones contrarias a los dogmas cristianos,
sueflos con incubos, evocaciones de un demonio y hasta
reuniones nocturnas con participacion del diablo, entre
otras, fueron practicas consideradas anticristianas y, por
esto, diabdlicas. En la mayoria de estos casos, producidos
por la afiebrada fantasia de los inquisidores, las practi-
cas reales pertenecian mas a la medicina popular que a
la influencia de algiin espiritu diabolico, aunque hay que
tener presente que esa medicina popular colonial era el
resultado de multiples aportes culturales derivados de
la cultura popular espafiola, la indigena americana y la
traida por los esclavos africanos, en cuyo contexto exis-
tian rituales que evocaban espiritus tutelares propios. Esa
medicina natural y ritual se habia mezclado también con
los contenidos de la doctrina cristiana, donde se admi-
tia la existencia de dngeles, tronos y dominaciones, lo que
implicaba el uso de signos cristianos, terminando esto
por condicionar la percepcién inquisitorial que transfor-
maba a los espiritus indigenas o africanos en demonios.

Sobre este universo de creencias y practicas se concen-
tr6 la mirada de los inquisidores de la red que el Tribunal
del Santo Oficio de Cartagena habia tejido en todo el te-
rritorio de Tierra Firme: comisarios, abogados, familiares
y los mismos vecinos, fueron impulsados a observar, es-
piar y delatar a quienes se comportaban de manera rara o
los que realizaban practicas que los Edictos inquisitoriales

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Brujas, Martin Le Franc, Le Champion des Dames (1451).

113

QYo



habian descrito como demoniacas. Véase el primer edic-
to que el inquisidor Lic. don Juan Sienz de Mafozca y
Zamora hizo pregonar en 1610 en todas las parroquias
del extenso territorio bajo su jurisdiccion, al momen-
to de posesionarse de su cargo en Cartagena de Indias:

[tem, que muchas personas, especialmente mujeres, fdciles y da-
das a la supersticion, con mds grave ofenca a Nuestro Sefior, no
dudan de dar cierta adoracién al demonio, para fin de saber de
las cosas que desean, ofreciéndole cierta manera de sacrificio, en-
cendiéndole candelas y quemando incienso y otros olores y perfu-
mes y usando de ciertas unciones en sus cuerpos, le invocan y ado-
ran con el nombre de Angel de Luz y esperan de él las respuestas
0 imdgenes o representaciones aparentes de lo que pretenden’.

Los comisarios recibian las denuncias de los vecinos o
de los familiares, las registraban y, segtin el caso, avisaban a
la autoridad civil para que aprendieran al delatado, sospe-
chado de practicas diabdlicas. De estas denuncias, queda
registro en un Cuadernillo de final del siglo XVIII, resguar-
dado en el Archivo Arquidiocesano de Caracas: se trata de
89 denuncias a 124 individuos, recopiladas entre los afios
1787 hasta 1810, de los cuales 23 eran mujeres (AAC, Santo
Oficio, Carpeta 1). Las denuncias de brujeria se refieren a:

e Qraciones para escaparse de la circel;

e Unturas para fines torpes;

e Recitar los rezos cristianos al revés para conseguir
lo que se quisiera;

e Polvos para alcanzar lo deseado o conseguir el favor
de los hombres;

e Negar la Trinidad e invocar el demonio para escaparse
de los deudores;

e Echar suerte para encontrar las cosas perdidas;

e Brebajes para conseguir el favor de las mujeres;

e Rituales contra la mala suerte o para adivinar
el origen de un mal;

e Rituales anticristianos para volar;

e Uso de yerbas y tabaco para curar.

Nos interesan aqui las 23 mujeres denunciadas: siete
eran blancas, una negra, una morena, una mestiza, tres
mulatas, una indigena y nueve sin categorizar. De estas
mujeres, diez fueron acusadas de hechiceria, dos de bru-
jeria, seis de blasfemia y proposicion herética y cinco de
posesion de libros prohibidos, probablemente blancas
acaudaladas. Para tener una idea del tipo de practicas que
se denunciaban y que el comisario de la inquisicion consi-
deraba fidedignas, citamos dos de ellas:

Francisco Polo pardo libre wecino de esta ciudad que vive en
la calle de San Juan, denuncio contra una mulata llamada

Dorotea que vive en la misma calle de San Juan, alta pica-
razada de viruelas, que esta engaia a muchos valiéndose de
la supersticion de echar suertes para hallar las cosas perdidas:
el mismo denuncio que de un peon que vive en los Llanos
llamado Salvador en el ato de Don Pedro Caravallo de las
Mercedes en el calvario, que el tal se valia tambien de suer
tes para lo mismo, se recivio este denuncio el dia 11 de sep-

tiembre/19/ del afio de 94 por la maniana.

Candelaria Delgado parda libre que vive en las casas Nue-
vas de San Jacinto denuncio haverle oido decir a Maria To-
masa Mufios negra esclava de Chepita Muiios que vive junto
de Magallane Pinzon que Incolaza Ascanio negrita libre que
vive en la calle de San Lazaro usaba una matica que regaba
con aguardiente y tabaco para sus bruxeria o embustes dixo
que era testigo de esto un negro que llaman el sargento Be-
llo que vive en la misma calle de Thomasa Muiios se recibo
este denuncio dia 11 de Agosto del aiio 97 por la maiana.

Los denunciantes son aqui vecinos y vecinas, impul-
sados a menudo para desquitarse de alguien que daba
fastidio o tenian como enemigo, pero también por haber
observado directamente los presuntos hechos que denun-
cian o, mas frecuentemente, haber escuchado de alguien
que fulana o mengana realizaba esas practicas, estrategia
para no terminar involucrados en la misma denuncia
como céomplice o cliente. Véase, por ejemplo, la denuncia
que Maria Ramona del Carmen, una mulata negra, hace
contra una mujer llamada Magdalena: “havia oido decir a
una muchacha de la calle que ella no conoce que una muger lla-
mada Magdalena que tampoco conoce ensofiaba o daba no se que
brebage a los hombres para que estos quisiesen y solicitasen a mu-
geres” (idem). Es este el resultado de la accion permanente
de curas e inquisidores: constituir una sociedad de delato-
res para mantener el control sobre la poblacion, haciéndo-
los complices de la accion represiva. De esta manera, na-
die se salva de la mirada delatora, pero al mismo tiempo,
para salvarse, todos pueden transformarse en delatores.

No todas las denuncias terminaban en procesos y éstos
a menudo se resolvian en el mismo lugar de la aprension
de los reos, mientras que los casos mds graves eran deri-
vados a Cartagena de Indias, sede principal del Tribunal.
En este sentido, hay que tener en cuenta que también la
iglesia diocesana, celosa de su poder local, perseguia por
su cuenta a los transgresivos y transgresivas de la moral y
de la religion. Asi, es posible hablar de dos inquisiciones:
una local, en el ambito de las didcesis, donde era el obis-
po el principal responsable de la entrega al poder civil;
y otra regional, dependiente de la sede del Tribunal del
Santo Oficio de la Inquisicion de Cartagena. Asi, la red
de comisarios y familiares del Santo Oficio se superpone
a la red de las parroquias y solamente en algunos casos

!En Toribio Medina, José, Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisicién de Cartagena. Ed. Imprenta Alzeviriana, Santiago de Chile 1899, pag. 137.

114

Qe

EL AQUELARRE CRIOLLO



El sabbat de las brujas, Hans Baldung Grien,1510.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 115
Yo



coinciden en las figuras de parroco/comisario. En el me-
dio de estos dos aparatos represivos estaba la poblacion,
sobre todo la de bajos recursos, intentando llevar una
doble vida: la publica, segun las normas oficiales, y la pri-
vada, escondida, segtin los deseos y las propias creencias.

Entre los individuos reprimidos durante la época colo-
nial en el territorio de la actual Venezuela y de los cuales
hemos conseguido registro documental, encontramos tan-
to mujeres como hombres, incluyendo los casos de matri-
monios que trasgredian y asi eran aprendidos y procesados.
Es el caso, por ejemplo, de la familia Rumbos, Francisco
y Ana Maria, de Quibor, el primero, mulato esclavo y la
segunda, zamba libre. Los dos tenian una doble actividad:
curaban con yerbas a blancos, negros y mulatos; pero, con
los indigenas, escenificaban una sagrada representacion
asumiendo Francisco el papel de Cristo en la cruz y Ana
Maria, la de una figura femenina, Maria o Magdalena, que
le besaba los pies, terminando estas escenificaciones con
rituales curativos. Los dos fueron aprendidos, él como
hechicero y ella como bruja, cuando se corrio la voz que
algunos enfermos curados por los dos se habian muerto?.

T
s

Juicio Final (detalle), Anénimo, Venezuela comienzo siglo XIX.
(Coleccion Becla Venturini, Caracas).

Sin embargo, generalmente, mds que grupos o familias
enteras, los acusados o delatados eran individuos especifi-
cos que no raramente vivian solos y con actividades que co-
lindaban con las que presuntamente se referian al campo
magico. Es el caso de las comadronas o de los yerbateros,
ambas actividades asociadas al curanderismo del cual se in-
teresard en el siglo XVIII el protomedicato acusandolos de
intrusismo en la profesion médica’. De cualquier manera,
gente que traficaba con “polvos” mas o menos milagrosos
habia por doquier en Caracas como en el resto de las ciu-
dades coloniales, donde el saber magico popular espafiol
se habia mezclado con el indigena y el africano traido por
los esclavos. Véase el caso de la caraquefia Maria Basilia
Sequeda, blanca y duefia de esclavos, denunciada en 1792
por la parda libre Maria Lucrecia Peynado por tener “unos
polvos para conseguir todo lo que uno queria, y que por estos
polvos warios esclavos se habian libertado y que la declarante
se lo comunico a una comadre suia llamada Petronila Nolasco
Garcia, esclava que vive en su casa y que la tal como creio en
ello por que le dixo a la declarante que viera como los solicitava
para libertar una hija suia” (AAC, Santo Oficio, Carpeta 1).

Del conjunto de los procesos que hemos identifica-
do, sobresale una perspectiva de género que es impor-
tante subrayar: son sobre todo las mujeres a ser acusadas
de hechiceria y brujeria, mientras que los hombres lo
son de herejia y blasfemia. Priva aqui una representa-
cion de género, con los hombres definidos por el “in-
telecto”, mientras las mujeres lo son por la “carne”; asi
como indicaba el Malleus Maleficarum:

Porque en lo que respecta al intelecto, o a la comprension de
las cosas espirituales, parecen ser de distinta naturaleza que
los hombres, hecho respaldado por la légica de las autoridades,
y apoyado por diversos ejemplos de las Escrituras. Pero la ra-
z6n natural es que es mds carnal que el hombre, como resulta
claro de sus muchas abominaciones carnales.

Asi, los hombres, por la caracteristica indicada, lle-
gan a la herejia porque se aplicaban a reflexionar, por
su cuenta y sin la guia sacerdotal, sobre los misterios de
la fe, errando en sus conclusiones; mientras las mujeres,
por su relacion mas estrecha con la naturaleza, llegarian
con mis facilidad a conocer sus secretos, como las yerbas
curativas y la parteria, pero siendo mas débiles correrian
mayores riesgos de caer en las garras del demonio. Esta
relacion entre mujeres y naturaleza, sobre todo en lo que
refiere a la reproduccién, es ampliamente explicita en

la Bula de Inocencio VIII emitida en 1448:

Cf. Amodio, Emanuele, “Disciplinar los cuerpos y vigilar las conciencias. La represion inquisitorial de brujos y curanderos en la Provincia de

Venezuela durante el siglo XVIII”. En Procesos histéricos, 18: 1-23, Mérida 2010.

XLIX, 1: 95-130, Madrid 1997.

116
Yo

Cf. Amodio, Emanuele, “Curanderos y médicos ilustrados. La creacion del Protomedicato en Venezuela a finales del siglo XVIII”. Asclepio,

EL AQUELARRE CRIOLLO



Muchas personas de uno vy otro sexo, despreocupadas de su sal-
vacion y apartadas de la Fe Catélica, se abandonaron a demo-
nios, incubos y sticubos, y con sus encantamientos, hechizos,
conjuraciones vy otros execrables embrujos y artificios, enormida-
des y horrendas ofensas, han matado nifios que estaban atin en
el titero materno, lo cual también hicieron con las crias de los
ganados; que arruinaron los productos de la tierra, las uvas de
la vid, los frutos de los drboles; mds aun, a hombres Y mujeres,
animales de carga, rebafios y animales de otras clases, viiedos,
huertos, praderas, campos de pastoreo, trigo, cebada Y todo
otro cereal; estos desdichados, ademds, acosan y atormentan a
hombres Y mujeres, animales de carga, rebaios y animales de
otras clases, con terribles dolores Y penosas enfermedades, tanto
internas como exteriores; impiden a los hombres realizar el acto
sexual y a las mujeres concebir, por lo cual los esposos no pue-
den conocer a sus mujeres, ni éstas recibir a aquéllos.

El texto papal enuncia los efectos perniciosos de la in-
fluencia del demonio, apuntando fundamentalmente a
los procesos vitales de cada comunidad: la reproduccién
de la naturaleza y de los hombres, ademas del manteni-
miento de la salud, siendo la matanza de los nifios la ima-
gen que resume su accion maléfica. Asi, sobre todo en
los momentos de crisis, el discurso del poder se centra
sobre la mujer que de esa funcion reproductiva es ima-
gen y sujeto y, en particular, en aquellas mujeres que se
dedican a cuidar del parto y de la salud: las comadronas y
las curadoras*. De alli que a ellas son dedicadas las mayo-
res acusaciones de brujeria y relaciones con el demonio,
las que ejercitarian en grupo, asi como normalmente se
reunian en las cocinas para charlar de sus cosas, mun-
do del cual los hombres eran en gran parte excluidos®.

3. EL PACTO CON EL DEMONIO
Y EL AQUELARRE NOCTURNO

La literatura sobre el mundo migico medieval y ba-
rroco generalmente asume una de las dos posturas do-
minantes: sobre la existencia del “Pacto con el diablo”
se trata de representaciones imaginarias de los sujetos o
de sus perseguidores; o de hechos reales rituales, donde
el demonio desempefa su papel como ser imaginario o

4

como ser espiritual real. Dejando para mds adelante la
discusion sobre la realidad ritual del pacto, desde una
perspectiva antropolégica lo que nos interesa es recons-
truir los acontecimientos historicos de la persecucion y
asumir por ahora como coherentes también los relatos
de los “hechos” que generaron la acusacion de pacto con
el demonio, producidos por los inquisidores y las victi-
mas, a menudo bajo tortura. En este sentido, practicas y
discursos se justifican los unos con los otros, aunque hay
que tener en cuenta que en una sociedad estratificada y
multiétnica a menudo hay discursos dominantes de los
cuales los subalternos a menudo se apropian, transfor-
mandolos y mezclandolos con los propios.

Entre Bulas papales y Tratados de supersticion, que guia-
ron a los inquisidores en su caceria, el texto seminal con-
tinda siendo el Malleus Maleficarum y a él recurrimos para
aproximarnos a la “manera en que se establece el pacto for-
mal con el demonio”, como rezauno de los titulos del texto:

El primer método es cuando las brujas se retrinen en cénclave,
en un dia prefijado, y el demonio se les aparece en el cuer-
po de un hombre, y las insta a tener fe en él, y les promete
prosperidad mundana vy larga vida; vy ellas recomiendan a una
novicia a su aceptacion. Y el demonio pregunta si abjurard
de la Fe, y abandonard la santa religion cristiana y la adora-
cion de la Mujer Anémala (pues ast llaman a la Santisima
Virgen MARIA), y jamds venerard los Sacramentos; y si ve
que la novicia o el discipulo se muestran dispuestos, el demo-
nio extiende la mano, lo mismo que la novicia, y ésta jura,
con la mano levantada, cumplir con el pacto. Y hecho esto,
el diablo agrega en seguida que no es suficiente; y cuando el
discipulo pregunta qué mds debe hacerse, el diablo exige el
siguiente juramento de homenaje: que ella se le entregue en
cuerpo y alma, para siempre, y que haga lo posible por atraer
a otras de su sexo a su poder. Y por tltimo anade que debe
preparar ciertos ungiientos con los huesos y miembros de nifios,
en especial de los que han sido bautizados; por todos cuyos
medios podrd cumplir con todos sus deseos, con la ayuda de él.

Una buena parte de los casos de persecucion identi-
ficados para las provincias de Tierra Firme que integran
la actual Venezuela, cerca de un centenar, fueron resuel-
tos localmente por el aparato eclesial diocesano auxiliado

Cf. Mannarelli, Maria Emma, Hechiceras, beatas y expésitas. Ediciones del Congreso del Pert, Lima 1999.

El hecho de interesarnos principalmente de las mujeres no debe hacernos olvidar que el otro grupo perseguido con safia fue el de los esclavos y

negros manumisos o de segunda generacion, amén que una parte de nuestras perseguidas pertenecian a este mismo grupo. En este sentido, al

miedo ancestral de los hombres europeos hacia las mujeres, lo que en tltima instancia desata la segregacion marital, la exclusion y la represion,
hay que afiadir el miedo a los esclavos. Escribe Jaime Humberto Borja Gomez: “Las relaciones de poder se basaban en las imagenes creadas y en la
estigmatizacion y represion de la instituciones primarias del indigena y del negro. Las imagenes se reforzaron con muchos de los comportamientos
de los dominados. Los esclavos, por ejemplo, les ensefiaron a los blancos a temerles: los espafioles tenfan miedo de los poderes sobrenaturales de
los negros, como lo demostro la proliferacion de acusados por ejercer la brujeria, herbolaria o hechiceria con fines amatorios en el siglo XVII”
(Borja Gomez, Jaime Humbert, “El control de la sexualidad: negros e indios (1550-1650)”. En Jaime Humberto Borja Gémez (ed.), Inquisicion,
muerte y sexualidad en el Nuevo Reino de Granada. Editorial Ariel, Santa Fe de Bogota 1996, pag. 182).

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

117

Yo



El aquelarre, Francisco de Goya (1797-98).
Fundacion Lazaro Galdiano, Madrid.

por el poder civil. Algunos otros, los percibidos como mas
graves, fueron derivados directamente al Tribunal de la
Inquisicion de Cartagena. De estos casos, citamos algunos
que involucran mujeres acusadas de pacto con el demonio.

Laureana del Basto, una mujer de Mérida, “morena de
rostro, pelinegra, con un lunar al lado siniestro y otro entre la
ceja y el ojo”, fue acusada en 1653 por nueve testigos, de
los cuales siete eran “hombres principales”, por haber uti-
lizado yerbas y lavatorios para atraer a los hombres, prac-
ticar la adivinacién leyendo las rayas de las manos y, sobre
todo, que “hablaba con un espejo y se reia con él y lo mismo
hacia estando sola en la cama a deshora de la noche” (AHNM,
Inquisicion, libro 1021). Trasladada a Cartagena, fue re-
cluida en el convento de Santo Domingo, desde donde
intentd defenderse asegurando que no sabia que curar
con yerbas fuera pecado. Sin embargo, los inquisidores
estaban convencidos que se trataba de un clsico pacto
con el demonio, aunque “implicito”; lo que le valio, junto
al hecho que el fiscal la consideraba “con poco juicio”,
una condena relativamente leve: el destierro por dos anos
de la villa de Mérida y de la de Madrid. Sin embargo, el
periodo de reclusién y los interrogatorios, a menudo vio-
lentos, habian mellado la resistencia de la mujer, tanto

118
Yo

que el mismo fiscal terminé por declarar en 1654 que
“sali6 sin juicio de la carcel de tal manera que anda en
cuerpo y en cueros por las calles dando carreras” (idem).

[gualmente dramaticos los otros dos casos que siguen:
dos mujeres, una de Cumana y otra de Barquisimeto, acu-
sadas de brujeria y pacto con el demonio. Ana Rodriguez
de Villena era de la isla de Margarita, pero vivia en Cuma-
nd donde estaba casada con un canario de nombre Alon-
so Martin del Cerro (AHNM, Inquisicion, libro 1021).
Fue acusada en enero de 1638 de “echar la suerte con las
habas”, facilitar yerbas para ser queridos, hablar con los
difuntos y, sobre todo, que “volaba como bruja”, aunque
ella negaba estas dos ultimas acusaciones. Hay en este,
COMO en Otros €asos, un contrapunteo entre admisiones
bajo tortura y retractacidn sucesiva que termina por recaer
encima de la acusada, pero también obliga a los jueces
a dudar, de alguna manera, de las admisiones bajo coac-
cién, lo que influye positivamente en la determinacion de
las penas. Asi, la acusada, a pocos dias del encierro, cuenta
los detalles de su aprendizaje, explicitamente arrepentida:

Declaré que siendo doncella habia topado a un indio piache,
mohdn, en un aposento, el cual le dijo que estaba llamando a
su curador, que luego entendié era el diablo y esta rea le dijo
que le llamase que queria verle para que le curase un dolor
que tenia en la espalda y el indio le ofrecié que si lo decia de
veras lo llamara. Y habiéndole dicho que si, vino el demonio
la noche siguiente en figura de un pdjaro que llaman “pan-
jinegro” y habia dado un silvo, pero no habia querido entrar
dentro porque esta rea tenia u rosario al cuello y habiéndoselo
quitado volvié el demonio en figura de sapo y viéndolo la rea
rez6 el Credo entre si, con lo cual se habia ido el sapo (idem).

En otras ocasiones, cuenta a los inquisidores como se
habia encontrado nuevamente con el diablo y como le ha-
bia pedido favores, pero habia sido defendida por los rezos
del marido, tanto que habia exclamado: “;Qué hacen los
diablos que no llegan y me llevan?”. Hay una evidente lucha
entre el diablo, el marido y el deseo de la rea de escaparse
de su vida cotidiana, no sabemos cudn dura, aunque ella
termina por declarar que son los diablos que la persiguen
y no ella quien los busca. De hecho, durante el traslado
en barco a Cartagena, el diablo vuelve a parecérsele como
un indio desnudo quien le pide de sacarse un crucifijo
que llevaba en el cuello. Sin embargo, al momento de la
sentencia, vuelve a retractarse negando todo. No sabemos
cuanto le sirvio hacerlo, aunque no termino en la hoguera
sino que se la condeno a salir en el auto de fe con las insig-
nias de hechicera y una vela de cera en las manos, ademads
de ser desterrada por dos afios de la ciudad de Cumana.

El otro caso trata de la acusaciéon en 1772 a Lucia Negra,
una partera del Tocuyo, de quien se rumoreaba que en de-
terminadas noches se quedaba como muerta, con gran es-
truendo de las gallinas que se encontraban en el techo del

EL AQUELARRE CRIOLLO



o
_— -
- - W e

Vuelo de brujas, Francisco de Goya (1797-98).
Museo Nacional del Prado, Madrid.

cuarto de dormir. Eran estos signos inconfundibles de que
se trataba de una bruja que en espiritu volaba, espantando
las gallinas, para participar de las reuniones con otras bru-
jas y el demonio, el llamado sabbat o aquelarre, con palabra
basca. Ni la defensa del cura, quien declaraba que la mujer
era cristiana y que iba a misa con regularidad, sirvieron a
contrastar la fama de bruja de Lucia, tanto que hasta su
novio, el negro Agustin, habia desistido de sus intencio-
nes matrimoniales. Una vez m4s, se trata del “rumor” que
corre entre los diferentes estamentos, prestandose tanto
hombres como mujeres, del mismo grupo social o de otro,
a su difusion (lo que expresa un claro sistema de con-
trol social implicito). No sabemos como terminé el caso
(AICT, Seccién Brujerias y Herejias, Tomo 1, Legajo 41).

Un poco mas complejo es el caso de Barbola de Albor-
noz, una mulata libre de Barquisimeto, quien fue acusada
en 1633 por diez mujeres, sus complices, de “ser bruja y
acudir a las juntas de tales, donde hacia el reniego ordinario y los
demds ritos y ceremonias, como son besar el cabrén en el trasero,
cenar de las cenas de las brujas y juntarse con el diablo, co-
nociéndola carnalmente” (AHNM, Inquisicion, libro 1020).
Fue presa y trasladada a Cartagena, donde a lo largo de

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

No hubo remedio, Francisco de Goya (1799).
Museo Nacional del Prado, Madrid.

dos audiencias negd todas las acusaciones, pero a la ter-
cera admitié todo, relatando como se habia involucrado
en esas ceremonias para liberarse del duro trabajo en los
campos cuando, un viernes, otra mujer la habia convenci-
do a participar en la junta con el demonio. Alli habria ne-
gado al dios cristiano, con la promesa de bienes terrenos
en abundancia, siéndole asignado un diablo de nombre
Tumaque como compafero, quien le dio algunas ¢rdenes:

La mandé a hacer una cruz en el suelo con el pie izquierdo
y la borrase con el trasero... y luego bailaron alrededor de un
cabrén y al dar la vuelta le besaban en el trasero y ésta hizo
lo mismo y al besarle le despidié una ventosidad hediendo a
piedra de azufre y luego habian cenado una comida desabrida
y guisada sin sal, que no habia podido saber de qué era y apa-
gadas las candelillas que traian en las manos, se juntaron las
brujas a sus diablos y la dicha Bdrbola de Albornoz con el suyo,
el cual la conocié por el vaso trasero (idem).

Las varias confirmaciones de los hechos llevaron Bar-
bola de Albornoz a ser declarada culpable de herejia y
pacto con el demonio pero, ya que habia mostrado arre-

119

Yo



pentimiento, fue admitida a “reconciliaciéon” con la igle-
sia, aunque obligada a desfilar en un auto de fe publico,
con las insignias de bruja y la coroza (sombrero alto y de
punta), vestida con un sambenito con dos aspas (cruces
de San Andrés), lo que indicaba la gravedad del delito, y a
declarar publicamente su abjura. Ademas, fue condenada
a un aino de “habito y carcel” y al sucesivo destierro de
todo el obispado una vez cumplida la pena.

La historia de Barbola tiene una coletilla dramética:
casi un afio después, en noviembre de 1635, cuando toda-
via estaba cumpliendo su condena, fue llamada a testificar
en contra de una de sus companeras de Barquisimeto, pero
esta vez opuso resistencia a confirmar las acusaciones, ne-
gando de haber sido bruja y de haberse encontrado con el
demonio. El juez la mando a despojar del habito religioso y
fue nuevamente encerrada en la prision de la inquisicion.
Aqui fue sometida al “tormento de larueda”, estavez doble:
in caput propium, para confesar sus propias faltas, y en caput
alienum, para confesar la de las demas. Intento resistirse y
negar todo, pero, a la segunda sesion de “tormento”, ce-
dio al dolor “a la primera vuelta”, confesando nuevamen-
te tanto sus acciones brujeriles como las de las demas acu-
sadas. Fue asi condenada nuevamente en enero de 1636
al destierro y ademas a cien azotes por haberse retractado.

4. LA CENA DE LAS BRUJAS:
REALIDAD E IMAGINACION

A comienzo del apartado anterior dejamos de lado el
problema de la realidad del aquelarre a fin de tener una
base etnografica sobre las cual basar nuestro examen de
la cuestion. Lo que hay que afadir a lo ya dicho, am-
pliando la problematica al mundo europeo, es que el
fenomeno brujeril medieval descrito y perseguido por la
inquisicion no incluye el conclave diabdlico por lo me-
nos hasta la segunda mitad del siglo XIV, segtin los datos
y reconstruccion aportados por Carlo Ginzburg (1989),
salvo en forma larvada, la que se “desarrollarda” durante
el siglo sucesivo asumiendo las formas que encontramos
en época barroca. Caro Baroja, en su fundamental obra
de 1961, Las brujas y su mundo, la cual extrafiamente no
aparece citada en el texto de Ginzburg, propone fijar las
fecha hacia los afos 30 de ese mismo siglo, refiriéndose
particularmente a los procesos de Carcassonne (Francia),
donde la representacién del sabbat aparece ya estructural-
mente constituida. Veamos la referencia a algunas declara-
ciones de mujeres perseguidas en Toulouse:

Ana Maria de Georgel y Catalina, mujer de Delort, ambas de
Toulouse y de edad madura, han dicho en sus confesiones juridi-
cas que desde hace unos veinte afios se hallan afiliadas al innu-
merable ejército de Satands, ddndose a él, tanto en esta como
en la otra vida. Que muy a menudo, y siempre en la noche del
viernes al sdbado, han asistido al Sabbat, que se celebraba ora
en un lugar, ora en otro. Que alli, en compaiia de hombres y
mujeres sacrilegos, se libraban a toda clase de excesos, cuyos
detalles causan horror... Alli se encontré con un macho cabrio
gigantesco, al que saludé y al que se abandoné. El macho
cabrio, a cambio, le enseiié toda clase de secretos maléficos®.

Mas alla de los posibles origenes de la figura del cabrio,
desde los cultos populares centroeuropeos hasta la refe-
rencia biblica al sacrificio mosaico que ligaria el aquelarre
al sabado judio (el nombre Sabbat es una derivacién obvia
del sacrificio hebreo), lo que nos interesa es que su figura
entra en los manuales inquisitoriales y, como el mismo
Caro Baroja escribe, “con una velocidad vertiginosa, de
mediado del siglo XIV en adelante, se van recogiendo no-
ticias acerca de ¢l aqui y alla””. Que después haya pasado a
América, como creencia o como ritual, con los migrantes
populares y con los mismos inquisidores y sus Tratados, es
cosa no sélo obvia sino también demostrada, por ejemplo,
en nuestro caso, por la presencia de mujeres blancas espafio-
las acusadas de brujeria y de pacto con el demonio en Car-
tagena de Indias. Véase las declaraciones del mulato Juan
Lorenzo en el proceso contra Lorenza de Azevedo, cuando
declara que esta le dijo que conocia “una muger que avia
venido de Espaiia, sin nombrarla, que avia hecho por ella gran-
des cosas” (AHNM, Inquisicion, Leg. 1620, cuaderno 1)°.

Asi, dando por demostrada la existencia de practicas
individuales curativas y magicas compartidas por gran par-
te de las poblaciones de bajo recurso en Europa como en
América, la cuestion se centra en la existencia o no de la
reunion sabdtica, lo que implicaria la existencia de redes
de connivencias y hasta organizaciones especificas. Antes
que nada, retomando a Caro Baroja, parece evidente “que
hay que convenir en que lo que se dice es siempre mas facil
de averiguar que lo que en realidad ocurre, o sea lo que
ha servido de base a aquello que se dice precisamente. La
bruja de los relatos puede ocultarnos, asi, a un personaje
real dificil de retratar con rasgos realistas”. Aun con esta
dificultad, este autor parece convencido de la existencia
real de la reunion de las brujas, dejando para los tedlo-
gos el problema del diablo y su realidad, pero metodo-
logicamente advirtiendo que existen mas informaciones
sobre los que creian en las brujas de lo que las mismas

¢ En Caro Baroja, Julio, Las brujas y su mundo. Alianza, Madrid 1986, pag. 115-116.

T Caro Baroja, Julio, Las brujas y su mundo, cit., pag. 119.

Escuela de Estudios Hispano-americanos, Sevilla 1954, pag. 202.

Caro Baroja, Julio, Las brujas y su mundo, cit., pag. 300.

120

Ye

Cf. Tejado Fernandez, Manuel, Aspectos de la vida social en Cartagena de Indias durante el seiscientos.

EL AQUELARRE CRIOLLO



Auto de fe de la Inquisicién, Francisco de Goya (1814-16). Museo Nacional del Prado, Madrid.

brujas y brujos creian. Sin embargo, la leccion de Carlo
Ginzburg estriba precisamente en la posibilidad de divi-
sar las ideas subalternas de una determinada época aun
cuando “las ideas, creencias y esperanzas de los campe-
sinos y artesanos del pasado nos llegan (cuando nos lle-
gan) a través de filtros intermedios y deformantes”".

Para esta tarea, es posible hoy echar mano de recur
sos bastantes sofisticados, como el “andlisis del discurso”
o la semiotica, para identificar las formas y los conteni-
dos que pueden atribuirse unas veces a los inquisidores y
otras a los inquiridos. Como el mismo Ginzburg propo-
ne en el caso de El queso y los gusanos, “la irreductibilidad
a esquemas conocidos de parte de los razonamientos de
Menocchio nos hace entrever un caudal no explorado de
creencias populares, de oscuras mitologias campesinas” .

Precisamente la referencia a la mitologia, a partir de
una lectura de Levi-Strauss, permite a Ginzburg avanzar su
hipotesis en relacion a las reuniones de los Beneandanti friu-
lanos: aunque no excluyendo la existencia de cultos ligados
a la agricultura y la caceria, sobre todo aquellos que hacian

referencia en Europa a la Diana de los griegos y romanos,
“la realidad fisica de las juntas brujeriles no recibe ninguna
confirmacién, ni por via analégica, de los procesos contra
los bienandantes. Ellos declaraban concordemente que de
salir de noche “invisiblemente con el espiritu”, dejando el
cuerpo inconsciente... Expresiones como “existencia de la
brujeria” y “culto brujeril documentado” (poco acertadas
ya que asumen el punto de vista deformante de los inqui-
sidores) delatan... la confusién entre mitos y ritos, entre
conjunto coherente y difuso de creencias y grupo organi-
zado de personas que las habria practicado”'.

De esta “mitologia” participarian evidentemente tam-
bién los inquisidores quienes, por su parte, habian cons-
truido su representacion a partir de textos escritos, es
decir, de la “historia de las ideas” occidental, sobre todo
cristiana. Intentaremos demostrar la validez de esta con-
clusién volviendo al relato de Barbola de Albornoz, la
mulata de Barquisimeto de la cual hemos arriba descrito
los sufrimientos. Como se recordara, Barbola termino por
“confesar” bajo tortura como en la reunion con el diablo

10 Ginzburg, Carlo, El queso y los gusanos. Ed. Muchnik Editores, Barcelona 2000, pag. 11.

1 Ginzburg, Carlo, El queso y los gusanos, cit., pag. 17.

12 Ginzburg, Carlo, Storia notturna. Una decifrazione del sabba. Ed. Einaudi, Torino 1989, pag. XXIII.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

121

QYo



Aquelarre (El gran Cabrén), Francisco de Goya (1819-23). Museo Nacional del Prado, Madrid.

habia marcado una cruz en el suelo con el pie izquierdo,
haberla borrado con el trasero, haber bailado y besado el
cabrio, etc. Esta descripcion del encuentro con el diablo
resulta demasiado coherente con los manuales de la in-
quisicion y hasta con otro proceso que veinte afios antes
se habia realizado en Logrofio, en el Pais Vasco, contra las
mujeres de Zugarramurdi, para no producir la sospecha
que quien metia las palabras en la boca de la rea, después
de haberla torturada, era el mismo fiscal de la inquisicion.
Pero tenemos datos mas cercanos: en 1628 fue procesa-
do en Cuba por la inquisicién cartaginense un esclavo
carabali de nombre Antén, quien terminé declarando que
Isabel, la mujer que le habia iniciado en la brujeria, lo
llevo “a un campo adonde a poco rato vio que vinieran muchos
hombres y que en un trono alto, en figura de cabrén grande, se
sentd el demonio y luego, de dos en dos, fueron a darle obedien-
cia, besdndole el trasero, que llevo a éste consigo a ofrecérsele vy
el demonio a largé los brazos para acariciarlo como suyo... Dijo
y hizo el reniego de la fe y ley evangélica de Nuestro Sefior Jesiis
Cristo y pisé la cruz...” (AHNM, Inquisicion, Libro 1020, f.
298)." Otro ejemplo, referente a perseguidos por el Tribu-
nal del Santo Oficio de Cartagena, se refiere a un grupo
de mujeres de Tolu, del Nuevo Reino de Granada, donde
Lucia Biafara habia confesado en 1633 que “luego bailaron
alrededor de un cabrén y como iban dando la vuelta lo besaban
en el trasero y dicho cabrén estaba muy contento de ello, saltando
hacia arriba y descubriendo el trasero y esta rea confesaba lo besé
en ély al besarlo le despidié una ventosidad hediendo a piedra de
azufrey luego cenaron un ajiaco de carne humana guisado sin sal,

con sélo agua...” (AHNM, Inquisicion, Libro 1020, f. 326).

13

Bérbola y Lucia fueron procesadas en el mismo afio en
Cartagena, lo que podria llevarnos a pensar en la posibi-
lidad de una comunicacion entre las dos mujeres dentro
de la cércel inquisitorial, ya que una comunicacion previa
es bien dificil considerando las grandes distancias que hay
entre Barquisimeto en la Provincia de Venezuela y Tolu en
el Nuevo Reino de Granada; de cualquier manera, Anton
lo fue en 1628 en Cuba, lo que implica la imposibilidad
de comunicarse con las mujeres citadas. Cabe evidente-
mente otra hipdtesis con mas visos de realidad: lo que
unificaba a los tres perseguidos, y los otros y otras que por
falta de espacio no citamos, son los inquisidores, comen-
zando con el mismo Juan Sienz de Mafiozca y Mendoza,
presidente del tribunal de Cartagena, quien después de
graduarse de bachiller en artes en México, habia cursado
en Salamanca derecho y canones, lo que es una demostra-
ciéon de su saber literario e inquisitorial, siendo esta ciu-
dad uno de los centros de produccién de tratados morales
y manuales inquisitoriales. Como declaraba en 1612 en un
momento de lucidez uno de los tres inquisidores de Logro-
fo, Alonso de Salazar, “no hubo brujos ni embrujados en
el lugar hasta que se comenzd a tratar y escribir de ellos” .

Nuestra primera conclusion es que la construccion
del relato del aquelarre americano aqui reportada perte-
nece al imaginario de los inquisidores, aunque es posible
indicar algunos contenidos de origen popular mas o me-
nos entremezclados con el dominante de la inquisicion:
el diablo como indio, el tipo de comida consumida, la
invocacion a los espiritus, etc. En este sentido, es inne-
gable, sobre todo después del aporte de Bajtin sobre la

De Mello y Souza, Laura, “Bruxaria en trés tiempos: o saba entre Europa, a Africa e a América”. En O’Phelan Godoy, Scarlette y Carmen Salazar-

Soler (eds.), Passeurs, mediadores culturales y agentes de la primera globalizacion en el Mundo Ibérico, siglos XVI-XIX. Ed. Instituto Riva-Agiiero, Pontificia

Universidad Catolica del Peru, Lima 2005, pp. 181-196.

4 En Henningsen, Gustav, El abogado de las brujas. Ed. Alianza, Madrid 1983.

122

Ye

EL AQUELARRE CRIOLLO



obra de Rabelais, Gargantiia y Pantagruel®, que entre cul-
tura popular y cultura elitista o literaria medieval habia
intercambios, apropiaciones y mediaciones de abajo hacia
arriba y viceversa. De alli que, cuando los inquisidores em-
pujan los reos hacia la construccion del relato “oficial” del
aquelarre, encuentran también terreno ya abonado por
las vivencias y creencias de los perseguidos. Esta conclu-
sion depone evidentemente mas a favor de la existencia
discursiva del relato y no necesariamente de la ritual, asi
como lo ha sugerido Carlo Ginzburg.

Sin embargo, en la medida en que ese discurso, ideo-
logico e intelectual para gran parte de los inquisidores,
se hace mito para los estratos populares de esas socie-
dades, también recuperando fragmentos de las culturas
populares y cultas del pasado, en el sentido de Gramsci,
se constituye como marco cultural de referencia mas o
menos inconsciente para las practicas cotidianas y las
extraordinarias de las fiestas y carnavales. De hecho, es
verdad que el relato mitologico adquiere a menudo au-
tonomia propia, pero lo es también que su existencia no
prosigue solamente en el “mundo de las ideas” sino que
corresponde siempre a practicas concretas, la mayoria de
las veces de tipo ritual. Lo que nos llevaria a avanzar la

hipotesis de la existencia de grupos de vecinos y vecinas
que, por necesidades sociales y hasta sexuales, pudieran
haberse “organizado” alrededor de figuras carismaticas,
sobre todo mujeres de saberes y pricticas curativas y ma-
gicas, y realizado “cenas” donde encontraban la posibi-
lidad de expresar mas libremente su sentir intelectual y
corporal, pescando en esto en la memoria de las culturas
tradicionales indigenas o africanas donde, no hay que
olvidarlo, existian juntas rituales que incluian practicas
culinarias y sexuales mas o menos transgresivas y hasta
la presencia de individuos simbolicamente mascarados
o la incorporacion de espiritus de la naturaleza. Como
escribe Lison Tolosana a propésito de las Beatas, “Todos
aquellos que por razones personales, temperamentales
y/0 estructurales militan en ese campo intersticial pisan
una superficie inclinada que insensiblemente les desliza
hacia formas socio-mentales contra”'¢. Si asumimos esta
hipotesis como guia, tal vez se nos abriria un mundo se-
creto de resistencias y alegrias compartidas, un pais al
revés donde son las mujeres a tener la batuta, acompa-
nadas por hombres reacios a asumir la identidad mas-
culina que se le imponia, al fin, el suefilo de un mundo
mas libre.

15 Bajtin, Mijail, La cultura popular en la Edad Media y el Renacimiento. El contexto de Francois Rabelais. Ed. Alianza, Madrid 1987.
16 1ison Tolosana, Carmelo, La Espaiia mental: el problema del mal. Ed. Akal, Madrid 2004, pig. 66.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

123

QYo



BIBLIOGRAFIA

Amodio, Emanuele, “Curanderos y médicos ilustrados. La creacion del
Protomedicato en Venezuela a finales del siglo XVIII”. Asclepio,

XLIX, 1: 95-130, Madrid 1997.

Amodio, Emanuele, “Disciplinar los cuerpos y vigilar las conciencias.
La represion inquisitorial de brujos y curanderos en la Provin-
cia de Venezuela durante el siglo XVIII”. Procesos histéricos, 18:

1-23, Mérida 2010.

Bajtin, Mijail, La cultura popular en la Edad Media y el Renacimiento. El
contexto de Francois Rabelais. Ed. Alianza, Madrid 1987.

Borja Gémez, Jaime Humbert, “El control de la sexualidad: negros e
indios (1550-1650)”. En Jaime Humberto Borja Gomez (ed.),
Inquisicién, muerte y sexualidad en el Nuevo Reino de Granada. Edi-

torial Ariel, Santa Fe de Bogota 1996.
Caro Baroja, Julio, Las brujas y su mundo. Alianza, Madrid 1986.

De Mello y Souza, Laura, “Bruxaria en trés tiempos: o saba entre Eu-
ropa, a Africa e a América”. En O’Phelan Godoy, Scarlette y
Carmen Salazar-Soler (eds.), Passeurs, mediadores culturales y agen-
tes de la primera globalizacién en el Mundo Ibérico, siglos X VI-XIX.
Ed. Instituto Riva-Agiiero, Pontificia Universidad Catoélica del
Peru, Lima 2005, pp. 181-196.

Ginzburg, Carlo, El queso y los gusanos. Ed. Muchnik Editores, Barce-
lona 2000.

Ginzburg, Carlo, Storia notturna. Una decifrazione del sabba. Ed. Einaudi,
Torino 1989.

Henningsen, Gustav, El abogado de las brujas. Ed. Alianza, Madrid 1983.

Lison Tolosana, Carmelo, La Espaiia mental: el problema del mal. Ed.

Akal, Madrid 2004.

Mannarelli, Maria Emma, Hechiceras, beatas y expésitas. Ediciones del
Congreso del Pert, Lima 1999.

Tejado Fernandez, Manuel, Aspectos de la vida social en Cartagena de
Indias durante el seiscientos. Escuela de Estudios Hispano-ameri-

canos, Sevilla 1954.

Toribio Medina, José, Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisi-
cién de Cartagena. Ed. Imprenta Alzeviriana, Santiago de Chile

1899.

Leyenda:

AGN: Archivo General de la Nacion Caracas.

AHNM: Archivo Historico Nacional, Madrid.

AICT: Archivo de la Iglesia de la Concepcion del Tocuyo, Venezuela.
AAC: Archivo Arquidiocesano de Caracas.

124‘ EL AQUELARRE CRIOLLO
Ye



LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES:
LA MOMIA'Y EL RETRATO

MARIA ALBA BOVISIO Y MARTA PENHOS / ARGENTINA

n el mundo andino, el cuerpo, tanto en vida

como post-mortem, ha sido depositario de una

fuerte carga simbodlica respecto de la organizacién
socio-politica fundada en las relaciones de parentesco.
Desde el nivel del ayllu hasta el del imperio, las figuras
de los fundadores del linaje son el fundamento y sostén
de la vida andina. El presente trabajo examina el papel
de las momias reales como agentes activos en la configu-
racion de la organizacién incaica, y los deslizamientos de
sentido operados entre la época prehispanica y el perio-
do colonial respecto de la presencia del poder encarnada
en los cuerpos de los antepasados y su representacion en
imagenes.

Partimos del supuesto de que en el pensamiento andi-
no prehispanico nada puede existir sin materialidad y que
todolo que existe atinaensuser el objetoylaideaen un todo
indivisible, lo que implica que no habria representaciones

1

en el sentido que éstas tienen en la cultura occidental sino
presencias. La nocion de pacha, propia del quechua y el ay-
mara, alude en términos generales a la dimension integra-
da de espacio-tiempo' de modo que no es posible pensar un
ser que transcurre en el tiempo sin un estar en el espacio®.

Las fuentes coloniales, en especial las vinculadas a los
procesos de extirpacion de idolatrias y los diccionarios y
vocabularios, asi como la informacion que provee el regis-
tro arqueoldgico permiten aproximarnos al sentido de la
momia real en relacion con tres nociones: la de cuerpo
humano, cuerpo humano muerto, y antepasado’®. Uccu
o uku en quechua y hanchi en aymara se traducen como
“cuerpo del hombre y de todos los animales”, es decir que
el cuerpo humano se inscribe en la misma dimension que
el cuerpo animal. Sin embargo, si atendemos a otros con-
ceptos se evidencia que la continuidad del hombre con la
naturaleza no implica la negacién de su identidad parti-

En el Vocabulario de la lengua quechua de Gonzélez Holguin, pacha se traduce como “tiempo, suelo, lugar”, Gonzalez Holguin, 1989 [1608], pag. 268.
Bertonio traduce del aymara pacha como “tiempo” y como “en lugar”, pero ademds despliega varias entradas donde da cuenta de la inclusion de la
espacialidad en el campo semantico del término, por ejemplo: “pacha: si se le pospone alak o aca o manca, significa el cielo, la tierra y el infierno [se
trata del inframundo, interior de la tierra], segin le precede”, Bertonio, 1984 [1608], pp. 242-3. Taylor establece que en el Vocabulario de Gonzalez
Holguin pacha tiene dos acepciones, una asociada con “el tiempo y el espacio en general” y otra con la nocion de “integridad o identidad absoluta”,
y en los relatos de Huarochiri un conjunto de frases se refieren a un aspecto del espacio-tiempo relacionado con la suerte, el destino, Taylor, 1987,
pag. 32. En Bertonio también aparece la nocion de totalidad identificada con pacha: “pospuesto significa todo o todos”, Bertonio, op. cit., pag. 243.

Refiriéndose al Vocabulario de Gonzélez Holquin, Porras Barrenechea sefiala que “Es posible deslindar [...] lo importado y lo autéctono tanto

desde el punto de vista filologico como conceptual [...]”, Porras Barrenechea, 1989, XXVIL. Bertonio anota: alma = “alma, porque ya sauen y usan
deste vocablo”.

3> Tal como ha sefialado Surrallés (2010), no existe en quechua ni en aymara un término que equivalga a la nocidn renacentista de “cuerpo en gene-
ral”, vale decir, como realidad limitada por una superficie y dotada de una extension, si no que necesariamente las nociones de cuerpo remiten a
lo viviente.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 125

QYo



cular encarnada en el cuerpo. Gonzilez Holguin traduce
el término quechua soncco como “el coracon y entrafias,
y el estomago y la consciencia, y el juyzio o la razén, y la
memoria y el corazén de la madera y la voluntad y en-
tendimiento”; mientras que puyhuan significa “corazén
de animales solos” y la expresion puyhuan sonccoyok runa,
“corazén bestial, de hombre sin entendimiento”. En el
diccionario de Bertonio hallamos la palabra loccollocco,
que en aymara designa al “corazén”, diferenciandolo de
huyna, que denomina a los “bofes”, es decir la entrafa sin
entendimiento, el interior bestial. La existencia de un 6r-
gano que define el caricter de ese cuerpo como poseedor
de entendimiento daria cuenta de que es en el cuerpo
donde se constituye la persona diferenciada del animal.
Podriamos decir que el ser persona acontece en el cuerpo.

Ahora bien, si parece haber una relacion estrecha
entre el cuerpo y el ser persona: jqué ocurre cuando el
cuerpo muere! Existen términos especificos para nom-
brar al “cuerpo muerto”: amaya o hahuari en aymara%
aya en quechua’. Los cuerpos de los difuntos reciben
una denominacién especifica, mallqui. El jesuita José de
Arriaga lo define en estos términos: “son los huesos o
cuerpos enteros de sus progenitores gentiles”®. Si bien
en los diccionarios consultados no se consigna esta acep-
cién -Bertonio traduce mallqui como “planta para tras-
plantar” y Gonzalez Holguin como “la planta tierna para
plantar o cualquiera 4rbol frutal”’- en fuentes posteriores
(tratados, procesos, cartas annuas), se reitera infinidad

Bertonio, op. cit., pp. 15y 108.

de veces la mencion a los mallqgui como “los huesos de
los difuntos”. El mismo término alude al “cuerpo de los
progenitores” y a la semilla o planta, lo que claramente
se vincula con el papel de los antepasados como “dado-
res de vida”, concepcidén que se expresa reiteradamente
en las fuentes’. Mientras que hay palabras que designan
una nocion general de “antepasado” como origen de la
comunidad -en quechua machu (viejo) o aunquicuna (no-
bles sefiores) y en aymara nayra (primero) o haque naca
(primeras personas)- el concepto mallqui refiere al cuerpo
en si del difunto, cuerpo donde se constituye la persona
del antepasado como dador y renovador de vida y en el
caso del soberano quien otorga el poder politico-religioso.

El cardcter vital de los mallqui se expresa en su cons-
tante interaccion con los vivos®. En las confesiones de
indigenas aparece claramente la veneracion de que eran
objeto, y las consultas y rogativas que se les realizaban’. La
momia, el cuerpo embalsamado o el fardo funerario no
serian un cuerpo sin vida, un amaya o aya, sino el cuerpo
del antepasado depositario de la historia y la identidad
del grupo. Pero para que esta distincion se efectivice, y
en la medida que el ser implicaria un estar, es necesario
“construir” un cuerpo para el modo de ser especifico del
difunto/antepasado. Las evidencias arqueoldgicas nos
muestran una verdadera fabricacion, desde épocas muy
tempranas, de nuevos cuerpos a partir de materiales hu-
manos: el propio cuerpo del difunto, fibras textiles, ca-
bellos, metales, piedras, spondylus, etc. Se produce otra

Gonzalez Holguin op. cit., 39. La “muerte” se denomina huafiuy en quechua y hihuaia en aymara, distinguiéndose, en ambas lenguas, una diver-
sidad de muertes posibles: la muerte de acuerdo a como llega al sujeto reviste diferentes connotaciones conceptuales. Por ejemplo, ttuychicalla
huaiuy, en quechua es “muerte instantdnea”, calpamanta huaiiuy “muerte violenta”; en aymara, huaracufina hihuaiiana significa “mala muerte”,
sappa hihuaiiana, “buena muerte”. En quechua “la muerte natural” se denomina: pacarisca o pacarik huaiiuy. La raiz paca o pacca, que significa “cosa
escondida adentro”, aparece en términos como: pacarichick: “dar principio a alguna cosa”, paccarini: “nacer”, paccarina: “lugar de origen/creadores
de su naturaleza”, paccarik pacha: “el principio del mundo”, paccariy: “renacer”. De modo que pacca esta connotando tanto al muerto en el interior
de la tierra como al feto en el utero, a la semilla germinando y a los antepasados.

Tratado de la Extirpacion de la idolatria en el Perii, 1621.

A modo de ejemplo podemos citar este pasaje de una carta annua referido al hallazgo de la tumba del cacique de los checranos (obispado de Lima),
Llivia Cancharco: “Habiendo sido el primer cacique de aquella provincia, habian aprendido de sus mayores, por la fama y las historias que les
escucharon, que ¢l habia sido fundador del género humano, que era quien daba la vida, productor de todas las plantas y de las mieces, el que daba
la lluvia, el hacedor tnico de todos los alimentos necesarios para la conservacion de la vida humana...”, Carta Annua, Lima, 1614, Polia Meconi,
1999, pp. 369-70.

“la los mallqui] los cabos de afilos mudandoles ropas matandoles llamas oferciendoles la sangre y chicha quemandoles sebo coca maiz [...] baylan-
doles diferentes bailes y quando se los baylaban el pariente mas zercano cargaba el cuerpo en las espaldas y con el bailaba un dia y una noche...”
Confesion de Don Alonso Ricari, principal del pueblo de San Francisco de Otuco, Cajatambo, 1656, Duviols, 1986, p. 72. Dean ha sefialado este
significado de la palabra mallqui aportando el ejemplo de Juan de Santa Cruz Pachacuti, quien en su Relacion de Antigiiedades del Perii (1613) dibuja
a los ancestros como drboles con raices, listos para ser trasplantados, Dean, 2010, pp. 30-1.

En su informe sobre la idolatria del pueblo de Ocros, el licenciado Rodrigo Hernandez Principe, visitador de la provincia de Huailas durante el
arzobispado de Lobo Guerrero, consigna la siguiente informacion obtenida de las confesiones acerca de los difuntos venerados y consultados que
son “los mallquis, que son cuerpos gentiles del comtn”: “Isabel Tanta manifesté a Caxa Poma y Chaupis Villca, mallquis de sus bizagiielos [...]
Maria Nun manifesté a Condor Mallqui Cdmac, progenitor de su marido...Inés Carhua Quispe hizo manifestacion de Ullco Huica, mallqui de
su marido... Cecilia Poma Caxa, vieja de 100 afios [...] hizo manifestacion de Hacdc Colque Huanca, mallqui de Hernando Pisa Paucas, su marido
difunto y a su tio Huacanca, mallquis respetados [...] Todos estos tenian sus depositos, aunque apartados de la gente principal, y para consultar a
estos se aprovechaban de unos y otros viejos y a veces de hechiceros”, Herndndez Principe, 1923 [1622], pp. 55-6.

126 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO
Ye



distincion, esta vez respecto de los vivos, ya que no se tra-
taria solo de preservar al que fue sino de generar un nuevo
cuerpo, el del antepasado que reviste un caracter divino.

Contamos con noticias muy tempranas referidas a las
momias de los gobernantes incas en las que se da cuenta
del estado de conservacion de sus cuerpos, las telas que
los envolvian, insignias y otros objetos que los acompa-
Aaban, asi como el hecho de que periddicamente se saca-
ban para ser exhibidas en la plaza del Cuzco'. Sin duda,
uno de los testimonios mas interesantes es el de Polo de
Ondegardo, encargado de buscar las momias incas, quien
observa la “excesiva diligencia en conservar los cuerpos
y sustentarlos y honrarlos después de muertos” y afirma
que “embalsamaban los cuerpos muertos destos ingas”!!.

Las cronicas que describen la captura, condena y ejecu-
cién de Atahualpa presentan divergencias, fundamental-

mente respecto de la fortuna del cuerpo del inca una vez
muerto. Algunos sefalan que fue parcialmente quemado,
otros totalmente, las mas tardias que fue decapitado',
pero todas coinciden en que Atahuallpa eligio bautizarse
para que la condena de muerte en la hoguera por traicion
se conmutara por la pena del garrote. Pedro Pizarro se
refiere a la importancia que otorgaba Atahuallpa a la con-
servacion post-mortem de su cuerpo para poder cumplir
su rol como ancestro (mallqui): era menos grave bautizarse
que permitir que quemaran su cuerpo; de ahi que un siglo
mas tarde los extirpadores indicaran como procedimiento
sistemdtico la quema de los cuerpos de los difuntos ha-
llados en las sepulturas indigenas®.

Respecto de las técnicas de momificacion las fuentes
son sumamente ambiguas'*. La conservacion de los cuer-
pos en la regién se remonta a etapas muy tempranas,

10

11

12
13

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La mas temprana referencia a las momias se encuentra en la Relacién de la Conquista del Peri de Pedro Sancho de la Hoz, secretario de Pizarro,
fechada en 1534. De la Hoz redacto esta relacion por orden de Pizarro para enviarla al rey de Espafia, al final de la misma el autor asegura que la
ley6 en presencia de Pizarro y de los que estaban a su servicio quienes por haberla hallado exacta la firmaron. El original espafiol se perdi¢ pero
previamente habia sido traducido al italiano por Juan Bautista Ramusio e incorporado en su Coleccién de Viajes publicada en Venecia a media-
dos del siglo XVI. En 1849 Joaquin Garcia Icazbalceta encontro en esta coleccion el relato de Pedro Sancho de la Hoz, lo devolvio al espafiol y lo
publicé como Apéndice del libro Conquista del Perii de W. H. Prescott. De la Hoz alude al cuerpo del inca Wayna Capac: “Este Guarnacaba que
fue tan nombrado y temido, y lo es hasta hoy dia asi muerto como esta, fue muy amado de sus vasallos, sujeto grandes provincias y las hizo sus
tributarias; fue muy obedecido y casi adorado, y su cuerpo esta en la ciudad del Cuzco, muy entero, envuelto en ricos paios y solamente le falta la
punta de la nariz. Hay otras imagenes hechas de yeso o de barro las que solamente tienen los cabellos y las uiias que se cortaba y los vestidos que
se ponia en vida, y son tan veneradas entre aquellas gentes como si fueran sus dioses. Lo sacan con frecuencia a la plaza con musicas y danzas, y se
estan de dia y noche junto a él espantindole las moscas. Cuando algunos sefiores principales vienen a ver al cacique, van primero a saludar a estas
figuras y luego al cacique, y hacen con ellas tantas ceremonias, que seria gran prolijidad escribirlas. Se junta tanta gente a estas fiestas que se hacen
en aquella plaza, que pasan de cien mil animas”, de la Hoz, 1853 [1534], pag. 196.

de Ondegardo, 1918 [1570], pp. 7-8. El tratado Los errores y supersticiones de los indios es el resumen del perdido Tratado y averiguacion de los errores vy
supersticiones de los indios, en el que Polo voleo la informacion recabada en la encuesta sobre religion indigena. En 1559 habia sido nombrado corre-
gidor del Cuzco por el virrey Marqués de Cafete. Los documentos posteriores, surgidos de los procesos de extirpacion de idolatrias, dan cuenta de
que esta necesidad y cuidado no era solo propia de la elite sino que alcanzaba a todos los estratos de la poblacién. Por ejemplo en el informe de la
mision de los jesuitas Pablo José¢ de Arriaga e Ignacio Teruel a las provincias de Ocros y Lampas, Cajatambo, 1619, se consigna que: “Andando los
padres en esta visita tuvieron noticia que en un pueblo adonde no avian aun entrado avian sacado dos cuerpos y teniedolos en una casa con vaile
y borrachera publica de todo el pueblo dos o tres dia [...] y tienen tan buena traza en disponer los cuerpos que no se comen de gusanos antes se
secan y enjugan de suerte que se hallo cuerpos de mas de doscientos y trescientos ailos entre otros se hallaron de dos casiques antiquisimos vestidos
de ropas muy ricas con los ojos de oro y mucha plumeria por todo el cuerpo de que hazen lindos vestidos y unas como medias lunar que ponen
en la cabeza a modo diadema y otras cosas estas huacas y cuerpos muertos adoran y consultan en sus necessidades...”, Duviols, 1986, pag. 452. En
una Carta Annua, también referida a una mision posterior a la provincia de Ocros, fechada en el afio 1675, los padres explican: “hallamos que en
una pieza de ropa que tegen en los valles de algodon, muy limpia y muy delgada cosido estaba enbuelto y recien cocido un cuerpo crucados sobre
los pechos los bracos, el cabello negro y muy largo en postura de quien estaba sentado, tenia en la boca y sobre las rodillas unas tortas de mayz
mascado que llaman parpa no sele veya hueso alguno porque la piel estaba tan entera, tan enjuta y tan fuerte q. causo admiracion a quantos la
vimos [...] avia poco le avian hecho por resurrecion su fiesta pues estaban tan recientes los ilbanes”, Polia Meconi, op.cit., pag. 540.

Véase Ramos, 2010, p. 62.

Este Atabalipa habia hecho entender a sus mujeres e indias que si no le quemaban el cuerpo, aunque le matasen avia de bolver a ellos; que el sol su
padre le resucitaria. Pues sacdndole a dar garrote a la plaza, el padre fray Vicente de Valverde ya dicho le predico diziéndole se tornase cristiano; y
¢l dixo que si él se tornaba cristiano si le quemarian; y dixéronle que noj; y dixo que pues no le avian de quemar que queria ser baptizado, ansi fray
Vicente le baptizo y le dieron garrote, y otro dia le enterraron en la yglesia que en Xaxamalca teniamos los espafioles, Pedro Pizarro, 1853 [1571],
pag. 221.

Por ejemplo, Garcilaso, al describir el interior del Coricancha (que dificilmente haya visto directamente), sefiala: “A un lado y a otro de la imagen
del Sol estaban los cuerpos de los reyes muertos puestos por su antigiiedad, como hijos de ese Sol embalsamados que (no se sabe como) parecian
estar vivos: estaban asentados en sus sillas de oro, puestas sobre los tablones de oro en lo que solian asentare”, Garcilaso de la Vega, 1960 [1609],
pag. 519. Polo, quien hall varias momias y envié algunas de ellas a Lima simplemente sefiala que estaban “embalsamadas”. Los cronistas que
afirman haberlas visto como Garcilaso, Acosta y Calancha insisten en que estaban muy bien conservadas sin mas detalles.

127

QYo



aiy
weg il

CN Ry

uul‘ﬁ(‘fhﬁ?

idddddianid 4‘d
4

LN L)
i

Fig. 1 Fardo de necrépolis en Paracas, costa sur del Perd, siglo V a.C.

TELAS FINAS
PANOS DE ALGODON
MOMIA

CESTA

Fig. 2 Fardo de necropolis en Paracas, costa sur del Peru,
siglo V a.C., esquema del interior.

128 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO
Yo



como los fardos de la cultura Paracas, que ponen de ma-
nifiesto practicas de preparacion del cuerpo en manos de
expertos’® (Figs. 1y 2). El tratamiento que recibe el cuerpo
del difunto varia de acuerdo a las épocas y regiones, como
muestra el registro arqueoldgico’. Sin embargo, en todos
los casos se verifica el interés por la preservacion total o
parcial del cuerpo, al mismo tiempo que la construccién
de un nuevo cuerpo. Cabe enfatizar que si bien las fuentes
hablan del mallqui como “los huesos o cuerpos de los pro-
genitores”, el registro arqueoldgico da cuenta de la elabo-
racion de un nuevo cuerpo que involucra a esos huesos o
cuerpos’. En este sentido consideramos que la elaboracién
de los fardos funerarios no implicaba solo la utilizacion de
numerosas capas de materiales absorbentes (algoddn, cue-
ros, esteras de paja) a fin de mantener seco el cuerpo, sino
que se generaba un cuerpo que podia ser vestido y ador-
nado, tal como vemos, por ejemplo, en los fardos wari
con falsas cabezas, tunicas y tocados iguales a los que los
gobernantes habian usado en vida®® (Figs. 3, 4y 5). La idea
de que es necesario un cuerpo especifico para constituirse
en ancestro, que subsume el cuerpo que se tuvo en vida
tanto como los objetos que definian la identidad social de
ese cuerpo, no implica que éste deba parecerse a aquel.
Justamente es en la nueva corporalidad que se operaria la
constitucion del ancestro diferenciado de los vivos”. En
este sentido podriamos pensar que el ancestro no se iden-
tifica con un individuo sino con una red de relaciones,
asociadas al origen del grupo y a su identidad, que involu-
cran a los fundadores de linaje, sus lugares de origen, los
ciclos vitales, etc. Los diversos autores que se han ocupado
de su papel en Andes coinciden en sefialar que la presen-
cia material (la tumba y/o el cuerpo) esta en estrecha re-
lacion con la apropiacién territorial, la preservacion de la
memoria y el control y relacion con la naturaleza.

Otra constante, aunque expresada en una variedad de
modos de disponer los cuerpos para tal fin, es la necesidad

15

de interaccion con los ancestros por medio de rituales pe-
rivdicos que siempre incluyen ofrendas. En el caso de los
incas, como expresan reiteradamente las fuentes, durante
los ritos parece haber sido ineludible la presencia concreta
de la momia real, que afirma y reafirma la identidad del
grupo y el poder sobre las poblaciones dominadas a través
de una puesta en escena en la que el ancestro divino es pro-
tagonista presencial que legitima el lugar de su heredero.

Uno de los ejes principales de la cristianizacion en los
Andes se opero respecto de la muerte. Ramos se refiere a
“la estrategia misionera (de los jesuitas) de establecer una
relacion especial con algtn grupo de descendientes de los
incas y acoger en sus iglesias bovedas funerarias para ellos”
y explica que “los entierros y rituales para los muertos en
estos lugares hicieron posible la regeneracion y cristia-
nizacion de la memoria de sus antepasados”®. Es claro
que para los evangelizadores era central evitar el culto al
cuerpo del ancestro. El conocido caso de las momias que
Polo de Ondegardo envio a Lima en 1559 muestra que se
reservd una cripta o recinto subterraneo para guardarlas
en el Hospital de San Andrés, con el fin de evitar el acce-
so de los indigenas a ellas®’. En este sentido, se plantean
algunas cuestiones acerca del valor simboélico-material que
espafioles e indigenas concedieron al ancestro durante el
periodo colonial. La primera tiene que ver con la busque-
da de una eficacia en el control sobre el cuerpo muerto
de los miembros de la elite inca por parte de los espa-
noles, que parece implicar el reconocimiento de su alta
significacion como presencia concreta del poder.

La segunda cuestion refiere al cardcter que revestian,
para las elites indigenas, las insignias de poder, las tradi-
cionales y las que se adoptaron posteriormente, ya fueran
provenientes de Europa o pertenecientes a la cultura an-
dina pero resignificadas. Bunster ha mostrado la impor-
tancia que estas elites otorgaron a los elementos consti-
tutivos del rango en los siglos XVI y XVII como medios

En los cuerpos de los fardos funerarios se han encontrado evidencias de suturas, cortes, ataduras, extraccion de visceras y de grasa, Alonso Sagaseta

de Tlurdoz, 1991, pag. 136; y secado al fuego y aplicado de resinas, Dwyer y Dwyer, 1975.

16

en: Ramos, 2010, cap. 1.
17

Respecto de las practicas funerarias andinas puede verse: Isbell, 1997, Salomon, 1995, Kaulicke, 2000. Ramos ha realizado una completa sintesis

Lamentablemente no se han hallado en el registro arqueoldgico las momias incas a las que refieren las fuentes pero si atendemos a los hallazgos

en cementerios de las costa peruana de fardos de época incaica podemos constatar la larga duracion de practicas que implicaban las construccion

de este nuevo cuerpo que a nuestro entender es el mallqui.

Estos nuevos cuerpos pueden ser colectivos, como el caso de los fardos hallados en el cementerio de época incaica excavado por Cock en Lima

donde en el interior de un fardo con falsa cabeza podian hallarse mas de un individuo, Cock, 2002.

19

En algunos casos se han registrado procesos de remocién de algunos huesos post-mortem, sobre todo crdneos, que se han colocado en otras tum-

bas. Posiblemente en estos rituales funerarios secundarios los huesos o partes del cuerpo manipulados adquiriesen un nuevo significado, Ramos,

2010, pag. 52. Esto podria estar asociado, a nuestro juicio, al proceso de ancestralizacion.

20

Ramos, 2010, pag. 253. Seria objeto de discusion la diferencia de los procesos de cristianizacion respecto a si se trata de la elite indigena o del

“pueblo”, puesto que las fuentes de extirpacion dan cuenta del robo de cuerpos de los cementerios cristianos para ser depositados en los machayes

(enterramientos indigenas).
21

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Ver Hampe, 1982; Bauer y Rodriguez dan cuenta de los ultimos trabajos arqueologicos realizados en el lugar, 2007.

129

QYo



Fig. 3 Momia wari, costa central del Perd, siglo IX.

Fig. 5 Reconstruccién del interior del fardo de 175 kg. conteniendo un adulto, un bebé y
varios elementos (alimentos, vasijas, pieles de animales, alfileres de plata y cobre, spon-
dylus). Cementerio incaico en Lima.

Fig. 4 Momia wari, costa central del Perd, siglo IX,
esquema del interior.

130 LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO
Yo



de afirmacion de la sacralidad “de la cual emanaba el
poder y la legitimidad de las autoridades étnicas”?. Los
signos exteriores del poder también se vinculaban directa-
mente con los antepasados y podian asimilarse a las cono-
pas, wakas moviles que se heredaban de padres a hijos®.

Dejaremos abiertas por el momento estas cuestiones
para preguntarnos qué aspecto revestia el cuerpo del an-
cestro. Al respecto no contamos con ninguna evidencia
directa y las cronicas son muy ambiguas, aunque todos
coinciden en su presencia en el Coricancha y en su apa-
ricion y participacion en las celebraciones importantes
para el imperio. Junto con ellos, participaban los wawge,
wakas “escultdricas” que por lo que se deduce de las fuen-
tes eran piedras con formas antropomorfas o sin ninguna
intervencion (pero vestidas con cumbi) o esculturas en oro,
que recibian el mismo trato que las momias y también
tenian vinculos de parentesco con los incas**. El término
wawque, que segun lo que nos indican los diccionarios sig-
nifica “hermano”, “amigo”, se identifica con el cuerpo del
antepasado en tanto doble (gemelo), reforzando la idea
del parentesco que vincula a ambos (mallqui y wawge)?.

Los autores coloniales utilizan indistintamente los tér-
minos “bulto” y “momia” para referirse a los cuerpos de
los ancestros?. El término “bulto”, por un lado puede re-
ferir mas a los fardos funerarios que a cuerpos embalsama-
dos con la apariencia que los individuos habrian tenido en
vida, y por otro a las figuras en piedra o metales preciosos
de los antepasados, los wawge, que se vestian y ornaban al
igual que los fardos. De hecho, en el castellano de la época

22 Bunster, 2001, p4g. 6.

“bulto” “significa algunas vezes la efigie puesta sobre la
sepultura del Principe” pero también “la figura [...] que
hace el entallador, o escultor, por ser figura con cuerpo”?,
abriendo la posibilidad de homologar el cuerpo construi-
do del difunto y su version “escultérica” con la represen-
tacion del muerto en las esculturas funerarias europeas.

Las cronicas mencionan ademds que tanto el cuerpo
conservado -que a nuestro entender remite al cuerpo
construido del ancestro identificable con el fardo funera-
rio (mallqui)- como los cuerpos artificiales (posiblemente
esculturas en diversos materiales) ligados a antepasados
miticos, tenfan uno o mas dobles (wawge), lo que suma-
do a la “igualdad de trato y vestimenta” que se les daba,
sefiala la idea de que se trata de dos tipos de corporalidad
identificadas con el ancestro (donde la distincién entre
mitico y humano no reviste significacién porque el ca-
racter humano se ha trascendido) que es indispensable
resguardar y cuya existencia no es Uinica ni univoca, sino
multiple, de ahi que el doble establezca con el ancestro
una relacion de continuidad e identidad y no de sustitu-
cion. Todos son antepasados sagrados, todos son presen-
cias vivientes que refuerzan la organizacién social, politica
y religiosa®®. De modo que no podemos comprender es-
tas expresiones como una “representacién” imperecedera
del cuerpo perecedero, como en ocasiones lo hicieron los
cronistas espafnoles en su esfuerzo por comprenderlas®.

Como ya indicamos, los espafioles intentaron tomar el
control de estas corporalidades sagradas. El caso de uno
de los hijos de Huayna Capac, a quien el provisor Luis de

23

24

25

26

27

28

29

[...] las Conopas se heredan siempre de padres a hijos [...] A todos las Conopas [...] se les da la misma adoracion que a las huacas, solo que la de estas
es publica y comun de toda la provincia, de todo el pueblo, de todo el ayllo, segin es la huaca y las de las conopas es secreta y particular de los de la
casa. Este culto o veneracion o se la dan ellos mismos [...] o llaman [...] al hechicero...”, Arriaga, 1621, pag. 26.

“La tercera guaca [del ceque Payan, segundo del Chinchaysuyu] era un idolo de oro macizo, llamado Intiillapa, que quiere decir Trueno del Sol; el cual
estaba puesto en unas ricas andas de oro. Hizolo Inca-Yupanqui, y tomolo por guauque 6 hermano...”, de Ondegardo, 1570b, pag. 5. ...Punchao ynca,
que era el Sol y el Pachayachachi que era otro idolo figura de hombre, que quiere decir el dicho bocablo, Hacedor, y otro ydolo llamado Chuquiylla
Yllapa que era la huaca del Relampago y Trueno y Rayo la cual era forma de persona, aunque no le veian el rostro. Ademas tenian un llayto de oro
y oregeras de oro y medalla de oro...”, Molina, 1573, p. 67. De la Hoz al describir lo que se fundié en oro y plata en la sierra central de Xauxa por
orden de Pizarro menciona: “...y entre otras cosas singulares eran muy de ver cuatro carneros de oro fino muy grandes, y diez o doce figuras de
mujer, del tamafio de las mujeres de aquella tierra, todas de oro fino, tan hermosas y bien hechas como si estuvieran vivas. Estas las tenian ellos
en tanta veneracion como si fueran seforas de todo el mundo vy vivas, y las vestian de ropas hermosas y finisimas, y las adoraban por Diosas, y les
daban de comer y hablaban con ellas como si fueran mujeres de carne”, de la Hoz, op.cit., pag. 31. Cobo describe a la waka Wanakauri, hermano
del Inca identificado con el cerro homonimo como “una piedra tosca, mediana, sin figura y algo ahusada” (Cobo 1990: 74).

En quechua, segiin Gonzalez Holguin: “Huauqque: se dizen de los hermanos, varones y todos varones y hembras”, op. cit., p.190; en aymara para
Bertonio: “Huaque: amigo (es vocablo tomado del Quichua y aca poco usado)”, op. cit., piag. 154. Acerca de la identificacion wawque - doble, ver
Dean, op. cit., pag. 32.

El padre Bartolomé de Segovia, que en 1535 describe el Inti Raymi (fiesta del sol, que segiin Millones es la tinica que los espanoles habrian podido
ver directamente) se refiere a los “bultos”, que se trasladaban de templos y santuarios a una explanada que quedaba a la entrada del Cuzco, Millo-
nes, 2001, pp. 91-93.

Covarrubias y Orozco, 1611, pag. 168.

Excede los alcances de este trabajo pero creemos pertinente vincular la imagen de la momia inca con las momias de capacocha en tanto el ajuar de
los nifios permite afirmar que se trata de dobles del inca y la coya en miniatura.

Dean plantea que la consideracion de los wawge como idolos se basa en una comprensién errada de los mismos como representacion, es decir
como sustitutos de los antepasados, 2010, pag. 38.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 131

QYo



Morales pide que le entregue la momia de su padre como
prueba de su conversion, es ilustrativo al respecto. Las fuen-
tes no son claras sobre si entregd el cuerpo o uno de los
wawge o doble®® pero si aceptamos que el doble es geme-
lo, sigue operando el valor sacro del ancestro corporizado.

Retomando entonces el problema de la apariencia,
podemos decir que momias, fardos y wawge no se conce-
bian a partir de una mimesis en el sentido de semejanza
que recuerde el aspecto del difunto®’. ;Pero qué sucede si
consideramos los retratos de los incas realizados en época
colonial? Dentro de una iconografia vasta y compleja* es
necesario focalizar en aquellos que fueron encargados por
los descendientes de los incas o por miembros de la élite
indigena®. Si tomamos uno de los ejemplos mas conoci-
dos, el de la familia Chihuantopa (Fig. 6), no podemos
eludir la pregunta sobre el valor y significacion que sus co-
mitentes asignaron a estas imagenes. ;Pueden leerse como
una respuesta al control sobre los cuerpos muertos que
impusieron los espafioles, quienes buscaron con tesén los
mallqui y los destruyeron u ocultaron en su intento por
desterrar el culto a los ancestros? jAsumieron totalmente
la valencia y funciones de los wawge, de las conopas? ;O mds
bien se contarian entre las insignias del poder que garanti-
zaban la identidad de sus poseedores y la relacion efectiva
con los antepasados prehispanicos? ;Funcionaron enton-
ces como representacion o guardan el caracter de doble?

No nos encontramos aun en condiciones de respon-
der a estas preguntas con certeza. Sin embargo, trataremos
de acercar algunas hipotesis. En su estudio sobre el tema,
Dean considera central la creencia de los pueblos andi-
nos en un espiritu o esencia que puede corporizarse en
diferentes objetos, el kamay o samay, que la autora asimila
a dnima**. A nuestro juicio, aun aceptando la existencia
en la cosmovision andina prehispanica de un “principio
vital”, el mismo no puede concebirse, como en el caso
del alma cristiana, desprendido de su condicion material.
Es por ello que mas que plantear la idea de una “transus-
tanciacion” del kamay que habria permitido a los retratos
funcionar a la manera de wawqe, queremos enfatizar en la

30
31

Ramos, op. cit: 252.

necesidad de construir un cuerpo del ancestro, no para el
ancestro. Esta centralidad de lo material en relacion con
lo sagrado hace mas agudo el contraste entre momias, far-
dos y wawge, y los retratos, que solo tienen en comun con
ellos el hecho de ser resultado de una confeccion.

Sin duda, los retratos de miembros de linajes nobles
tuvieron una funcion fundamental en la conservacion
y resignificacion de la memoria de las élites, obligadas a
adaptarse y hasta aprovechar en ocasiones el statu quo pos-
conquista. Fuesen utilizadas como parte de solicitudes de
prerrogativas ante la corona o para ser exhibidas en su pro-
pio entorno, estas pinturas mostraban la relacion entre los
descendientes de los incas y sus antepasados, contribuyen-
do a legitimar la herencia de un poder, recortado y subor-
dinado, pero poder al fin. Ahora bien, la apropiacion ac-
tiva del género del retrato por parte de estas elites instala
una tensién entre dos logicas de pensamiento diferentes,
una basada en el concepto de representacion, y otra en la
que no se concibe que algo esté en lugar de otra cosa sino
que siempre significa lo que es, vale decir que no hay dis-
tincion entre significado y significante. Tension que, sin
resolverse, pudo expresarse por medio de un género que
ya venia de Europa con una carga de complejos sentidos
simbolicos. Es ineludible citar aqui a Marin, quien a partir
del analisis del retrato de Luis XIV, demuestra que la ima-
gen no solo exhibe y justifica el poder y lo hace reconoci-
ble, sino que intensifica su fuerza, la multiplica. Todo ello
a causa de su doble dimensién de representacion que estd
en lugar del cuerpo ausente del soberano y de presencia
como objeto®. En este sentido, los indigenas nobles, que
como menciona Dean participaban de las ceremonias en
las que se rendia homenaje al rey ausente que en su retrato
pintado se hacia presente®®, podrian haber encontrado en
el género una via mediante la cual el ancestro prehispani-
co adquiria una entidad en el mundo colonial sin dejar de
existir dentro de una logica que demanda materialidad.

Pero consideremos algunos aspectos de esta cuestion.
Teniendo en cuenta que el mallqui implica la inclusion
necesaria del cuerpo de quien en vida fue el antepasado,

No podemos abordar aqui una discusion sobre el concepto de mimesis, pero vale la pena mencionar que, en lo que se refiere a las antiguas culturas

del Mediterréneo, los kolossos, figuras de piedra que participaban de los ritos funerarios, presentarian una mimesis en el sentido de una relacion

entre dos ambitos diferentes, el de los vivos y el de los muertos: “El kolossos es [...] un doble del muerto, no una imagen”, Bozal, 1987, pp. 65-95.

También Belting ha estudiado el papel de los dobles en los cultos a los muertos, afirmando que guardaban con ellos una semejanza ontoldgica,

2002, cap. 5. Cummins, por su parte, afirma, en base a un andlisis de fuentes coloniales, que si bien existieron pinturas incas, “no eran imagenes

que reproducian formas que se corresponden con el mundo conocido; no eran miméticas”, 1994, pag. 199.

32
33

Gisbert brinda un panorama abarcador de la misma, 1980.

al publico al cual se dirigian”, Cummins, 2003, pag. 40
34 Dean, op. cit., pp. 33-35.
35 Marin (1982), pp. 11-13. Ver también Chartier (1996).

% Dean, op. cit., pag. 45.

132

Yo

Como expresa Cummins, “estas imagenes fueron portadoras de varias y a menudo diferentes agendas y deseos, de acuerdo a quién las encargd y

LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA'Y EL RETRATO



Fig. 6 Retrato de Marcos Chihuantopa,
s. XVIIl, Museo Arqueolégico, Cuzco, Peru.

el retrato, como presencia opaca que marca la ausencia del
cuerpo representado, no es homologable a ¢l. Esto abre a
pensar, como propone Dean, que el retrato pudo haber
ocupado el lugar del wawge o de la conopa, cuya materiali-
dad era diferente de la del mallqui. Sin embargo, para afir-
mar esto con toda certeza es preciso contar con informa-
ciéon que nos muestre un tratamiento del retrato en todos
los sentidos similar al que se les daba al fardo (mallqui) y a
su doble (wawqe): ofrendas, consultas, participacion en la
vida social, etc. Los usos de los retratos de descendientes
de los incas de acuerdo a lo que mencionan las fuentes in-
dican mas bien una variedad de practicas vinculadas con
el prestigio y los privilegios que estos linajes pretendian de-
tentar en la sociedad colonial. Los comitentes de estos re-
tratos probablemente hayan sido conscientes de la dificul-
tad de instalarse en un terreno ambivalente entre la pura
presencia de lo sagrado y la representacion del poder que
suponia la herencia del mismo. Pero también de la opor-
tunidad que el retrato brindaba para darle nuevo cuerpo
a los antepasados y a la vez instalarlos e instalarse ellos
mismos como imagen en el universo visual y cultural de la
colonia. Imagenes bifrontes, los retratos combinan de dis-
tintos modos escudos, estandartes y elementos de la vesti-
menta espafiola junto con la mascaipacha, uncus con toca-
pus, parasoles (en el caso de las fiustas y coyas), exhibien-
do esas insignias del poder y generando probablemente
diferentes respuestas en espanoles e indigenas (Figs. 7y 8).

Y algunos de esos comitentes parecen haber estado
lejos de desconocer la necesidad de que la imagen guar-
dara parecido con el modelo como modo de alcanzar un

Fig. 7 Retrato de cacique, s. XVIII,
Museo Arqueolégico, Cuzco, Peru.

¥

Fig. 8 Retrato de Alonso Chihuantopa,
s. XVIII, Museo Arqueolégico, Cuzco, Peru.

resultado eficaz. En el siglo XVIII, en el marco de con-
troversias entre distintas familias nobles en torno al re-
conocimiento de su ascendencia incaica, un expediente
acompanado de retratos dice: “Ytten declaro que dejo el
retrato de mi madre Dofia Manuela Thupa Amaru Nusta,
quien se mando retratar a su semejanza... Ytten declaro,
haver mandado sacar mi retrato, al que no le falta cosa
alguna de mi fisonomia, el que inmediatamente presen-
té con el correspondiente escrito ante la Real Justicia de
esta ciudad para que lo declarase por tal mi retrato...’

Ahora bien, en relacién con los interrogantes formu-
lados, hay que diferenciar entre retratos de vivos y de
muertos, ya que la razén de ser del mallqui y del wawge
entre los incas prehispanicos es la ancestralizacion que
acontece con el rey difunto. Por lo tanto, si un retrato del
antepasado podria haber funcionado como wawge, en el
caso del retrato de los vivos habria adquirido un sentido
como prueba de verdad y unos usos vinculados a la ma-
nifestacion y demostracion del linaje en el contexto de
la dominacién espafiola, lo que explicaria la demanda
de semejanza respecto del retratado.

Mallqui, wawge, retrato... todos ellos construcciones
del hombre, las primeras presencia de lo real material, la
ultima representacion ilusoria de lo real ausente. Pode-
mos concluir provisoriamente que en el mundo andino
colonial no habria triunfado el concepto de representa-
cién pero si se habria introducido a la manera de una 16-
gica que permitia, sobre todo a la elite indigena, negociar
lugares de poder y prestigio con el conquistador y a la
vez preservar su identidad.

TRl expediente, fechado en 1778, fue presentado por Diego Betancur Tupac Amaru, que mantenia un largo pleito con José Gabriel Condorcanqui

por derechos sucesorios, citado en Gisbert, op. cit., pp. 151-2.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

133

S



BIBLIOGRAFIA

Acosta, Pedro José (1940) Historia natural y moral de las Indias [1590].
Meéxico, F.C.E.

Alonso Sagaseta de Ilurdoz, Alicia (1991) “Los ritos funerarios en los
Andes”. Los Incas y el Antiguo Perii, 3000 arios de historia. Ma-
drid, Sociedad Estatal Quinto Centenario.

Arriaga, Pablo José de (1984) Extirpacion de la idolatria en el Peri [1621].
Ediciéon de Maria Isabel Balducci. CONICET, Buenos Aiires.

Bauer, Brian S. y Antonio Coello Rodriguez (2007) “The Hospital of
San Andres (Lima, Peru) and the Search for the Royal Mum-
mies of the Incas”, Fieldiana Anthropology, New Series, N° 39,
Chicago, Field Museum of Natural History.

Bertonio, Ludovico (1984) Vocabulario de la lengua aymara [1612]. Cen-
tro de Estudios de la Realidad Econdmica y Social. Instituto
Francés de Estudios Andinos, Cochabamba.

Bovisio, M. A. (2007) “Las huacas andinas: lo sobrenatural viviente”,
en: La imagen sagrada vy sacralizada. México D.F., Instituto de
Investigaciones Estéticass-UNAM, pp. 254-278.

Bunster, Cora (2001) “Las autoridades indigenas y los simbolos de pres-
tigio”, en Andes, n° 012, Salta, Universidad Nacional de Salta.

Chartier, Roger (1996) “Poderes y limites de la representacion, en Escribir
las prdcticas. Foucault, De Certau, Marin, Buenos Aires, Manantial.

Cobo, Bernabé (1956) Historia del Nuevo Mundo, Madrid, Atlas [1653].

Cock, Guillermo (2002) “Inca Recue”, National Geographic, mayo, pp.
7891.

Covarrubias y Orozco, Sebastidn (1611) Tesoro de la lengua castellana o espa-
fiola, Madrid, Luis Sanchez impresor del Rey. Version digital en
http://books.google.com.ar/

Cummins, Tom (1994) “Representations in the Sixteenth Century and
the Colonial Image of the Inca” en Hill Boone, Elizabeth y Wal-
ter Mignolo (eds.) Writing without Words. Alternative Literacies in
Mesoamerica and the Andes, Durham & London, Duke University
Press.

(2003) “Imitacion e invencion en el barroco peruano”, en AAVY,
Barroco Peruano 2, Lima, Banco de Crédito del Peru.

Dean, Carolyn (2010) “The alterlife of Inka Rulers: Andean Death Before

and After Spanish Colonization”, Hispanic Issues On Line, n° 7.

De la Hoz, Pedro Sancho (1853) “Relacion de la Conquista del Peru”
[1534], en De Vedia, Enrique, Historiadores primitivos de Indias,
Tomo II. Madrid, Biblioteca Cervantes.

Dwyer, Jane y Dwyer, Edward (1975) “The Paracas Cementeries: mor-
tuary patterns in a Peruvian South Coastal Tradition”, Benson,
E.P. (ed.) Death and Afterlife in Precolumbian America. Washing-
ton D.C, Dumbarton Oaks.

Duviols, Pierre (1977) La destruccion de las religiones andinas. México,

UNAM.

(1986) Cultura andina y represion. Procesos y wisitas de idolatrias y he-
chicerias, Cajatambo, siglo XVII. Cusco, Centro de estudios rurales

andinos “Bartolomé de las Casas”.

134

Ye

Garcilaso de la Vega, Inca (1960) Comentarios Reales de los Incas [1609],
TOMO CLXXXIV-CXXXV, Madrid, BAE.

Gisbert, Teresa (2004) Iconografia y mitos indigenas en el arte [1980], La Paz,
Editorial Gisbert.

Gonzalez Holguin, Diego (1952) Vocabulario de la lengua general de todo el
Perii [1608]. Universidad Nacional de San Marcos, Lima.

Hampe Martinez, Teodoro (1982) “Las momias de los Incas en Lima”,
Revista del Museo Nacional n° 46, Lima.

Hernandez Principe, Rodrigo (1923) “Mitologia andina” [1622]. Inca, I,
Lima.

Isbell, William (1997) Mummies and Mortuary Monuments. Austin, Univer-
sity of Texas Press.

Kaulicke, Peter (2000) Memoria y muerte en el Perii Antiguo. Lima, Pontificia
Universidad Catolica del Peru.

Marin, Louis (1981) Le portrait du roi. Paris, Ed. Minuit.

Millones, Luis (2001) “La fe y el especticulo: breve historia de la vida ce-
remonial andina”, en Millones, L. y Villa Rodriguez, ].(ed.), Perti,
el legado de la historia. Sevilla, Universidad de Sevilla, Coleccion
América.

Molina, Cristobal de (1989) “Relacion de las fabulas y ritos de los incas”.
Fdbulas y mitos de los incas. Edicion de Pierre Duviols y Henrique

Urbano. Madrid, Historia 16,.

Pizarro, Pedro (1853) “Relacion del descubrimiento y conquista del Pera”
[1571] en De Vedia, Enrique, Historiadores primitivos de Indias,
Tomo II. Madrid, Biblioteca Cervantes.

Polia Meconi, Mario (1999) La cosmovisién religiosa andina en los documen-
tos inéditos del Archivo Romano de la Compaiia de Jésus 1581-1752.
Lima, Pontificia Universidad Catdlica del Peru.

Polo de Ondegardo, Juan (1918 a) “Los errores y supersticiones de los in-
dios” [1570]. Coleccién de Librosy Documentos referentes a la Historia
del Perii, tomo III. Edicion de Horacio Urteaga. Lima, Imprenta
Sanmarti.

(1918 b) “Carta de los adoratorios y guacas. 1570”. Coleccién de Li-
bros y Documentos referentes a la Historia del Perti, tomo III. Edicion
de Horacio Urteaga. Lima, Imprenta Sanmarti.

Ramos, Gabriela (2010) Muerte y conversion en los Andes. Lima y Cuzco,
1532-1610. IEP. Lima.

Salomon, Frank (1995) “The Beautiful grandparents: Andean Ances-
tors Shrines and Mortuary Ritual as Seen Through Colonial
Records”. En Dillehay, Tom, editor Tombs for the living: Andean
Mortuary Practices. A symposium at Dumbarton Oaks, 12 th and 13
th October 1991. Washington D.C.

Surrallés, Alexandre (2010) “La retérica de traducir el cuerpo”, en
Gutiérrez Estévez, M. y Pitarch, P (ed.) Retéricas del cuerpo amer-
indio. Iberoamericana- Vervuert, Madrid.

Taylor, Gerard, editor (1987) Ritos y tradiciones de Huarochiri del siglo
XVII [1608]. Lima, IEP.

LOS CUERPOS DEL PODER EN LOS ANDES: LA MOMIA Y EL RETRATO



LA CONSTRUCCION DEL SUJETO INDIO EN EL PERU
POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)

ALEJANDRA VEGA PALMA / CHILE!

n las paginas que siguen, se plantea una discu-

sion en torno a la construccién del sujeto indio

en el Pert por medio de la vestimenta. Se trata
de una tematica pertinente a la convocatoria a trabajar
en torno a las imagenes del poder. Las prendas de vestir,
el calzado, el tocado, el modo en que se utiliza el ca-
bello, entre otros, constituyen marcadores visuales que
habilitan y expresan la inscripcién social de los sujetos
y vehiculan relaciones de poder. Esto fue asi tanto en
la tradicion cristiana occidental, de la cual son porta-
dores los conquistadores y las instituciones hispanas
instauradas en América; como en las sociedades indi-
genas que ocupaban el territorio del Tawantinsuyu,
matriz territorial a partir de la cual se construyé el vi-
rreinato del Perti. Sin embargo, el traje no operaba de
la misma manera en estos horizontes culturales. Por el
contrario, los usos y significados de la vestimenta movi-
lizaban sentidos y practicas sociales, politicas, sagradas,
productivas y horizontes estéticos diferentes, que se rear-
ticularon en el contexto colonial en formacion?.

Para los efectos del presente trabajo, voy a centrarme,
en particular, en las politicas hispanas en torno al traje
que debia utilizar el sujeto indio. Antes de entrar en el
foco de la discusion, dos consideraciones. Al referirme
al Perti, remito a una de las acepciones de ese topédnimo

presente en la documentacion del siglo XVI, para aludir
a lo que habia sido el espacio del Tawantinsuyu, tal como
va a ser leido luego de la conquista y en torno a los ejes
Lima-Cuzco-Potosi. En segundo lugar, me estoy centrando
en el siglo XVI, con unos bordes algo difusos: aunque el
ingreso de la hueste de Pizarro hacia los Andes se realiza
recién en 1532, las pricticas desplegadas en este territorio
por la hueste de conquista y por las instituciones metro-
politanas, la preceden; al mismo tiempo, porque el pro-
ceso que analizo —el de la construccion visual del sujeto
indio- no puede pensarse como una cuestion clausurada
ni definitiva al iniciarse la centuria siguiente.

El planteamiento general que guia esta ponencia es el
reconocimiento de la multiplicidad de procesos que con-
vergieron en el siglo XVI en la construcciéon de un sujeto
colonial denominado indio. Suscribo la afirmacién, am-
pliamente difundida, que el indio no existe antes de 1492,
porque se trata de una categoria ensayada, modificada, im-
puesta, incluso negociada, que identifica y localiza un tipo
de sujeto especifico en la trama de relaciones sociales colo-
niales en proceso de fijacion. Las sociedades indigenas que
enfrentaron la invasion de la hueste de conquista y la con-
figuracion de nuevas relaciones sociales, politicas y simbo-

Centro de Estudios Culturales Latinoamericanos, Facultad de Filosofia y Humanidades, Universidad de Chile.

Jean-Jacques Decoster, “Identidad étnica y manipulacion cultural: La indumentaria inca en la época colonial”, Estudios Atacamerios N° 29 (2005),

pag. 163; ELENA PHIPPS, “Garments and identity in the colonial Andes” en Elena Phipps, Johanna Hechty Cristina Esteras Martin, The colonial
Andes. Tapestries and silverwork, 1530-1830 (catdlogo de exposicion), The Metropolitan Museum of Art, Nueva York, 2004, pag. 17.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

135

S



licas en lo que hasta entonces eran sus territorios fueron
transformadas, desde la ¢ptica colonial, en sujetos indios’.

El indio se construyé como natural del territorio bauti-
zado primero como Oriente, luego Nuevo Mundo y Amé-
rica. Al reducirlo a la categoria de subdito de la corona
castellana, el indio debia, de acuerdo a su naturaleza, pagar
un tributo y someterse a policia, lo que implicaba adop-
tar un extenso repertorio de practicas sociales, inscritas
en una conquista que va mucho mas alld de las armas*.

Atendiendo a la particular manera de inscribirse de los
sujetos en la trama social de las sociedades europeas de An-
tiguo Régimen y la sociedad colonial en construccion, que
combina nociones de sangre, parentela, linaje y nacion, la
vestimenta desempefia, como es bien sabido, un rol fun-
damental. La vestimenta encarna, es la cualidad misma de
lo que viste, al modo del signo en su dimension sagrada
-en la medida que da cuenta de afinidades secretas entre lo
que se muestra y lo que se es-. Por otra parte, en tanto dis-
positivo, la vestimenta modela el cuerpo de quien lo porta.
Como tal, y atendiendo a la relectura barroca del signo, la
vestimenta también oculta y engafia. En este segundo ni-
vel, la vestimenta es productiva, es decir provoca efectos.

Al dar cuenta de la vestimenta, la tension entre la ca-
pacidad expresiva y la capacidad productiva de la ropa es
muy elocuente, y se encuentra en los mas variados tipos
discursivos del periodo, no sélo en territorio americano:
comedias, didlogos e historias moralizantes, cronicas de
los sucesos de los reyes, incluso libros de refranes:

“No desestimes al pobre: 0 mal vestido. Que es posible sea sin-

gular en algunas gracias. Segun que a las vezes so mala capa:

yace buen beuedor”

“Que comoquiera que ande vestido o calcado es quien es”

“Por las obras, no por el vestido, el hipdcrita es conoscido™.
Desde el punto de vista hispano, el traje comunica,

viste, engafia y, por lo mismo, constituye una pieza clave

de las relaciones sociales del periodo, pues interviene en la

identidad y la identificacion. No es de extrafar, entonces,

que las politicas acerca del traje de los otros, en contex-
tos de conquista, aparezcan como un tema fundamental.

Por su condicién de antecedente histérico directo, me
parece interesante traer a colacion la experiencia de la re-
conquista sobre los moros del siglo XV y su proyeccion
sobre la centuria siguiente. Seguin informa Diego Hurtado
de Mendoza en su obra Guerra de Granada, Carlos V man-
do dejar el habla y el traje morisco en los territorios del
reino al Andaluz conquistado por sus abuelos. Se trataba,
a todas luces, de modificar practicas de socializacion de la
identidad que acompanaran la obligacién de convertirse
al cristianismo. La muda en el vestido habria sido uno
de los motivos directos de las rebeliones de los andaluces
conversos que se desarrollaron en 1568. En la narracién
de La Guerra de Granada se pone en boca de Fernando
de Valor, el Zaguer, miembro de la nobleza mora de Cor-
doba, el siguiente lamento:

“Mdndannos dejar nuestro hdbito y vestir el castellano. Visten-
se entre ellos los tudescos de una manera, los franceses de otra,
los griegos de otra, los frailes de otra, los mozos de otra, y de otra
los viejos; cada nacién, cada profesion y cada estado usa su ma-
nera de vestido, y todos son cristianos; <y nosotros moros, porque
vestimos a la morisca, como si trujésemos la ley en el vestido, y

no en el corazén”.

Hurtado de Mendoza escribe contemporaneamente a la
consolidacion del dominio colonial en Los Andes. Lo que
¢l consigna y acoge como un reclamo de un subdito andaluz
de la corona hispana, por la injusticia de la pretensién que
quitarles la vestimenta tradicional, debe comprenderse en
el marco de ensayos sucesivos por fijar una politica del ves-
tir, tanto en el suelo ibérico como en el espacio americano.

Desde sus inicios antillanos, la vestimenta estuvo al
centro de la politica colonial en el Nuevo Mundo. En pri-
mer lugar, vinculada a la imagen del buen salvaje/ mal sal-
vaje, que se representa desnudo o vestido con un modesto
faldellin de plumas, y que debia ser transformado en indio
cristiano. En el territorio insular, vestir al indio aparece

Para una discusion sobre la categoria de indio, ver Anthony Pagden, La caida del hombre natural, Alianza Editorial, Madrid, 1988; Emanuele Amo-

dio, Formas de la alteridad. Construccion y difusién de la imagen del indio americano en Europa durante el primer siglo de la conquista de América, Editorial

Abya Yala, Quito, 1993; y Rolena Adorno, “Los debates sobre la conquista y el indio en el siglo XVI”, en Rolena Adorno, De Guacane a Macondo,

Sevilla, Renacimiento, 2008, pags. 19-46. En el presente texto, se utiliza la categoria de indio exclusivamente para referirnos al sujeto indigena tal

y como se le reconoce por su descripcion en la trama de relaciones coloniales.

Ver Arnold Bauer, Somos lo que compramos. Historia de la cultura material en América Latina, Taurus, México, 2002 para un anilisis del ideal de policia

Anonimo, Refranes glosados. En los quales qualquier que con diligencia los quisiere leer hallara prouerbios, 1541; Hernan Nufiez, Refranes o proverbios en

romance, c. 1549, en Real Academia Espafiola: Banco de datos (CORDE) [en linea]. Corpus diacrénico del espaiiol. <http://www.rae.es> (enero 2011).

4
en la cultura material de las sociedades hispanoamericanas.
5
6
dos de Toledo, cronista mayor del Rey, Madrid, 1610, pag. 73.
136

Qe

Diego Hurtado de Mendoza, Guerra de Granada. Hecha por el rey de Espaia don Felipe I contra los moriscos del aquel reino, sus rebeldes, por Luis Tribal-

LA CONSTRUCCION DEL SUJETO INDIO EN EL PERU POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)



como un imperativo asociado a las nociones de caridad
y decencia, propias de la tradicién cristiana occidental’.
Otro sera el contexto, cuando las huestes de conquista se
encuentren con las sociedades mesoamericanas y andi-
nas, poseedoras de tradiciones y politicas de la vestimenta
cuya complejidad impacta a los propios conquistadores.

Enfrentados a estos nuevos escenarios, la vestimenta
queda inscrita en la trama de relaciones que supone con-
ciliar dos ejes de politica. Por una parte, la occidentaliza-
cion®, es decir, la incorporacion del territorio americano
como uno mids de los de los dominios de la corona hispa-
na. Este objetivo suponia, tal como se habia ensayado en
Andalucia, la extension e imposicién del modelo de poli-
cia y cristiandad, expresada en la homogeneizacion de las
instituciones, el habla, el traje, el habitat doméstico y ur-
bano, entre otros. Ante esta politica, se habia rebelado la
élite cordobesa, segiin consignaba Hurtado de Mendoza.

Junto al anterior, se desplegaba otro eje de politicas,
que hacia énfasis en la diferenciacion de los vasallos ame-
ricanos de la Corona. Esta segunda dimension resultaba
clave para legitimar el dominio sobre el continente ame-
ricano y sus habitantes y, como tal, también recurria a la
cristiandad como horizonte general de fundamentacion;
el imperativo de la evangelizacion era lo que daba sentido
a las précticas segregadoras y diferenciadoras.

En el primer polo aludido, se sitian aquellas politicas
que propiciaron la adopcion de practicas sociales hispa-
nas. Esta intervencion estd destinada, de forma preferen-
te, a la élite indigena, reconocida por la institucionalidad
colonial como intermediaria indispensable ante la masa
de la poblacion autdctona. La ensefianza de la lengua cas-
tellana, la escritura alfabética, una cierta disciplina del
cuerpo, entre tantos otros elementos, y la autorizacion
para llevar marcas visuales de prestigio propias de la tra-
dicion europea, son algunos de los modos especificos con
que se propicia la hispanizacion de la élite indigena. En
este marco, la vestimenta desempefia un rol fundamental.
En el otro polo, el de la diferenciacién, nos encontramos
con las politicas de exclusion de los vasallos americanos

de espacios e instituciones que quedan reservados para
los peninsulares y sus descendientes. Aca también, la ves-
timenta termina por ser una manera visible de separar
y distinguir a los diferentes sujetos que van poblando el
espacio americano’. Aunque se trata de una cuestion in-
suficientemente estudiada, todo sugiere que no hay con-
senso acerca del modo de conciliar estos imperativos con-
trapuestos'®, y que es posible reconocer una tensiéon que
se manifiesta en las practicas y normativas desplegadas por
los diferentes niveles de la institucionalidad colonial (au-
toridades metropolitanas, virreinales y edilicias).

De alli la importancia del traje de los indios, expresion
ambigua porque aludia, en el periodo al cual remitimos,
a dos ideas entrelazadas, que se vinculan con la proble-
madtica anterior.

Al decir traje de los indios, se remitia, por una parte, a la idea
que las poblaciones indigenas americanas tenian trajes que les
eran propios. Como tal, éstos entraban en el repertorio de aque-
llo que se podia describir, y eran objeto de politica, en la me-
dida que podian o debian, segtn el caso, ser occidentalizados
para hacerlos cristianos y decorosos. En dicha dimension, se
trataba de pensar el traje en su funcion productiva, al suponer
que la vestimenta adaptada a los canones cristianos, produci-
ria, a la larga, verdaderos cristianos.

En esta primera acepcion, atendiendo a la vestimenta
que efectivamente utilizaban las poblaciones indigenas, la
expresion estuvo presente desde la propia expedicion co-
lombina. Esto es una cuestién ampliamente reconocida.
Por lo mismo, la pregunta por la descripcion de la vesti-
menta fue una constante: “Lo que tributaban, y las adora-
ciones y costumbres buenas o mafas que tenian. Como se
gobernaban, y con quién traian guerra, y como peleaban,
y el habito y traje que tenia y el que ahora traen”, como
reza uno de muchos mandatos de informar redactados
durante el siglo XVI'. Tanto los escritos americanos que
respondieron a esos mandatos, como el caudal de otros
documentos que asumieron el objetivo de dar cuenta de
los habitantes del Nuevo Mundo, incorporaron la des-
cripcion de la vestimenta como uno de sus ejes centrales.

" Pilar Gonzalbo, “De la penuria y el lujo en la Nueva Espana. Siglos XVI-XVIII”, Revista de Indias, Vol. 56, N°e 206 (1996), pag. 63.

Para una discusion general sobre el problema, ver Serge Gruzinski, La colonizacién de lo imaginario. Sociedades indigenas y occidentalizacion en el México
espaiol. Siglos XVIXVIII, Fondo de Cultura Econdmica, México, 1991 (1° ed. en francés 1988) y Juan Carlos Estenssoro, Del Paganismo a la santi-
dad. La incorporacién de los indios del Perti al Catolicismo, 1532-1750, IFEA, Lima, 2003.

Para un panorama general, ver Scarlett O’phelan, “El vestido como identidad étnica e indicador social de una cultura material” en AAVV, El
Barroco Peruano, Banco de Crédito, Lima, 2003, pags. 99-133.

Sobre el particular, Feliz Hinz sefiala “there was no consensus among the Spanish groups and decisive individuals as to how and if a Hispanization
should be carried out at all”, Felix Hinz, “The process of hispanization in early New Spain. Transformation of collective identities during and after
the conquest of Mexico” Revista de Indias vol. LXVIII (2008), n° 243, pag. 13.

“Cédula, instruccion y memoria para la formacion de las relaciones y descripciones de los pueblos de Indias”, reproducido como Dcto. Ne 9 en Francisco
Solano (ed.), Cuestionarios para la formacion de las Relaciones Geogrdficas de Indias, siglos X VIXIX, CSIC, Madrid, 1988, pag. 83. La pregunta por las costum-
bres, trajes y granjerias de los indios es una constante en los mandatos de informar que emanan del Consejo de Indias a lo largo del siglo XVI.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 137

QYo



‘ti delP America Libro Decimo. 403

RN
NN N T

Nel Persi gl huomint Veftano come /ri[pm
uedi, unaveflina fartadi bombage ,0lana
lanorata di certi antmali di quel Paelé
lunga fino al ginocchio, il rimanente del

corpamtlam: 0.
Cc 2

Habiti Antichi de Ticiano e Cesare Vecellio, Venecia 1664, por Combi & Lanou.
Gentileza de Emanuele Amodio. Acompafiando el grabado, podemos leer: “En
el Perd, los hombres visten como se ve arriba, un vestido confeccionado con
bombage o lana proveniente de ciertos animales de aquel pais, larga hasta la
rodilla y el resto del cuerpo todo desnudo”. La leyenda apela a dos ideas que
resultan claves: la unicidad del traje de los naturales del Pert y su desnudez.
Estas nociones no solo forman parte del horizonte de recepcion de lo americano
en Europa, sino que constituyen claves para la construccion hispana del indio en
los territorios incorporados al dominio colonial.

12

La situacién no es diferente en el caso del Peru, don-
de la descripcion oscila entre el afan de dar cuenta de la
diferencia del Nuevo Mundo vy el registro de las practicas
vestimentarias que deben ser modificadas en aras de la
necesaria occidentalizacion'?. En este sentido, desde los
inicios de la conquista se toma nota de la importancia
del cabello y el tocado, reconocidos por los espafoles
como elementos fundamentales para establecer diferen-
cias entre provincias o naciones por las poblaciones in-
digenas®. Los conocedores de los Andes de ese periodo
pueden dar cuenta de la variedad de “lo que ponen sobre
su cabeza”, como dice Acosta hacia finales del siglo XVI:

“con ser tan sencillo el traje y vestido de los indios, con todo eso se
diferenciaban todas las provincias, especialmente en lo que ponen
sobre la cabeza, que en unas es una trenza tejida y dada muchas
vueltas; en otras, ancha y de una vuelta; en otra, unos como morte-
retes o sombreruelos; en otras unos como bonetes altos, redondos; en
otras unos como aros de cedazo, y asi otras mil diferencias”.

Este repertorio de mil diferencias resulta problema-
tico. Como tal, se le vinculara con practicas idolatricas
que deben ser erradicadas. Tomemos nota de la critica
reiterada contra las transformaciones craneanas practica-
das por algunos indigenas del Collao que encontramos
en el Segundo y Tercer Concilio Limense, en la corres-
pondencia de Toledo y en algunas crénicas eclesidsticas
como la del agustino Antonio de la Calancha. Los ar
gumentos evocados en ese caso, apelan tanto a la inhu-
manidad como a la supersticion. Pero es sobre todo este
ultimo elemento, el de la falsa creencia y la idolatria,
lo que fundamenta una critica a tocados y peinados in-
digenas. En el capitulo titulado “De diversas maneras que
offrecian vy dedicauan los indios a los demonios” de los docu-
mentos del Segundo Concilio, se informa de las idola-
trias que deben ser erradicadas sefalando:

“Algunas vezez dexando crecer los cabellos hasta la cinta, otras
vezes trasquildndolos, no de una manera sino de muchas y es
uso que las mujeres que // hacen criznejas los cabellos en las
cabecas de los varones se junten deshonestamente con ellos.
Tambien hacen diversas supersticiones quando los wvarones
crian los cabellos largos a manera de mujeres y quando los tras-

quilan o deshazen las criznejas”™.

Elena Phipps hace alusiones parciales a esta cuestion, que requeririan una mayor contextualizacion: “Native indians were further encouraged to

‘accommodate themselves to our clothing’ meaning they were to wear Spanish-style garments: shirts and pants for men, skirts and blouses for

«

women”; “Spanish style of wearing pants (a practice governed by several legal edicts)”, Phipps, op. cit, pag. 27; y Decoster, op. cit., pag. 169, por su

parte, alude a la prohibicion del “uso del uncu a los indios del comun en el siglo XVII”.

13

Money cita, entre otros, a Pedro Cieza de Leon, al referir a este asunto en particular, ver Mary Money, Los obrajes, el traje y el comercio de ropa en la

Audiencia de Charcas, Coleccion Arzans y Vela, Instituto de Estudios Bolivianos, Umsa, La Paz, 1983, pag. 167.

14

“Supersticiones de los indios sacadas del Segundo Concilio Provincial de Lima que se celebro el afo de setenta y siete” en Confesionario para los

curas de indios, por Antonio Ricardo primer impresor en estos reinos del Pert, Los Reyes, (Lima), 1585 pdgs. (6r-v).

138

Yo

LA CONSTRUCCION DEL SUJETO INDIO EN EL PERU POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)



Estas indicaciones generales van a ser profundizadas en
el Tercer Concilio, al caracterizar como abusiones y hechice-
riaslosritos de pasajevinculados con el cabelloylaropa. Cito
el Confesionario para curas de indios publicado en 1585:

“Suelen trasquilar de cierta manera y a cierto tiempo seiialado
o en tal edad a sus hijos haciendo que les ofrezcan plata, ropa,
lana, algodén y otras cosas beuiendo y baylando y para esto
hacen junta solemne y gran fiesta. Y con esto los consagran
por hijos del sol o piden que aquel nifio viva en prosperidad y
succeda a sus padres, etc. [...] es comiin en la edad de catorze o
quinze afios poner a sus hijos los parietes con ciertos ceremonias

lo qual llaman Huarachicuy”".

Amenazadas de una condena idolétrica, estas practicas
del vestir debieron abandonarse, ocultarse o adaptarse,
para perpetuarse en el nuevo contexto colonial.

Hemos seialado que la expresion traje de los indios aludia
a dos dimensiones. La segunda de ellas apela al supuesto
que habia un traje que los sujetos identificados como indios
debian usar para ser reconocidos como tales en la sociedad
colonial en formacién. Las huellas documentales sugieren
que, con el paso de las décadas, se va fijando un conjunto
de marcas que permiten un reconocimiento visual del in-
dio del Perti por medio de su vestimenta. Al decir marcas
visuales, me refiero a un modo de relevar las practicas socia-
les del traje de los otros que se instauré progresivamente,
que suponia énfasis y borraduras, respecto del universo de
lo observable, y que acompafié los procesos colonizadores.

Queremos proponer que se establece una suerte de mi-
nimo comun denominador de lo que seria vestirse como
indio de acuerdo a la administracién colonial que apela
a dos pares de categorias: la distincion de estamento y
la distincion género-sexual.

Respecto del primer asunto, y en conformidad con el
sustento ideoldgico de la sociedad de Antiguo Régimen,
la autoridad hispana reconoce y fomenta la diferencia en-
tre el traje del indio del comun y aquel que utilizan las
autoridades indigenas. Como contexto general, es perti-
nente recordar que, desde la primera legislacion colonial

15

16

dictada para La Espafiola, la Corona buscé diferenciar a
los caciques de los indios del comtn, estableciendo signos
visibles que permitieran mostrar y reforzar las jerarquias
sociales, sobre cuyas estructuras se fundaba el programa
colonizador. Siguiendo esta politica y ahora para el caso
del Peru, sera habitual el sefalar que es propio de los in-
dios tributarios, yanaconas, libres, de servicio, etc., el lle-
var vestido de abasca, expresion hispana que alude al traje
ordinario, rustico, también llamado de la tierra. Como
tal, se supone que esta rusticidad seria acorde a la condi-
cién social de dichos sujetos. De acuerdo a la légica hispa-
na, otro es el destino del vestido de cumbi, reservado a los
descendientes de la élite inka, o en su defecto, a los altos
dignatarios indigenas coloniales'. Este sustrato textil dife-
renciado se ve reforzado por la incorporacion de prendas
de traje hispano por parte de las autoridades indigenas.

En lo que a la construccion de los géneros refiere, es
habitual en el periodo reconocer que existe un traje espe-
cifico que es propio del hombre y uno bien diferente, que
caracteriza a la mujer: en el caso del primero, las prendas
que se mencionan siempre son la manta y la camiseta (a
veces al revés, camiseta y manta); en el caso de las segun-
das, una camiseta o tunica larga que llega hasta los pies.
La Historia de Acosta de 1590 reitera lo que han dicho su-
cesivos autores desde los inicios de la conquista del Pert:
“Usan [los indios] de una tinica o camiseta y de un manto ro-
deado encima, traen los pies descalzos o su calzado es unas sue-
las asidas por arriba, que ellos llaman ojotas”". La cronica de
Lizarraga, escrita algunos afios después, reitera estos ele-
mentos: “los indios, con manta y camiseta; las indias, unas ca-
misetas largas hasta los tobillos; no hay mds vestido”'®.

Estos pocos elementos -camiseta y manto para los
hombres; y tiinica y manto, para las mujeres- constituyen
este minimo comun denominador que permite reconocer
la condicion de indio de quien asi se viste. Es importan-
te Teconocer que este repertorio bdsico contrasta con la
riqueza y la diversidad de prendas y otros marcadores del
vestido que los propios documentos hispanos consignan,
tal como ya hemos sefalado'. Sugerimos, por tanto, que
se trata de una especie de matriz o “plantilla” que se impo-

Confesionario para los curas de indios, por Antonio Ricardo primer impresor en estos reinos del Pert, Los Reyes, (Lima), 1585, pag. (51).

Phipps ha llamado la atencion respecto del hecho que la autoridad colonial no comprende a cabalidad el significado de ambos vocablos, al oponer

cumbi con ahuasca o abasca por su supuesta diferencia de calidad: “although tapestry weave and warp patterning differ in many aspects, both result

in textiles of great beauty”. Esta autora sostiene que el status que le otorgaba al tejido cumbi su vinculacién con el inka fund¢ el aura de lujo con

que los espafoles los recepcionaron. PHIPPS, op. cit., pag. 31. Para un andlisis de las diferencias técnicas entre estas dos modalidades de tejido, ver
Teresa Gisbert, Silvia Arze y Martha Cajias, Arte textil y mundo andino, Plural Editores, La Paz, 2010 (1° edicién 1988), pags. 33-48.

17

18

Joseph de Acosta, Historia natural y moral de las Indias, Fondo de Cultura Econdmica, México, 2006, (1590), pag. 68.

Reginaldo de Lizarraga, Descripcién colonial (Descripcién breve de toda la tierra del Perii, Tucumdn, Rio de la Plata y Chile), Libreria La Facultad de Juan

Roldan, Biblioteca Argentina volumen 14, Buenos Aires, 1916 (c. 1605), pag. 231.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

En Money, op. cit., pags. 163-193, encontramos una descripcion de las principales prendas indigenas en uso en el Alto Perti en el siglo XVI.

139

QYo



ne al atender al traje indigena, organizando el universo de
lo observable en funcién de unos pocos elementos diferen-
ciadores y que operan en el horizonte de la identificacion.

A modo de conclusién, me gustaria sefalar que, con-
trariamente a lo que en ocasiones se sugiere, no hubo una
normativa sistematica que prohibiera la adopcién del traje
hispano ni que estableciera un corte de cabello acorde a la
condicion de sujeto indio. Si se negd el uso de las armas
y el caballo a los naturales de América, haciendo de estos
elementos un signo de “hispanidad”. Como hipétesis su-
giero que en la tension de las dos maneras de entender
el traje del indio, se fijé un horizonte de lo visible, habi-
litando de paso espacios no observados, sin relevancia,

BIBLIOGRAFIA

Acosta, Joseph de, Historia natural y moral de las Indias, Fondo de Cultu-

ra Economica, México, 2006, (1590).

Anonimo, Refranes glosados. En los quales qualquier que con diligencia los
quisiere leer hallara prouerbios, 1541, Banco de datos (CORDE)
(en linea). Corpus diacrénico del espaiol. <http://www.rae.es>

(enero 2011).
Adorno, Rolena, De Guacane a Macondo, Renacimiento, Sevilla, 2008, 1946.

Amodio, Emanuele, Formas de la alteridad. Construccién y difusion de la
imagen del indio americano en Europa durante el primer siglo de la
conquista de América, Editorial Abya Yala, Quito, 1993.

Bauer, Arnold, Somos lo que compramos. Historia de la cultura material en

América Latina, Taurus, México, 2002.

Confesionario para los curas de indios, por Antonio Ricardo primer impre-
sor en estos reinos del Peru, Los Reyes, (Lima), 1585.

Decoster, JeanJacques, “Identidad étnica y manipulacion cultural: La
indumentaria inca en la época colonial”, Estudios Atacameros

N° 29, (2005) pags. 163-170.

Estenssoro, Juan Carlos, Del Paganismo a la santidad. La incorporacion de

los indios del Perii al Catolicismo, 1532-1750, IFEA, Lima, 2003.

Gisbert, Teresa, Silvia Arze y Martha Cajias, Arte textil y mundo andino,
Plural Editores, La Paz, 2010 (1° edicién 1988).

Gonzalbo, Pilar, “De la penuria y el lujo en la Nueva Espafia. Siglos XVI-
XVIII”, Revista de Indias, Vol. 56, N° 206 (1996), pags. 49-77.

Gruzinski, Serge, La colonizacién de lo imaginario. Sociedades indigenas y
occidentalizacion en el México expariol. Siglos XVI-XVIII, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1991 (1° ed. en francés 1988).

140

Qe

donde pudieron desplegarse, ahora desde las sociedades
indigenas, estrategias diversas de inscripcion social. Esto
supone una rearticulacién de los lenguajes previamente
existentes, que pudieron adquirir un significado reno-
vado en el nuevo contexto colonial. Estoy pensando, en
particular, en el color y el disefio del tejido, y en la in-
corporacion o no, y en relacion a qué contextos, de ele-
mentos occidentales en la vestimenta, como la camisa, el
pantaldn, la pollera. Dada la abrumadora evidencia de la
importancia del traje en las relaciones sociales de las so-
ciedades andinas contemporaneas, seguir profundizando
nuestro conocimiento de estas cuestiones en su dimen-
sion diacrénica parece un imperativo.

Hinz, Felix, “The process of hispanization in early New Spain. Transfor-

mation of collective identities during and after the conquest of

Mexico”, Revista de Indias, vol. LXVIII, n° 243 (2008), pags. 9-36.

Hurtado de Mendoza, Diego, Guerra de Granada. Hecha por el rey de Es-
paria don Felipe 11 contra los moriscos del aquel reino, sus rebeldes, por

Luis Tribaldos de Toledo, cronista mayor del Rey, Madrid, 1610.

Lizarraga, Reginaldo de, Descripcién colonial (Descripcién breve de toda
la tierra del Perii, Tucumdn, Rio de la Plata y Chile), Libreria La
Facultad de Juan Roldan, Biblioteca Argentina volumen 14,
Buenos Aires, 1916 (c. 1605).

Money, Mary, Los obrajes, el traje y el comercio de ropa en la Audiencia de
Charcas, Coleccion Arzans y Vela, Instituto de Estudios Bolivia-

nos, Umsa, La Paz, 1983.

Nufiez, Hernan, Refranes o proverbios en romance, c. 1549, en Real Aca-
demia Espafiola: Banco de datos (CORDE) (en linea). Corpus
diacrénico del espariol. <http://www.rae.es> (enero 2011).

O’phelan, Scarlett, “El vestido como identidad étnica e indicador so-
cial de una cultura material” en AAVYV, El Barroco Peruano, Ban-

co de Crédito, Lima, 2003, pags. 99-133.

Pagden, Anthony, La caida del hombre natural, Alianza Editorial, Ma-
drid, 1988.

Phipps, Elena, “Garments and identity in the colonial Andes”, Elena
Phipps, Johanna Hecht y Cristina Esteras Martin, The colonial An-
des. Tapestries and silverwork, 1530-1830 (catdlogo de exposicion), The
Metropolitan Museum of Art, Nueva York, 2004, pags. 17-39.

Solano, Francisco (ed.), Cuestionarios para la formacion de las Relaciones

Geogrdficas de Indias, siglos XVI-XIX, CSIC, Madrid, 1988.

LA CONSTRUCCION DEL SUJETO INDIO EN EL PERU POR MEDIO DE LA VESTIMENTA (SIGLO XVI)



CONQUISTA'Y LENGUAJE ESCRITO.
UN IMAGINARIO DEL PODER

CARLOS D. MESA GISBERT / BOLIVIA

zvetan Todorov en su libro La Conquista de América,

el Problema del Otro, hace una profunda reflexion

sobre el tema del lenguaje. Esa reflexion propone
una linea de interpretacion del momento de la conquista
en la que el lenguaje juega un rol decisivo.

Es importante hacer una precision en cuanto a los
tiempos historicos para entender la construccion de pa-
radigmas que cristalizaron en el barroco. La idea es que
el barroco se construye en un periodo especifico cuando
se abren un conjunto de puertas que definen la persona-
lidad de una sociedad. Para el caso, esto ocurrié a fines
del siglo XVII y principios del XVIII, pero es un camino
inexplicable sin el proceso especifico de la conquista. Es
ese momento el que va a definir y preanunciar los resul-
tados historicos y estelares de lo que entendemos como
barroco. En ese contexto -y esto es algo que se afirma cada
vez con mayor intensidad-, la circunstacia del descubri-
miento mutuo, plantea en si misma una construccion in-
tensamente barroca.

El periodo de la conquista, mas alld de los hechos en
si mismos, es el descubrimiento mutuo de dos mundos.
Eso quiere decir que lo “Nuevo” lo fue en dos direcciones.
La construccién de un lenguaje verdaderamente nuevo
que pueda calificar lo nunca visto y que pueda bautizar-
lo. No se concebia todavia una posibilidad de alternan-
cia en esa construccion, que era por supuesto impensa-
ble, y que inicialmente obligé a definir el escenario de
una riqueza que deslumbra, que desborda y que va a ser
contaminada, en cierto sentido transformada, construi-
da y destruida por los conquistadores. Pero a la vez va a
generar una respuesta a partir de la tension fundamen-

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tal, la del dominio y por tanto la del poder. No hubo
simetria en el lenguaje. Finalmente la lengua franca del
imperio fue la de los conquistadores. El castellano, hoy
hablado por mas de quinientos millones de seres huma-
nos, fue la lengua que se impuso y que molde6 la lectura
y la interpretacion de esa “novedad”. Las otras lenguas,
literalmente miles, sufrieron diversos destinos, muchas
desaparecieron para siempre, otras pervivieron, sujetaron
identidades y las recrearon y penetraron hasta la médu-
la al castellano. Son hoy realidades vitales, fuertes, con
inmensa proyeccion de futuro, pero ya dentro del gran
escenario geogrifico, cultural y sobre todo mental, del cas-
tellano, referente comin como nexo de lo que se define
de modo atin brumoso como América Latina.

Esta claro y es un elemento muy evidente, que no se
puede construir poder sin la palabra. Esta claro que la pa-
labra es en si misma un mecanismo indispensable para
la afirmacién del poder. El triunfo de un lenguaje sobre
otro lenguaje es siempre una calificacion sobre otra cali-
ficacion y va a definir por eso la posibilidad de afirmar y
de legitimar el poder que se tiene.

Fue la insercion del lenguaje -aporte e instrumento-
el arma fundamental de la conquista. El lenguaje aparen-
temente permitioé una victoria total que en realidad no lo
fue. Unavictoria que —veremos- estd ya penetrada por otras
logicas y que finalmente fue revertida, pero que permite
explicar un periodo de trescientos aflos de colonia. Para
lograr el triunfo de largo aliento en ese choque, fue indis-
pensable la imposicion del lenguaje escrito. El éxito de la
palabra escrita sobre la tradicion oral, aunque sea con be-
neficio de inventario, podemos entenderlo en la medida en

141

oS



que durante tres siglos los conquistadores y colonizadores
espafoles afirmaron un espacio de poder en toda América
Hispana, la génesis de lo que después conocimos (o mejor,
nos hicieron conocer) como América Latina, hija de ese
modelo construido por el lenguaje de los conquistadores.

Una primera referencia para entender este salto es que
el lenguaje tuvo a su vez una importancia fundamental
como instrumento de poder y como referente de legitimi-
dad en el mundo prehispinico. Baste simplemente una
mencion para que la idea sea diafana. La palabra Tlatoani
define la médxima jerarquia del mundo azteca, se refiere al
emperador, a la mayor autoridad del imperio. Podemos
traducirla al castellano como “el que posee la palabra”.
Una de las consideraciones mas significativas en el mundo
prehispanico y particularmente en el mundo mesoameri-
cano, era contar con jefes que ademas de las caracteristi-
cas de su propio linaje, tuvieran la cualidad de expresarse
con claridad, con la posibilidad de seducir, con la certeza
de la elocuencia. Esto es muy fuerte en el mundo maya y
también en el azteca. Esto es la constatacion de que no
ha habido civilizacién o imperio en la historia que no
contara con la lengua como vehiculo definitivo del poder.

La idea de que el lenguaje y la retérica son elementos
cruciales comunes a las dos culturas que colisionaron, es
muy importante para comprender el rango en el que se
enfrentaron ambos mundos, basados los dos en una cons-
truccion sofisticada del lenguaje, en el reconocimiento no
solo de la palabra como un instrumento de comunicacion,
como instrumento de poder, sino como el elemento sim-
bolico de ese poder. La conviccion del dominio que la pala-
bra tuvo en el mundo prehispanico es de una importancia
fundamental para establecer la jerarquia de la construc-
cion de los poderes y el orden de la sociedad prehispanica.

Un segundo elemento es, sobre todo, el momento pri-
migenio de la conquista. El descubrimiento de los prime-
ros indigenas, particularmente en el drea del Caribe cuan-
do todavia no se habia tomado conciencia de la existencia
de civilizaciones tan importantes como la azteca, la maya
y por supuesto la inca, planteé una hipdtesis europea
muy particular en su relacién con el otro. Esa hipotesis
condiciond toda la lectura ulterior que los conquistado-
res hicieron de las culturas americanas que descubrieron
en la primera mitad del siglo XVI.

Esto nos obliga a ponernos en perspectiva cuando segui-
mos el razonamiento del descubridor-conquistador sobre
los indios. La idea de civilizacién se basaba en la certeza de
poseer la verdad en un sentido amplio, tanto desde el pun-
to de vista religioso como también en el especifico de ser
portador de una cultura con valores intrinsecos “superio-
res” a las otras. Surgen aqui dos conceptos. Primero, el de
la diferencia, que es un aspecto permanente en la tension
que existe entre cualquier ser humano y otro al que no se

142

Ye

conoce. Pero el criterio que hay que subrayar -muy bien
planteado por Todorov-, es que la lengua, en este caso el
castellano, implicaba para los conquistadores la civilizacion
per se, la cultura per se, poseer per se un conjunto de cddigos
que definian a sus portadores como personas civilizadas.

Todo aquello que era diferente en ese primer momen-
to de la conquista era incivilizado, barbaro. Los plantea-
mientos de Cristobal Colén cuando hacia referencia a
la comprension o incomprension del lenguaje del otro,
estaban referidos a la comprension o incomprensién que
¢l tenia de aquellas palabras que le decian los indigenas
y que creia interpretar, basado exclusivamente en su logi-
ca verbal, la del dominio del castellano. Por eso, cuando
hacia referencia a la idea de los barbaros o de los salvajes,
estaba indicando que estos hablaban otras lenguas incom-
prensibles para él y por tanto era como si no hablaran
ninguna. Fortalecio asi la idea del otro como alguien que
repetia cosas que no entendia (ni Coldn, ni segun este, el
mismo que las decia). Eran para el descubridor como pa-
pagayos que repetian como loros cosas incomprensibles.
Desde esa lectura podemos entender una calificacion de
esos seres humanos como inferiores. En tanto -ponga-
monos en el lado del castellano- no los entiendo y en
tanto —esto es lo mas importante—, no pueden expresarse
en palabras que sean minimamente comprensibles para el
oyente de Castilla. No hablaban la lengua del reino, por
lo tanto no estaban dentro del espacio de la civilizacion.

Este punto de partida sobre el que se construyo el
primer discurso “civilizatorio”, en el momento del inicio
de la conquista, recibio su primer revés cuando aparecid
en el horizonte de los europeos el imperio azteca. En ese
momento era ya muy dificil hacer una relaciéon coheren-
te de diferencias que calificaran y descalificaran y que ra-
tificaran la idea inicial de “superioridad” de unos sobre
otros, dada la grandiosidad, no solamente desde el punto
de vista politico, urbano o arquitectdnico, sino también
desde el punto de vista de la construccion del lenguaje.
Fue uno de los argumentos que colocé Bartolomé de las
Casas en su aguerrida defensa de los naturales. Es por eso,
a partir del surgimiento en la geografia de América de las
grandes civilizaciones locales, que entré en el escenario de
la Espaiia imperial el debate entre Las Casas y Sepulveda
en el que se discutié —entre otras cosas de la mayor tras-
cendencia conceptual- sobre la condicion de humanidad
o no de los indigenas. Discusion que puede entenderse
solamente porque uno de los contendores, Sepulveda, no
habia estado nunca en América. El otro que si habia es-
tado, Las Casas, baso sus argumentos incontrastables no
solo en la certeza tedrica sino en la empirica. Es uno de los
primeros, sino el primero que desafia al reconocimiento
de los valores intrinsecos de la otredad. No se trata solo
de valorar a quien esta “por debajo” o “por encima” en

CONQUISTA'Y LENGUAJE ESCRITO. UN IMAGINARIO DEL PODER



funcién de la lengua que habla, sino en funcion de su
naturaleza intrinseca y aquellos elementos culturales que
lo definen. Las Casas defiende a los indios por su origen
humano antes que por cualquier otra cosa, pero también
por su capacidad creativa y los valores que sustentan su
sociedad. En consecuencia, el lenguaje como valor en si es
un criterio que se relativiza, no tiene la fuerza abrumadora
que le habia conferido Colén, que diferenciaba claramen-
te a los civilizados de los barbaros por la imposibilidad de
comunicarse con ellos, cosa que comenzé a ponerse en
tela de juicio y que terminé desmoronandose a partir de
la propia construccion del mecanismo colonial espaiol.

Es en esa construccion que entra en juego la lengua es-
crita. Es con la lengua escrita donde se explica mejor como
se legitima el poder desde la palabra. Es evidente y se ha
probado abundantemente, que la imagen tiene una impor-
tancia fundamental y que es a través de la imagen, ese len-
guaje extraordinario, que va a construirse un imaginario y
que se demuestra ademas la fusion, cuando no la rebeldia
implicita o explicita que esos elementos simbolicos traian
consigo. Pero, en el otro extremo, la lengua escrita gene-
r6 un dominio importante cuyo sello indeleble esta en el
propio retrato de ese proceso historico al mediatizar nues-
tra lectura del pasado prehispanico y del pasado colonial.

Recién en los ultimos treinta o cuarenta afios se ha
reencontrado la idea de la vision de los vencidos a partir
de otros codigos que no sean el lenguaje escrito. Pero aun
a pesar de esta nueva lectura, basada en la tradicion oral
y la interpretacion mas profunda de la simbologia icono-
grafica de las obras visuales incluyendo la fundamental de
los textiles, la lengua escrita sigue como un soporte de
investigacion fundamental para la lectura del proceso co-
lonizador. Lo escrito tiene un punto de referencia especi-
fico en lo que hace al imperio espafiol. No es que Espaia
haya sido el primer imperio que trabajoé sobre la palabra
escrita de manera intensa, pero sin ninguna duda es el
imperio que se construyd de manera especifica, obsesiva
si cabe, sobre la palabra escrita. Ademds, y esta fue su ven-
taja inmensa, enfrentd a civilizaciones que o no tenfan
lengua escrita o que la tenian demasiado compleja, res-
tringida y poco practica para competir con el castellano.

El ejemplo mas emblematico es el reinado de Felipe
II, un rey que goberno gran parte de los largos afios de
su vida politica desde un escritorio, desde sus apuntes
personales. Miles y miles de folios, apuntes de puiio y le-
tra del monarca, que definen no solamente su personali-
dad sino la administracién del imperio en su conjunto.
Como resultado de una burocracia que hoy puede pa-
recernos abrumadora, que hemos heredado y de la que
todavia no nos hemos desembarazado, se logré gobernar
uno de los complejos geograficos mas vastos de toda la
historia. Fue ademds un mecanismo eficiente porque per-
vivio a lo largo de siglos en un escenario bastante adverso.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La palabra escrita llegd a América y tuvo un primer im-
pacto casi magico. El mundo indigena se encontré con un
arcano. Un papel escrito por alguien en un lugar, traslada-
do centenares o miles de kilometros a otro lugar y descifra-
do en silencio por quien lee ese documento. Producto de
esa lectura, el receptor puede interpretar o enterarse de co-
sas que nadie ha dicho verbalmente. El papel es un instru-
mento increible, proporciona una evidente superioridad,
tan importante en el curso de la historia o mayor al poder
que le habia dado militarmente el caballo a los conquis-
tadores. Este concepto es clave, la lengua escrita, inofen-
siva en su forma material por la fragilidad de su soporte,
en realidad cobro una importancia y tuvo un impacto de
transformacion, vertebracion y desvertebracion, segin el
bando, mucho mayor que el que en un primer e imprescin-
dible momento marcé la superioridad militar de los con-
quistadores sobre los imperios americanos conquistados.

La posibilidad de contrastar el lenguaje no escrito
con el lenguaje escrito tiene ademds un aspecto practico.
;Qué pasaba con los cédices mesoamericanos! Su pro-
blema era que lo que ganaban en belleza lo perdian en
rapidez y eficiencia practica. Los pictogramas tenian una
capacidad extraordinaria de descripcion y contaban una
historia muy bellamente, pero eran mucho mas lentos en
su confeccién. Era mucho, pero mucho mais ripido es-
cribir una carta, que crear un codice, que tenia ademas
caracteristicas rituales y uso restringido a determinadas
elites de poder religioso y politico.

Con ese poder incuestionable es que los espafioles im-
pusieron algo fundamental, no solamente la legitimidad
de la palabra escrita en tanto representaba un medio de
transmision de ideas que les dio superioridad en la comu-
nicacién, en el conocimiento, sino en tanto el papel es
fisicamente “débil”, esto fue lo mas significativo. El papel
irénicamente se convirtié en el contenedor de la identi-
dad individual y colectiva. Era el que le daba a un hom-
bre la caracteristica de persona con opcion de propiedad,
de representacion, de legitimidad. Tu eres lo que el papel
dice que eres. Y si el papel no lo dice, o desdice lo dicho,
ti no eres mas lo que eras. Esta es una construccion ba-
sica y fue parte de ese imperativo permanente, enfermizo
a veces, que los espanoles tuvieron sobre los documentos
escritos. Pero también transmitia la legitimidad de quien
lo portaba y le daba “derecho” al conquistador sobre el
conquistado por un delimitacién arbitraria de verdad y de
reconocimiento de otro poder encarnado en el lejano rey.
Quizds el documento que mejor describe esta realidad sea
el Requerimiento, que tiene que ver con algo que en mu-
chos sentidos era absurdo, casi surrealista; el mandato real
de que cualquier combatiente espafiol, cualquier capitin,
adelantado, gobernador que quisiera llevar adelante una
campana militar de conquista contra otros, tenia la obliga-
cién -para legitimar lo que iba a hacer- de leer al enemigo

143
oS



el requerimiento. ;Qué representaba realmente el requeri-
miento! La premisa de unas pre condiciones morales, un
juego sumamente formal, retdrico, pero con una base en
un cédigo moral. La idea es: “Yo te doy a ti la oportunidad
de que cuando ti me hayas escuchado, aceptes pacifica-
mente que hay un emperador que me envia y que domina
el mundo y dominara esta parte del mundo, que te ofrece
que “voluntariamente” te sometas como vasallo a su rei-
nado. Hay un Dios verdadero al que debes aceptar como
tuyo, renunciando a tus idolatrias que te han conducido
al reino de las tinieblas. Si lo haces me acercaré “amorosa-
mente” a ti, sino...”. Ese es el principio, un principio que
podriamos entender si estuviéramos hablando de un com-
bate en Europa, incluso en un combate entre europeos y
norafricanos, pero que en un episodio de la dimensién
tragica que supuso la caida en Cajamarca de Atahuallpa,
cobra un color irreal, en el que se dio una supuesta lectura
completa del requerimiento que hizo el cura Valverde. En
el momento en el que Martinillo traducia el contenido del
documento al Inca, se producia una formalidad, pero a la
vez se ratificaba una forma de poder y se cumplia solo un
rito que era aparentemente vacio. Independientemente de
que era un tramite burocratico, absurdo incluso, que los
combatientes sabian que era absurdo, era un trdmite que
debia cumplirse para que quede claramente establecido
que se observaban los requisitos legales y sobre todo mora-
les que justificaban y legitimaban el acto violento que iban
a emprender los guerreros, del que sobrevendria el someti-
miento posterior a ese acto violento. Este documento ayu-
da a comprender la estructura intrinseca del razonamien-
to del imperio espaiol. Las razones traducidas en papeles
que las justifiquen en tanto quedan escritas para siempre.

Un segundo ejemplo estd referido al hecho de que
los espanoles estaban obsesionados por demostrar que
tenian legitimidad sobre las tierras que habian conquis-
tado. Una parte muy significativa de la administracion
del virrey Toledo -sin ninguna duda la figura funda-
mental de la construccion de la estructura colonial en el
Peru- fue enviar a personas que al margen del tema de
las reducciones y al margen del tema administrativo, que
fueron fundamentales, tenian como objetivo encontrar
a las personas mds ancianas de todos los pueblos incas
para demostrar que estos no habian sido detentadores
legitimos del poder en la América Andina, sino que an-
tes de ellos habian otros a los que los incas despojaron
de su poder. Era una obsesién, no un juego vinculado a
demostrar algo porque si. Habia un interés en plantear
que lo que se estaba haciendo tenia una base ética y dejar
constancia para el presente y el futuro de que era asi. To-
ledo construyé toda una argumentacion que buscaba de-
mostrar que los incas habian sido usurpadores y conse-
cuentemente su reinvindicacion ulterior tras el despojo

144

Qe

no era legitima, lo cual es una ironia, porque en ultima
instancia y a medida que avanzaba el tiempo, los colo-
nizadores terminaron legitimando a los incas para cons-
truir estructuras de legitimacion a su vez en su relacién
de poder estamental sobre los indigenas dominados.

Tercer ejemplo. Los documentos que han tenido una
repercusion fundamental en la historia de Bolivia. Los re-
feridos a la propiedad de la tierra. La reinvindicacion de
la propiedad de la tierra que hicieron los indigenas en el
periodo republicano no apelaba a un punto de partida
previo, el prehispanico; la forma de justificar esa reinvin-
dicacion era el papel fisico que reconocia esa propiedad.
Los indigenas apoderados que reclamaron su propiedad
sobre la tierra propia de origen prehispanico, lo hicieron
a partir de documentos coloniales. Reconocian con ello
—era inevitable- el valor de los documentos del periodo
en el que estos se impusieron. Fue el triunfo de la pala-
bra escrita como referente de poder, de legitimidad, de
propiedad, incluso para su reinvindicacion. Este es proba-
blemente el aspecto mas significativo de la herencia de la
tradicion del poder de la palabra, no solo desde el punto
de vista poético, aquel que es la construccion literal de un
lenguaje transformador. Las piramides como mezquitas,
los templos de los moros infieles para describir un templo
mexicano, igual que los aztecas se referian a los caballos
como venados. La significacion del lenguaje a la que nos
referimos, es mucho m4s profunda en su repercusion prac-
tica, la construccion de toda la legalidad colonial basada
en la palabra escrita. La victoria de la palabra escrita so-
bre la tradicion oral.

;Fue un triunfo total? No, fue un triunfo parcial, por-
que si solamente hubiéramos construido nuestra identi-
dad como nacién, como naciones, a partir de la palabra
escrita, tendriamos una mirada parcial e incompleta del
pasado. Igual que en el arte, igual que en la simbologia,
igual que en las jerarquias, igual que en el reconocimien-
to de los cacicazgos, las lenguas nativas, contra todo lo
que se dice hoy, tuvieron una permanente presencia, fue-
ron esenciales, porque les quedd muy rapidamente claro
a los propios evangelizadores coloniales, que era impres-
cindible el conocimiento de las lenguas nativas para po-
der hacer una evangelizacion eficiente, para poder llevar
adelante un proceso de imposicién de una cultura que
no se podia hacer sin ese instrumento frente a personas
que no entendian el castellano. Por una razén practica
el trabajo extraordinario de recuperacion y afirmacién
definitiva e irreversible de las grandes lenguas indigenas,
hecho en toda América mayoritariamente por religiosos,
demuestra que hubo una comprension de que el poder
de la lengua era un poder de ida y vuelta, que estaba
mediatizado y sobre todo sellado a partir de la lengua
escrita que tenia una preeminencia incuestionable del

CONQUISTA'Y LENGUAJE ESCRITO. UN IMAGINARIO DEL PODER



castellano, recién contrastada a fines del siglo XX y prin-
cipios del siglo XXI con el esfuerzo por universalizar el
uso de la lengua escrita en idiomas nativos de América.

El criterio de poder esta trabajado en algo mas impor-
tante todavia. Nuestra primera aproximaciéon al pasado
prehispanico es la palabra escrita, ;por quién?, por los
cronistas. Independientemente de que entre ellos hubo
un amplio abanico, desde los militantes del oficialismo
por decirlo asi, hasta quienes escribieron fascinados por el
mundo que aparecia ante sus ojos, haciendo un recuento
muy objetivo y de inestimable valor que tiene interés de
estudio mayor o muy parecido a lo que hicieron en el siglo
XIX, los exploradores e investigadores europeos no espa-
foles. Fue un corpus de una dimensién monumental, otra
forma de poder que trascendio los siglos y condiciona ine-
vitablemente nuestra mirada de la conquista y la colonia.

Esta claro que hoy eso ha cambiado de una manera
fundamental y que estamos trabajando sobre fuentes vin-
culadas a la tradicion oral, estamos trabajando sobre esta
idea de la division de los vencidos que comenzd a desa-
rrollar Wachtel con tanto criterio y con tanta inteligen-
cia. Pero a pesar de ello la pregunta que hay que hacer es:
supongamos que no se hubiera escrito ni una sola linea,
que no hubiera habido un solo cronista para referirse al
pasado prehispanico. ;Qué conoceriamos realmente del

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

pasado prehispanico sin esta mencién que transforma,
que filtra, que deforma, pero que transmite’

Hay por tanto un doble mensaje vinculado a la palabra
como instrumento de poder, lo obvio, la palabra como
esencial de cualquier construccién politica, y lo especifico,
la palabra escrita como el mayor instrumento de poder del
lenguaje, como reafirmacion de legitimidad, como obse-
sion de construccion, fuente bésica de la que emana “lo
incuestionable” que ademas permanece en el tiempo. Los
referentes que la historia nos ha dejado son en esencia los
de quienes desde Europa miraron a América.

No podriamos entender el periodo barroco sino com-
prendemos la importancia de la palabra escrita como ele-
mento de legitimidad.

Hoy dia un indigena en la América Andina, si no ve un
papel con muchos sellos y muchas firmas, duda de la legitimi-
dad de lo que un determinado discurso o titulo, o propuesta,
plantean. Cuando una comunidad indigena presenta una de-
manda ante, por ejemplo, el presidente de la republica, si no
lleva con él documentos con el sello de las comunidades o sin-
dicatos que lo envian, siente que no tiene el respaldo de esas
organizaciones. A mayor niimero de sellos mayor legitimidad.
Es otro de los legados de la burocracia imperial espaiola y la
fuerza de la palabra en negro sobre blanco.

145
Yo



EL GOBERNADOR DE MOXOS
LAZARO DE RIBERA Y EL PODER

ALCIDES PAREJAS MORENO / BOLIVIA

INTRODUCCION

penas habian pasado 28 anos desde la apro-
Abaci()n canénica de la Compania de Jesus y la
encontramos trabajando en el virreinato del
Perti. Unos afios mas tarde llegaron a la Audiencia de
Charcas e iniciaron una serie de fundaciones en luga-

res estratégicos: Potosi (1577), La Paz (1582), Santa
Cruz de la Sierra (1587) y Chuquisaca (1592).

En 1671 el Provincial de Lima encargé a los religiosos del
colegio de Santa Cruz de la Sierra las misiones de Moxos.
Se destino a esta mision a los padres Pedro de Marban y
Cipriano Barace y al hermano Castillo. Nuestra Sefiora de
Loreto fue la primera fundacién en 1682. En abril de 1768
salian los ultimos religiosos de estas misiones, después de
permanecer en ellas poco mas de un siglo; dejaban atras
30.000 indios repartidos ordenadamente en 15 pueblos'.

En 1691 el padre José de Arce fundaba San Francisco
Xavier, con lo que se daba inicio a las misiones de Chiqui-
tos. El 2 de abril de 1768 salian los ultimos misioneros,
después de haber permanecido 67 afios. “La curiosidad pu-
blica iba por fin tocante a Mojos a ser satisfecha en el Alto
Perti -dice Gabriel René Moreno al referirse a Moxos, pero
bien puede ser aplicado a Chiquitos-. Iba a saberse cémo
era aquel pais misterioso, secuestrado hasta entonces del

I Archivo General de Indias. Audiencia de Charcas, 623.

trato y comercio de los demds habitantes del reino. Por-
que algo muy peregrino, con respecto a las misiones orien-
tales, pasaba por aquel tiempo en las provincias altas”?.

Los jesuitas trajeron consigo a Moxos y Chiquitos la ex-
periencia de un siglo de funcionamiento en América, de
manera especial en la provincia Paracuaria. Aunque se ha
especulado mucho sobre la independencia de las reduccio-
nes jesuiticas, en términos generales se puede afirmar que
su organizacion basica en el Nuevo Mundo diferia poco
de las otras 6rdenes religiosas que se habian establecido en
tierras americanas. Se trata de una organizacion que esta-
ba en conformidad con la legislacion colonial hispana. “Ya
en 1529 -dice Armani-, el obispo de la ciudad de México,
fray Juan de Zumarraga, habia recomendado al rey que
prohibiera a los espafioles permanecer en los poblados in-
digenas mas de un dia, como forma de evitar vejaciones
y abusos en perjuicio de los indios... Las ordenanzas de
la poblacién del Peru fueron dictadas el 20 de diciembre
de 1536 para prohibir a los espafioles la permanencia por
mas de dos dias en los pueblos de indios, estableciendo
una multa de 50 pesos de oro por cada dia de infraccion.
Disposiciones analogas fueron impartidas en 1539 por el
virrey de Nueva Espafia, Antonio de Mendoza. Estas dis-
posiciones virreinales, confirmadas por un decreto real de

2 Moreno, Gabriel René: Catdlogo del Archivo de Mojos y Chiquitos. Universidad Gabriel René Moreno. Santa Cruz, 1973. Pag. 28.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

147

Yo



1600 con la sola variante de que los dias tolerados se ele-
varon de dos a tres, fueron incluidas en el texto tinico de
la Recopilacion de Leyes de Indias de 1680. Con referen-
cia particular al Paraguay, las ya recordadas Ordenanzas
de Alfaro, de 1611, ponian limitaciones al ingreso de los
espafioles a las reducciones en general y a las de los je-
suitas en particular. A estas disposiciones de la autoridad
civil, se suman las disposiciones de los propios jesuitas™’.

Poco a poco se fue formando un corpus juris que
emano de una gran cantidad de disposiciones reales par-
ticulares. Sin lugar a dudas el resultado fue un cuerpo
juridico que daba a las misiones jesuiticas en el Nuevo
Mundo una posiciéon muy especial dentro de la sociedad
colonial. Es por ello que se puede afirmar que las reduc-
ciones jesuiticas no constituyeron un Estado dentro del
Estado, “aunque se podria decir con mayor exactitud
—-como dice Prien- que eran un territorio misionero de
protecciéon real, que se oponia a los intereses de explo-
tacion econdmica de la sociedad colonial”™, o, como
afirma Barnadas, un sistema de “cardcter anticolonial”.

Desde el punto de vista politico tanto las misiones
de Moxos como las de Chiquitos dependian de la Au-
diencia de Charcas, y de forma inmediata de la Gober-
nacion de Santa Cruz de la Sierra; mientras que en lo
eclesiastico dependian del obispado de Santa Cruz de
la Sierra. Sin embargo, el aislamiento al que estuvieron
sometidas y algunas prerrogativas -tal que los indios no
podian ser encomendados y se les exceptuaba de todo
servicio personal, por tanto estaban sujetos directamen-
te a la corona- hizo que la vida misionera, aunque su-
jeta a las leyes vigentes transcurriera con una aparente
independencia tanto en lo civil como en lo religioso.

Los pueblos de las misiones jesuiticas, a diferencia
del resto de los pueblos de la América hispana, “a tiem-
po de reconocer la necesidad de integrar dos sistemas de
poder o dos mundos admitidos, el religioso como arribo
del poder impuesto y el indigena como transcurso del su-
jeto, plantea que el nuevo asentamiento surja no ya de
la plaza central o de una trama geométrica previamente
establecida, sino de dos ejes duales y concurrentes, Un

eje fisico que separa la propiedad civil de la sacral -en
ambos casos terrenal-. Y un eje virtual que integra vir-
tualmente dichas pertenencias”. Aunque el edificio més
importante del pueblo misional era el templo -Domus
Dei- donde habita el poder en toda su magnificencia, la
representacion del poder temporal residia en el colegio’.
“Para confirmar la gravitacién geométrica del patio -dice
Sudrez-, exactamente en su centro se colocaba un reloj de
sol o cuadrante sobre una columna de madera labrada a
manera de hito referencial al origen y destino... Sobre el fi-
nal del eje transversal, se encuentra el portal de la casa o la
oficina del padre, como expresion indiscutible del nuevo
orden vertical y absolutista de control y poder interno”®.

En abril de 1768 salian los ultimos religiosos de la
Compania de Jests de las misiones de Moxos. La expul-
sion creaba un grave problema a la administracion espa-
nola, pues hasta el momento fueron los jesuitas quienes
se habian encargado del gobierno temporal y espiritual
de la provincia. La orden que recibié el coronel Anto-
nio Aymeric y Villa Juana para expatriar a los misioneros
lo convirti6 automaticamente en la autoridad superior
de la provincia; no hubo nombramiento explicito, pero
actué como verdadero gobernador. Durante el resto de
la segunda mitad del siglo XVIII la administracion colo-
nial trato de establecer el sistema de gobierno apropiado
para Moxos. Con el nombramiento de Lazaro de Ribe-
ra como gobernador terminé el periodo de los interina-
tos y dio inicio a una nueva fase politica en la provincia.

LAZARO DE RIBERA,
GOBERNADOR DE MOXOS (1784-1792)

Lazaro de Ribera naci¢ en Mdlaga en 1756. A los 19
afios ya lo encontramos en Lima como paje del virrey.
En esta ciudad termind sus estudios universitarios y fue
discipulo de Cosme Bueno, quien ejercio una decidida
influencia sobre el joven Ribera. “El nuevo gobernador
de Moxos -dice Vazquez Machicado- trafa una menta-
lidad trabajada por las corrientes a la sazon en boga en

3 Armani, Alberto: Ciudad de Diosy Ciudad del Sol. El “Estado” jesuita de los guaranies (1609-1768). Fondo de Cultura Econémica. México, 1982. Pag. 174.

la Sierra. 2007. P4g. 228.

Prien, Hans Jiirgen: La historia del cristianismo en América Latina. Ed. Sigueme. Salamanca, 1985. Pag. 275.
Barnadas, Josep M.: La iglesia catélica en Bolivia. Juventud. La Paz, 1976. Pag. 63.
Parejas Moreno, Alcides y Suarez Salas, Virgilio: Chiquitos. Historia de una utopia. UPSA, Fundacion ITOS, Gobierno Municipal de Santa Cruz de

“Tipoldgicamente el colegio abarcaba tres patios, con sus edificios de adobes techado sobre buenas maderas con teja. Un primer patio contiguo

a la iglesia con ‘una vivienda de dos piezas y sus recimaras -la oficina del padre- y otras tantas habitaciones’. Un segundo patio donde se ‘hallan

seis cuartos con sus correspondientes puertas y chapas y un corredor que sirve de carpinteria’. Y un tercer patio destinado exclusivamente a las

actividades de servicio y de produccion” Ibid. Pégs. 245-246.
8 Ibid. Pags. 241-242.

148

Yo

EL GOBERNADOR DE MOXOS LAZARO DE RIBERA Y EL PODER



Europa y que incluso habian invadido Espafa. El Fisio-
cratismo y el Enciclopedismo eran signos positivos del
[luminismo, el Aufklaerung teuténico. Una nueva ideo-
logia con referencia a la condicion misma del hombre
se habia divulgado, concretindose en férmulas de un
jurisnaturalismo que abogaba por ciertos derechos pro-
pios e inmanentes de la naturaleza humana”.

Su primera mision oficial la recibié en 1779: fue co-
misionado a Chiloé para informar sobre su situacion mi-
litar. En 1783 recibio el nombramiento de Gobernador
de Moxos, cargo que ejercid hasta 1792. Durante este
periodo visitd cada uno de los pueblos de la provincia
haciendo un minucioso informe, que fue la base para re-
dactar un plan de gobierno que fue aplicado con poco éxito
por su sucesor. Redactd, ademas, una relacién en la que
amén de importantes datos socio-econémicos se incluye
una serie de magnificos mapas de la zona, dibujos sobre
la flora y la fauna y una extraordinaria coleccion de bo-
cetos que han sido realizados por los indios moxo, en la
escuela que Ribera creara y que pusiera a cargo del maes-
tro de dibujo Manuel de Oquendo en 1789.

Cumplido su periodo en Moxos, en 1794 fue nombra-
do gobernador Politico y Militar del Paraguay. En 1798
propuso un plan de gobierno, tal como lo habia hecho en
Moxos, en el que planteaba importantes reformas y tra-
taba de proteger a los pueblos guaranies de la mala ad-
ministracion; este plan fracasé por la abierta oposicion
del mismo virrey. Durante su gobierno puso especial
interés en la reforma de la ensefianza, para lo que cred
una “escuela” para la formacion de maestros. Asimis-
mo, traté de aprovechar econdémicamente los bosques
de su dilatada gobernacién; para ello mand6 a Espana
muestras de madera en busca de mercado.

Fue relevado del cargo en 1805 y se dirigié a Buenos
Aires, donde intervino en la politica local y conspird
contra el virrey Cisneros. En 1809 fue nombrado Go-
bernador de Huancavelica, cargo que por motivos de
salud tuvo que abandonar en 1819. Se trasladé a Lima
donde muri6 cinco afios mas tarde'™.

Bosco. La Paz, 1988. Vol. III, P4gs. 13-14.
10

“Fieles vasallos de Su Majestad”

En cuatro afos elaboré un nuevo plan de gobierno,
cuyos principales objetivos eran convertir a los indios
moxefios en “fieles vasallos” del rey y quitar las temporali-
dades de las manos de los curas doctrineros. En septiem-
bre de 1788 se dirigi¢ a la Audiencia de Charcas para pe-
dir la aprobacion del Reglamento que habia elaborado.

El nuevo plan de gobierno, aplicado provisionalmente
hasta que fuera aprobado por el Consejo de Indias, cui-
daba el aspecto econémico de tal forma que se pudiera
alcanzar la prosperidad del periodo jesuitico. En lo que
a los indios se refiere, se proponia “conservar las buenas
costumbres cristianas” que los jesuitas habian introduci-
do, pues esto puede llevarles a convertirse en “fieles vasallos
de S.M.”. Para ello recomienda guardar las buenas costum-
bres del régimen anterior en cuanto a los oficios religiosos,
celebracion de las festividades y esplendor de los templos.
Todo esto deberia ir unido a la ensefianza del castellano.
“...se establecera -dice- en esta capital (San Pedro) una
escuela con dos maestros dotados por ahora con 150 pe-
sos cada uno, donde se ensefard a hablar castellano, leer
y contar a seis muchachos de cada pueblo que remitirdn
los administradores”; del mismo modo, “éstos dispondran
sus escuelas nombrando por maestros a los intérpretes u
otros indios que saben castellano, hasta que los discipulos
que salgan de esta capital puedan desempenar esta fun-
cion en sus respectivos pueblos”. La ensefianza del caste-
llano, insiste el documento, tenia como finalidad princi-
pal “civilizarles y puedan ponerse en estado de que ellos
mismos por si solos y sin engaflos comercien y recojan los
frutos de su industria y trabajo” y ponerles en condiciones
de comprender y respetar la soberania real. Para esto ul-
timo se dispuso “hacerles entender cuanto ignoraban en
esa parte, valiéndose de algunos ejemplos que los persua-
dan con mas fuerza que los discursos y explicaciones. Los
retratos de los soberanos debian tener un lugar preferente
en el cabildo y el dia del santo del rey seria celebrado con
gran boato”!' y se daria “doble racion de carne, libertan-

Vizquez Machicado, Humberto: Un cédice cultural del siglo XVIII. En: Obras completas de Humberto Vidzquez Machicado y José Vidzquez Machicado. Don

Palau, Mercedes y SAIZ, Blanca: Las reducciones jesuiticas de Moxos y el Gobernador Ldzaro de Ribera. En: Moxos. Descripciones exactas e historia fiel de los indios,

animales y plantas de la Provincia de Moxos en el Virreinato del Perii por Ldzaro de Ribera, 1786-1794. Ediciones El Viso. Madrid, 1989. Pags. 50-59.

11

El articulo 8 del Reglamento dice: “Los dias y cumpleafios de nuestros benignos soberanos se manifestaran al publico con el mayor decoro y

magnificencia sus augustos retratos y el dia antes pasara el administrador un oficio de atencién al cura para que disponga las visperas con toda

la solemnidad concurriendo a ellas y a la misa que debe haber en los referidos dias con el cabildo. Las noches de la vispera y dias se iluminara la

Casa real y la plaza con el sebo o aceite de motacti que produce la provincia, y en atencion a que cada pueblo tiene una buena orquesta de musica,

ocupara ésta hasta la media noche de los dias sefialados los corredores de la Sala Consistorial en donde estarian colocados los reales retratos con

iluminacion de la cera de los pueblos, manteniendo la musica y las puertas hasta la hora indicada dejando a los indios con libertad de entrar y

salir a ver a sus amados Soberanos”.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

149

Yo



dolos de todo trabajo y fatiga y permitiéndoseles sus bailes
. . ” . .

y diversiones”. En cuanto al trabajo, especialmente la na-

vegacion, cultivo de las chacras comunales y cuidado de

las estancias de ganado, se tomaron medidas encaminadas

a aliviar en parte las fatigas que traian consigo'?.

Ribera y la Iglesia

El enfrentamiento con la Iglesia era inevitable. Ante
las numerosas acusaciones que Ribera remitié contra los
curas doctrineros al obispo de Santa Cruz de la Sierray a
la Audiencia, el obispo tomé la determinacion de defen-
der a los clérigos alegando tirania por parte del goberna-
dor. “No se les puede privar a los indios absolutamente el
remedio de los azotes para sujetarlos y que cumplan sus
deberes -decia el obispo-, y expresamente se les permi-
te esta correccion en la forma y con la moderacién que
se presenta en el articulo 35 del Reglamento Municipal
sobre el Gobierno Espiritual, aprobado por el gobierno
superior y Real Audiencia de este reino. Seran funestas las
consecuencias en esta provincia si los indios se ponen en
estado de no tener respeto, subordinaciéon y obediencia
a sus curas y por un doloroso trastorno y politica poco
cristiana convierten la veneracidn, respeto y sujecion que
han tenido constantemente a sus curas doctrineros en
desprecio, ultraje y odio; y este es el sistema de gobier-
no que por maxima de estado y para ser absoluto y aun
despotico le atribuyen a Usia los curas en sus repetidas
clamorosas quejas... y también afaden los infelices curas
que también padecen la tiranica opresién, tan estrecha-
mente prohibida con gravisimas penas, por las justisimas
causas que se expresan en las leyes 72y 82, titulo 16, Libro
Tercero de la citada Recopilacion, de privarles de toda co-
municacién y correspondencia epistolar”?,

Era, pues, de esperar que con estos antecedentes el
obispo tratara de desacreditar el Plan Ribera con el mis-
mo 4nimo con el que éste atacaba a los curas. En su in-
forme el obispo intentd levantar sospecha contra las
reformas propuestas. Asegurando que, aunque en los
primeros tiempos la economia tendria un balance posi-
tivo, esta situacion de bonanza no podria durar, pues su

2 A.G.L, Audiencia de Charcas, 623.
B Ibid.

4 A.G.I Audiencia de Charcas, 142.

B Ibid.

16 A.G.I Audiencia de Charcas, 446.
17 A.G.I Audiencia de Charcas, 447.

150

Ye

implementacion traia consigo muchos gastos de adminis-
tracion. Sin embargo, a pesar del informe negativo del
obispo, el plan se puso en marcha.

Aplicacion del Plan Ribera

Sélo en los ultimos afnos de su gobierno Ribera pudo
poner en practica su proyecto. Tal como lo supuso, el pri-
mer impacto se dejé sentir en la economia. “Es constante
-dice uno de los administradores en 1792- a V. S. que
¢l, los ocho anos que ha servido dicho gobierno (Ribe-
ra) ha trabajado con el mayor celo, aplicacion y acier-
to. La provincia ha producido en los afnos 1790, 1791 y
1792, 129.976 pesos 3 reales”™, lo que sin duda signifi-
caba un considerable incremento. Por su parte, el Oidor
Protector de Misiones dice: “...aument6 la poblacion
que ha habido en dos afios cinco meses, a saber 494 al-
mas con lo que asciende hoy el numero a 20.017... La
labranza no ha tenido poco en el plantio de 22 caca-
guatales, 52 algodonales y 12 canaverales. La industria
en la habilitacion de 112 telares, 12 tornos de urdir y
13 trapiches para la fabricacion de azticar”®.

Correspondié al sucesor de Ribera poner en practi-
ca el plan de gobierno. Mediante Real Cédula de 26 de
noviembre de 1789'¢ era nombrado Miguel de Zamora y
Trivifio gobernador de Moxos, aunque no llegé a la pro-
vincia hasta el 12 de noviembre de 1792. De su gobierno
se destacan los conflictos que origind la aplicacion del
Plan Ribera. Los administradores se enfrentaron a los
curas; éstos recurrieron al gobernador en busca de “jus-
ticia”; ante la negativa de fallar a favor de ellos, incitaron
a los indios contra los administradores y el mismo gober-
nador. Ante estos hechos, tanto el gobernador, Francisco
de Viedma, como el obispo, insistieron ante la Audiencia
en que el Plan Ribera era un rotundo fracaso. Las cosas
llegaron a tal punto que los curas tomaron una decisién
extrema: excomulgaron al gobernador Zamora (1800). Los
indios, por otra parte, cansados de tanta irregularidad e
incitados por los clérigos, vieron en el gobernador al cul-
pable de toda la crisis. En 1801 los indios del pueblo de
San Pedro, encabezados por el cacique Maraza, se amoti-

naron y obligaron al gobernador a salir de la provincia'.

EL GOBERNADOR DE MOXOS LAZARO DE RIBERA Y EL PODER



Asi, pues, se cierra el siglo XVIII con el fracaso del
Plan Ribera y la expulsion del gobernador por obra de
los indios. La Audiencia de Charcas, ante el hecho con-
sumado, nombro un nuevo gobernador en forma interina
mientras se aclaraban los hechos tras un proceso que se
seguiria a Zamora por los delitos denunciados.

LA INCORPORACION DE LA FIGURA DEL REY

Para Lazaro de Ribera tan importante es la recupera-
cion econdmica de la provincia como el posesionamiento
de la figura del rey entre los indigenas que habian estado
bajo la tutela de los religiosos de la Compania de Jesus.

Después de un cuidadoso analisis del sistema misional
jesuitico, Ribera llegé a la conclusion de que para poder
trabajar “por los indios y para los indios” se hacia necesaria
la introduccion de la enseflanza del castellano que estuvo
prohibida para evitar que los indios se “corrompieran”.
El castellano debia ser la nueva lengua franca y no soélo
debia servir para la comunicacion entre los nativos y las
autoridades civiles y religiosas, sino, como establece el ar-
ticulo 5 del Plan Ribera, los curas cuidaran “en explicar y
ensefiar la Doctrina Cristiana en la lengua castellana y los
administradores celaran por su parte la puntual asistencia
a los indios en todos los actos religiosos cuidando muy
particularmente que todas las tardes después del rosario
se lea y se explique en la plaza la instrucciéon que mandé
formar para la ensefianza de estos vasallos en el conoci-
miento de la autoridad soberana del Rey nuestro Seior”®,

De la misma forma que el dia del patréon de cada
pueblo se debia festejar con las mismas costumbres que
habian establecido los jesuitas, el articulo 8 del Plan es-
tablecia que “los dias del cumpleafios de nuestros sobe-
ranos se manifestaran al publico con el mayor decoro y
magnificencia sus augustos retratos, y un dia antes pasara
el administrador un oficio de atencién al cura para que
disponga las visperas con toda solemnidad concurriendo
a ellas y a la misa que debe haber en los referidos dias
con el Cabildo. Las noches de las visperas y dias -sigue
el articulo- se iluminard la casa real y la plaza con el sebo
o aceite de motact que produce la provincia, y en aten-
cién a que cada pueblo tiene una buena orquesta de mu-
sica, ocupara ésta hasta media noche los dias sefalados
los corredores de la casa consistorial en donde estarian

18 A.G.I Audiencia de Charcas, 623.
¥ Ibid
20 Ibid.
2 Ibid.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

colocados los reales retratos con iluminacion de la cera
de los pueblos, manteniendo la musica y las puertas hasta
la hora indicada dejando a los indios con libertad de en-
trar y salir a ver a sus amados soberanos”?.

Ribera cay6 en la cuenta que de la misma forma que
los misioneros consiguieron establecer en la conciencia
de la poblacion indigena que el poder residia en Dios y
que los misioneros eran sus representantes, debié recu-
rrir al elemento de la imagen para hacer la transferencia
que buscaba. Para ello establecio la necesidad de que cada
pueblo cuente con el retrato no sélo del rey sino también
de la reina, de la misma forma que la Virgen Maria com-
parte la imagen del poder en el imaginario indigena. Para
reafirmar la imagen del poder, en el articulo 9 estable-
ci6 que “en los dias que quedan referidos después de la
misa de gracias, juntara el administrador a todo el pueblo
en la sala consistorial a la vista de las reales efigies con
presencia de los curas y cabildo hara por su mano pru-
dente y equitativa distribuciéon de los efectos que remite
la Administracion General para socorro de los indios y
siguiendo en todo el espiritu de lo ordenado en los ar-
ticulos 10 y 11 de la Instrucciéon, no omitiran la circuns-
tancia de explicar en términos claros y sencillos que el rey
por un efecto de su real piedad se ha dignado mandar se
les socorra con aquellos géneros. Para manifestar la utili-
dad de este pensamiento bastara decir que la experiencia
me ha ensefado que esto que parecen pequefios dpices
no lo son en realidad para los indios sino grandes ideas
que se imprimen en sus ddciles corazones con mas fuerza
que todos los discursos oratorios”%°.

Ribera buscé ademas afianzar la imagen del rey a tra-
vés de sus representantes en la provincia, el gobernador
y los administradores. Para ello era necesario que los ad-
ministradores sean reconocidos como la figura del poder
en cada pueblo. Es por eso que en el articulo 6 del Regla-
mento se establece que “Los administradores presidirdn el
cabildo de sus respectivos pueblos... y en las funciones de
iglesia tendran una silla tocando inmediatamente la teste-
ra o cabecera de la banca que ocupa el cabildo de los in-
dios, pero no tendréan alfombra, cojin ni otra distincion”?!.

La oportunidad se le presentd pronto a Ribera para po-
ner en practica su propuesta. A fines de 1788 habia muerto
el rey Carlos 111, al que sucedié su hijo con el nombre de
Carlos IV. Para festejar el advenimiento al trono del nuevo

151

QYo



monarca se hicieron festejos en San Pedro, la capital de la
provincia, y en Trinidad en febrero y agosto de 1790 res-
pectivamente. En los festejos, que se hicieron de acuerdo
al Plan Ribera, se pueden destacar los siguientes aspectos:

a. En San Pedro el festejo duro tres dias y sus noches, en
las que actuaron dos orquestas locales con 35 musicos
y 200 ejecutantes de instrumentos nativos.

b. Curiosamente los documentos dicen que las autorida-
des indigenas asistieron a los actos “en traje militar”,
algo que no se especifica en el reglamento.

c. Eldocumento dice que en Trinidad la iglesia se engala-
no con “dos mil seiscientos sesenta y cuatro marcos de
plata”, que habian sido traidos desde el pueblo de Lo-
reto, “para darle mayor realce al homenaje”.

d. En Trinidad el gobernador hizo construir un lugar ade-
cuado para el homenaje, para lo que los indios traba-
jaron a marcha forzada, “mientras cantaban y refan”.

e. Losindios compusieron un aria con letra en lengua na-
tiva en honor de Nuestra Sefiora Maria Luisa de Borbon.
Este homenaje, que fue enviado por el gobernador Ri-
bera al rey, se encuentra en el Archivo General de Indias
de Sevilla ?? y fue estudiado por primera vez por Hum-
berto Vazquez Machicado y Patifio Torrez en 1958%,

f. La letra del aria fue traducida por el mismo Ribera y
en las partes mas sobresalientes dice: “Buenas noches,
sefior don Ldzaro de Ribera. Queremos alegrarnos
hombres y mujeres, festejando al Sefior Don Carlos IV,
nuestro gran rey, y alegrarnos también por nuestra gran
madre, Seftora Dofia Maria Luisa de Borbon [Canto I].
Nada es comparable, Seiior Don Lazaro de Ribera, con
la alegria de nuestros corazones, porque estamos feste-
jando el dia de Nuestro Rey y de Nuestra Madre, Sefio-
ra Doila Maria Luisa que es Nuestra Reina [Canto II1]”.

ALGUNAS CONCLUSIONES

La expulsion de los misioneros de la Compania de
Jests trajo como consecuencia dos planes de gobierno
para los pueblos de Chiquitos y Moxos, que fracasaron
sucesivamente: el Reglamento para el gobierno temporal y
espiritual, del obispo Ramén Herboso, y el Reglamento de

22 A.G.L Audiencia de Charcas, 446.
2 Vizquez Machicado, Humberto: Op. cit. Pags. 3-40.

152

Ye

administradores, de Lizaro de Ribera. El primero venia
a ser una continuacion del régimen jesuitico en el que
solo hay un cambio de clérigos, con alguna libertad en lo
que a comercio se refiere, pero que solo beneficiaba a los
curas doctrineros. Ribera traté de enmendar estos erro-
res con el Reglamento, pero también fracaso.

En lineas generales las causas del fracaso del Regla-
mento de Ribera pueden ser reducidas a tres:

1. La labor encomendada a Ribera no era facil y requeria
un gran esfuerzo por parte de las autoridades, pues se
trataba de reincorporar a la corona un territorio que
durante casi un siglo se habia mantenido bajo la tutela
jesuitica. Ribera se enfrenté al problema con las armas
que le daba su tiempo: las ideas del despotismo ilustrado.

2. Los cambios que trajo consigo el nuevo plan se refieren
fundamentalmente a la administraciéon: el gobierno
temporal en manos de administradores laicos y el espi-
ritual en la de los clérigos. Esto permitié, como puede
apreciarse en los ultimos afos del gobierno de Ribera,
un notable desarrollo de las posibilidades econdmicas
de la provincia. Aunque se cuidé que tanto los derechos
como las obligaciones de los administradores estuvieran
perfectamente establecidas, la relajacién no se hizo es-
perar, pues se descuido la seleccidon de los protagonistas.

3. Aunque se introdujeron reformas de tipo administra-
tivo, se descuidé en gran medida a la poblacién indi-
gena, en contra de lo que, de acuerdo a Gabriel René
Moreno, pudo haber sido el lema del gobernador ilus-
trado: Por los indios y para los indios. Ribera estuvo mas
preocupado de la “reincorporacion” de los indios a
las filas de “fieles vasallos” del rey que a su bienestar.
El gobernador Viedma, uno de los primeros detracto-
res del plan, dice que el sistema impuesto privaba al
rey de los tributos y a los indios de su libertad; pro-
puso como solucion la creacién de una Intendencia
formada por cuatro partidos: Santa Cruz de la Sierra
(que se desmembraria de la de Cochabamba), Moxos,
Chiquitos y las misiones de Apolobamba.

Sin embargo, lo que si tuvo éxito fue la incorporacién
de la figura del rey como la imagen del poder. Este éxito

fue posible gracias a:

a. Ribera observo que los jesuitas habian construido la
imagen del poder construyendo en cada pueblo una

EL GOBERNADOR DE MOXOS LAZARO DE RIBERA Y EL PODER



extraordinaria Casa de Dios (Domus Dei) llena de ri-
quezas y acompanada de un ritual y boato nunca vis-
tos, que no dejaban duda alguna entre la poblacion
indigena que ahi residia el poder. Asimismo, que
ese poder se estaba representando en el pueblo por
la imagen del misionero que era quien se convertia
en el artifice de la vida, casi como un héroe cultural.

. Ribera se preocupd que los templos no perdieran su
brillo, como tampoco el ceremonial religioso. Para ha-
cer la transferencia de la imagen, usé el mismo recurso
de los misioneros: recurrié a la imagen, que es mds
efectiva que cualquier otra explicacion. La escuela de
dibujo que habia establecido seria la encargada de pro-
veer a todos los pueblos de los retratos de los reyes. Sin
embargo, no se han conservado estos retratos. El tnico
retrato del rey espaiiol que se conserva es una pintura
mural que se encuentra en el colegio de San José de
Chiquitos. Se trata de una bella pintura mural en la

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

que el personaje central es Fernando VII rodeado de
fuerzas militares. En la parte inferior izquierda del mu-
ral se lee: “De orden del Sefior Don Juan Bautista Al-
toaguirre, Capitan de los Ejércitos, Gobernador Politi-
co y Militar de esta Provincia, siendo Gobernador en
propiedad, mandé fabricar este retrato del Rey Nuestro
Sefior Don Fernando VII, el 3 de noviembre de 1810 a

su costa. [Firmado] José Gregorio Villarroel”.

c. Antelaausencia de Casas de Gobierno, las habitaciones

del padre en el colegio ~-donde residia el poder- se debie-
ron haber adaptado a este propdsito; ademas esto ayuda-
ria al proceso de transferencia. Solo se tiene referencia
de la construccion de un edificio especial para este fin.

. Ribera tuvo la habilidad de incorporar a este proce-

so la figura femenina de la reina, pues se dio cuenta
de la importancia que tenia la Virgen Maria en la
vida religiosa de estos pueblos.

153

S



REPRESENTACION DE LOS “BUROCRATAS”
COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVI-XVII

EUGENIA BRIDIKHINA / UCRANIA - BOLIVIA

a sociedad de antiguo régimen fue pensada como

organismo, cuyo funcionamiento dependia del de-

sempefio auténomo, equilibrado, arménico y co-
herente de sus miembros. La armonia de ninguna manera
suponia la igualdad de sus miembros, sino, mas bien la
jerarquia de funciones, cargos y personas. La idea partia
de la imposibilidad de una administracion absolutamente
centralizada como un cuerpo desproporcional reducido a
cabeza y reposaba sobre la autonomia de jurisdiccion y
de funcion de los cuerpos sociales. La funcion de la ca-
beza era la de mantener armonia entre todos, atribuyen-
do a cada uno su propio lugar, garantizando a cada cual
o su fuero o su derecho. La sociedad aparecia como una
combinaciéon compuesta de varios grupos auténomos,
la familia, un grupo profesional, la ciudad, el reino, y
finalmente, la republica cristiana.

El universo politico incluia una diversidad de las cor-
poraciones religiosas, profesionales o las universidades que
gozaban de un estatuto juridico-politico diferenciado, reco-
nocido y respetado por el poder monérquico. Estos usaban
ciertos derechos, fueros y franquicias que les posibilitaba
su auto-reglamentacion y permitia un diferenciado acceso
a la justicia y al poder en relacion con los grupos. Uno de
los rasgos de la concepcion corporativa era constituido por
la idea que una correcta organizacién de la sociedad no se
debe partir de la consideracion del individuo aislado, sino
de los grupos donde ¢l se integra. Segun la teoria social
escolastica, la teoria politica y el derecho, el individuo no
tenfa un lugar o una identidad auténoma, fue revestido
de los atributos sociales corporativos como miembro de
una ciudad, de un cuerpo religioso o profesional. Asimis-

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

mo, los individuos fueron vistos como portadores de los
derechos, los deberes y del status propios de los cuerpos
en que estaban integrados.

Uno de los cuerpos colegiales mas poderosos, en cuan-
to a la organizacion estatal en las Indias, puede ser con-
siderada la Real Audiencia. La Audiencia estuvo confor-
mada por los funcionarios reales llamados letrados y en-
cabezada por un presidente, varios oidores, un fiscal, un
protector de naturales. Ademas incluia a los subalternos
como los escribanos, los receptores, los procuradores y los
abogados quienes se movian dentro de su grupo profesio-
nal con relativa facilidad, sin embargo tenian pocas posi-
bilidades de cambiar de grupo.

A diferencia de los corregidores que eran hombres de
antecedentes militares, la jerarquia de los letrados se ba-
saba en la formacién académica, la antigiiedad y el cargo
desempefiado. De esta manera, los funcionarios del esta-
do formaban parte de la asi llamada “nobleza administra-
tiva” dividida en la de “capa” (los letrados) y de “espada”
(militares) y dependian de sus cargos para la obtencion de
honores y riquezas. Las posiciones mas elevadas en la jerar-
quia de letrados eran las de oidores, alcaldes vy fiscales de
todos los tribunales reales de Castilla y el Nuevo Mundo.

La posesion del titulo universitario diferenciaba a éstos
funcionarios de los que ocupaban “cargos temporales” de
justicia que se ejercia sélo por un tiempo y de forma rotato-
ria y que comprendian una variedad de cargos del servicio
al gobierno monarquico espafiol. Los burdcratas letrados
gozaban de una importante influencia politicay el prestigio
social, ocupando gracias a su cargo, un lugar importante en

155

S



la escala social. Estos se diferenciaban de otros cuerpos que
tenian sus propios fueros y privilegios como, por ejemplo,
de las corporaciones religiosas y del resto de la sociedad.

La antigiiedad determinaba la jerarquia interna en el
seno de la Audiencia, empezando la escala profesional con
el cargo del Fiscal, luego el Oidor con menor tiempo en
el cargo y asi sucesivamente hasta el Oidor con mas anti-
giiedad en el cargo. La autoridad y el prestigio dependian
de la antigtiedad en el cargo y permitian gozar de varios
privilegios, entre otros, sustituir la cabeza del tribunal. El
Presidente, a su vez, tenia privilegio por su rango mas alto
que cualquiera de los magistrados de la Real Audiencia,
concentraban un amplio poder y representaban la figura
real. En esta condicién presidian la Audiencia, expedian
y libraban todos los pleitos y apelaciones presentados, fir-
maban las cartas, provisiones y sentencias de la Audiencia.

Los funcionarios de la Audiencia constituian un gru-
po profesional restringido, protegido por los derechos
colegiales. Sus funciones se regulaban segiin el principio
corporativo que respetaba sus privilegios y obligaciones.
Este principio consistia basicamente en el hecho de que
cualquier toma de decision de los oidores tenia que ser
tomada en la corporacion, en ningtin caso de manera in-
dividual. La potestad de justicia con la que contaban las
Audiencias o tribunales, asi como la vigilancia del cum-
plimiento de las leyes expedidas por la Corona, se asenta-
ba en las decisiones colectivas tomadas por los ministros
en los grupos en que operaban. A través del sistema de
acuerdo se trataba a reforzar el corporativismo en el seno
de la Audiencia y de fomentar el control mutuo entre los
magistrados. Los oidores tenian la posibilidad de denun-
ciar a los presidentes en el caso de que estos se excediesen
sus facultades y hasta podian impugnarlos. Se establecio,
ademss, la consulta colectiva como la propia forma de in-
tervencion politico-administrativa de los letrados que ma-
terializaba una opinién colectiva de cuerpo.

El caracter profesional de este cuerpo corporativo se
reforzé mediante una serie de exigencias para sus integran-
tes. Se precisaba poseer antecedentes sociales y académi-
cos adecuados, asi como un codigo ético y legal que regla-
mentara la conducta de los representantes de la justicia.
Estos rasgos diferenciaban a los oidores de otros funciona-
rios estatales, “personas simples y sin letras”. Es decir, que
los magistrados reales se diferenciaban de otros oficiales
por la posesion de el “capital cultural” que comprende
la formacién personal, la propiedad de bienes culturales
(libros, por ejemplo, o los titulos académicos de las uni-

versidades en Espafa y luego en América). El analisis de
Daisy Ripodaz Ardanaz (1975: 516) realizado sobre 261 bi-
bliotecas privadas en La Plata desde 1681-1825, de las cin-
co mayores librerias, las dos pertenecian a funcionarios de
Audiencia y tres restantes a eclesidsticos. Los funcionarios
fueron también los activos suscriptores de los primeros
periodicos (Barnadas, 1989: 84-85).

Ademis, los miembros de las instituciones de la Iglesia
y el Estado, actuaban como pedagogos, académicos y es-
critores. Es decir, promotores de la cultura oficial en la so-
ciedad colonial y, hasta creadores de una cultura publica,
como lo afirma Chocano Mena (2000:31). De hecho, a lo
largo de la época colonial, Charcas se caracterizé por una
amplia produccion literaria (impresa o manuscrita) que
ha salido de la mano de los magistrados de la Audiencia.
Eran pareceres juridicos que se dan de forma espontinea
o por el encargo del Virrey o del Consejo de Indias. Se
trata de los famosos escritos de los magistrados como Juan
de Matienzo, Polo de Ondegardo, Francisco de Alfaro,
Gaspar Escalona y Agiiero, Ruis Bejarano, Victoridn de
Villava y de los burdcratas ilustrados del siglo XVIII como
Francisco de Viedma, Lazaro de Ribera, Vicente Cafiete
y Dominguez, Juan del Pino Manrique (Barnadas, 1990).

La hegemonia politica, social y cultural de los letrados
permite explicar por qué en Charcas este cuerpo profesio-
nal ha cobrado una importante fuerza social y una acen-
tuada identidad corporativa. Esta se reflejaba a través de
los signos externos que eran reconocidos y respetados por
todos como preeminencias ceremoniales y de cortesia, las
insignias del cargo o rango, los trajes, los emblemas. A tra-
vés de la vestimenta y los accesorios se trasmitia el mensaje
que ayudaba a definir el estatus del individuo en la socie-
dad colonial. Otros “vehiculos” o “signos” que componian
la “fachada” particular de la persona, también transmitian
esta informacién como, por ejemplo, el porte, las pautas de
lenguaje, las expresiones faciales, los gestos corporales has-
ta la manera de vivir y el comportamiento del individuo.

El traje profesional de los burdcratas letrados consti-
tuia todo un simbolo social. Los oidores y el fiscal de la
Real Audiencia lucian traje llamado “garnacha” o “toga
talar” de color negro que llegaba hasta los talones. En el
siglo XVI]I, este traje fue acompanado de la golilla'. La gar-
nacha y la golilla se mantuvieron como vestimenta de los
magistrados a lo largo de la época colonial. En el siglo
XVIII se complementé con el uso obligatorio de la peluca.
Los magistrados se distinguieron en el habito de todas las
demis personas “para que a todos sea claro y por él sean co-

Golilla, adorno hecho de cartdn, forrado en tela que rodeaba el cuello y llevaba unido por delante, en parte superior, un pedazo que caia por

debajo de la barba, con esquinas a los dos lados sobre el cual se ponia una tela de gasa engominada o almidonada”. Véase en: Bravo Lira, Berna-

dino Simbolos de la funcién judicial en el derecho indiano Poder, presion fiscal en la América espaiiola (siglos XVI, XVII y XVIII). VI Congreso del Instituto

Internacional de Historia del derecho indiano, Valladolid, 1986, pp. 253.

156

Ye

REPRESENTACION DE LOS “BUROCRATAS” COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVIXVII



nocidos y respetados como conviene”?. Estos trajes eran suma-
mente imponentes y vistosos para las “personas de cualquier
calidad, estado y condicién” y distinguian a los magistrados
del resto de la sociedad. El uso de esta ropa fue tan impor-
tante que de la ocupacion de los magistrados letrados en
los documentos oficiales se referia como “empleo de ropa o
Garnacha” y a ellos mismos como “ministros togados”. De
esta manera, por la calidad de los materiales, su color y
tamano, este traje distinguia a los funcionarios del resto
de la sociedad y también ponia en evidencia la jerarquia
dentro de la administracion. Segun la opinion de la épo-
ca, “el vestido negro de golilla siempre tiene menos de lucimiento
que de autoridad”>. Las distinciones que se creaba el uso de
la ropa se han arraigado en el imaginario social que con
ella se identificaba a sus portadores. Asi en una poesia
que Arzans atribuye al poeta Juan de Castellanos (1670)
se mofa de los “jueces mocetones, grandes de gorra, largos de
vestidos...con grandes cofres de cuadernos” (Arzans, II: 250).

La ropa separaba simbolicamente a los oidores y fiscal
de otros funcionarios menores de rama de justicia en las
Indias como juecesy ejecutores locales, alcaldes ordinarios,
las provincias, los alguaciles y el teniente corregidor, de los
que pertenecian a los “oficios de pluma” como escribanos
y procuradores y de los letrados locales (abogados, relato-
res, asesores letrados). Los letrados locales asistiran al tri-
bunal con la ropa que marcaba su identidad corporativa.
En el siglo XVIII los relatores usaban ropilla negra, capa
larga, peluca blonda y gorra. Los escribanos de cimara se
reconocian por un vestido negro, capa corta, gorra y en las
funciones de iglesia o regocijos publicos por un vestido ne-
gro corto. Los procuradores se diferenciaban por vestido
negro, peluca y capa negra y los porteros por ropilla y capa
negra con espada larga, y sombrero para asistir a los juicios*.

A finales del siglo XVIII, los abogados charquenos,
muchos de los cuales pasaron por las aulas de la famosa
Academia Carolina, se convirtieron en una importante
¢lite letrada local y ejercian luego cargos importantes en
el terreno judicial, administrativo y politico. Este cuerpo
de letrados locales que formaron una red de afinidades
y amistadas, solidaridades geograficas y sociales reclama-
ron un mayor respeto hacia “el empleo concedido con
laboriosos méritos profesionales, con tanto sudor y tan

largo trabajo y que solo hacen una conveniente distincion
y honor de los vasallos dedicados al oficio publico”. Los
abogados de Charcas exigian un mayor respeto en la socie-
dad y dentro del mismo sistema juridico-administrativo
espafiol, pues “parece que no era mucho que a la proteccion
soberana siempre ha mirado con mayor honor a los de esta pro-
fesion”. Como sefial a una posicion mds importante que
lograron alcanzar en la sociedad, reclaman un traje uni-
formado que “nos distinga no solamente de los Alguaciles,
porteros y otros que no son abogados, pero también de aquellos
abogados que no son posesionados”. Se trataba de un “traje
ya acordado se da por especial distintivo el de lechuguillas sa-
cadas de pecho y puiio, o de otra igual divisa propia ...”, pues

“el traje propio es anexo y necesario a cualquier empleo conce-
dido, especialmente siendo de dignidad, como lo es de Abogado,
que concedido el empleo, se entiende concedido su propio traje.
Por todo esto, asi como las Insulas o Laticlavias que hoy llama-
mos a Garnacha, la que por quando también es ropa talar, a
veces de denomina toga era y es un traje propio de los sefores
Ministros Senadores que los distingue de todos que no lo son
debe también el traje de abogado proporciona ser una ropa,
que los distingue de todos los que no son abogados, y tienen
un nombre de toga, que es el que con mds propiedad signifi-

ca la vestidura talar”™.

Usado dentro del ambito profesional como fuera de
él, el traje reglamentado no solo fue una forma de otorgar
mayor autoridad a los funcionarios, sino que los obligaba
a un comportamiento acorde con el cédigo corporativo
profesional. El momento mds significativo del valor comu-
nicativo del vestuario se expresaba en los actos ceremonia-
les. Es ahi donde la vestimenta era un indicador de su es-
tatus y distincion. Segun los propios letrados de Charcas:

“entre cosas ceremoniales no hay otra mds conveniente ni de
mayor coincidencia que el traje propioy peculiar que debe tener
cada estadoy cada gremio, tanto mds honesto y decoroso quanto
mds noble y necesario es su oficio, para que esta correspondiente
exterioridad sirva de una sefial decorosa, por la cual se conozca,
quienes solo o quienes deba se en lointeriory que conforme la digni-

dad del oficio sea su tratamiento en la Republica”®.

2 Véase Real Cédula de 22 de mayo de 1583. T. I, Lib. II, Tit. XVI, Ley bxxxxviij, Recopilacion de las Leyes de las Indias, Madrid, Consejo de Hispanidad, pag. 394.

3 La Paz, 26/12/1708, AGI, Charcas, 220.

“Ceremonial para las proclamaciones, fiestas reales, exequias de soberano, recibimientos, funciones eclesiasticas, etc”. Buenos Aires, 28 de febrero

Véase en “Obrados relativos al reglamento de trajes que deben vestir los abogados, escribanos, procuradores y demas subalternos”, ANB, U, 65,

1792. Sobre el mismo véase la peticion de José Arias en nombre de Josef Joaquin de la Quintela, ANB, E:C n.53, 1792 citada en Clément Thi-

baud, La Academia Carolina de Charcas: una “escuela de dirigentes” para la Independencia, En: Rossana Barragan, Dora Cajias, Seemin Qayum

4

1791, RAH, Fondo Mata Linares, LXXII, ff. 670-713.
5

(comp), El siglo XIX. Bolivia y América Latina, Coordinadora de Historia, IFEA, 1997.
6 .

Ibidem.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

157

S



La vestimenta también marcaba las distancias entre
los individuos que pertenecian a distintos cuerpos en el
ambiente ptblico y privado. Durante las fiestas oficiales
o de la tabla los ministros de Audiencia tenian que estar
vestidos de manera oficial. El mismo tipo de vestimenta el
Presidente conservaba durante la recepcién del Arzobispo
en su domicilio particular. Segun las reglas de cortesia es-
tablecidas entre los miembros del tribunal, el Presidente
tenfa que recibir a los oidores en su casa de igual manera.
En los casos cuando estas reglas no se respetaban, se pro-
ducian los conflictos cuyos ecos llegaban hasta Madrid.
Durante un prolongado conflicto entre el cuerpo de Oi-
dores con el Presidente Vazquez de Velasco, el hecho de
que el Presidente recibio a los Oidores en ropa de “civil”
(capa y sombrero de color) en lugar de la ropa “talar”, al
igual que otros sefias de menosprecio, como no salir a re-
cibir a los Oidores a la puerta de la habitacién y recibir-
les sentado debajo de un dosel sin el acompafamiento
del Oidor m4s antiguo, fueron condenados por el cuerpo
del tribunal. En un auto calificaron la actuaciéon del Pre-
sidente como el abuso personal y como la “desautoridad y
menor estimacion ast de la Audiencia como de sus miembros””.
A fines del siglo XVIII, incluso se especifico qué clase
de ropa se usaba a su vez, por los miembros del tribunal
para recibir el regente. Asi, el Oidor mas moderno iba
vestido con capa, y los demas Oidores vestidos de corto®.

Como “una satira mal fundada” calificé el visitador
de los correos Carrié de la Vandera a una fabula popu-
lar que aparecié en La Plata a fines del siglo XVIIL. Esta
presentaba a una matrona piadosa y devota que destind
en su testamento una cantidad de dinero para comprar

una garnacha para el Santisimo Sacramento, “reprendiendo
a los vecinos porque salian a acompaiar a los Oidores y esta-
ban satisfechos con hacer una reverencia al pasar la Consagrada
Hostia que se llevaba a un enfermo” (Concolorcorvo, 1997:
153). Un siglo més tarde René Moreno que describi las
discusiones en el seno de la Audiencia, perfecciond esta
satira mordaz “Mas si el Santisimo Sacramento, ya conde-
corado con la toga, encontrase con otro Oidor por el camino.
(A quién deberia inclinarse la comitiva? En este caso, median-
te la igualdad de rango, correspondia al Sacramento la prefe-
rencia, en su calidad de mds antiguo” (Moreno 1940: 181).

La distincién que gozaban los ministros de la Audien-
cia se reforzaba por medio de la calidad de los asientos’
y el uso de objetos como palio, dosel, varas, quita som-
bras, velas, etc. La posesion de estos objetos visualmente
reproducia las diferencias de una sociedad jerarquizada,
permitiendo distinguir el cargo incluso en ausencia de
su poseedor. Los estrados, alfombras y sillones marcaban
el lugar privilegiado, que era el centro o el punto focal
de la perspectiva, indicando donde estaba la fuente de la
autoridad. Los objetos simbolicos se identifican con un
cargo, siendo los individuos mdis preeminentes dentro
de la corporacion los que ocupan sillas destacadas con
alfombra, almohada y cojin rojo a los pies. El privilegio
de tener cojin a los pies en las iglesias, donde el piso era
de tierra, y “guardar los asientos“, donde no existian los
bancos para los feligreses, era una verdadera distincion
que acentud la relevancia del asiento.

El Presidente de la Audiencia tenia la “autoridad de su
persona y dignidad” de llevar la silla o conjunto de la silla
de terciopelo, almohada y alfombra a la iglesia. Su silla te-

En este auto los Oidores de Charcas establecieron reglas precisas a las que debia sujetarse el ceremonial oficial. Es asi, que el Presidente debia
tratar al conjunto de Su sefioria en sus salidas de la sala de acuerdos, que debia realizarlas discretamente por una de las puertas laterales, sin
interrumpir el despacho de los asuntos. No podia llamar a los Oidores de sus casas a “horas indecentes, a no ser que la gravedad de un asunto les
obligase a ello”. Al volver de cualquier asistencia publica, los Oidores solamente tenian la obligacién de acompanarle hasta la sala de acuerdos, de
donde los sacaron, y no hasta las escaleras conducentes a su casa, salvo que los hubiese invitado a comer. Todos los pliegos llegados de Espafa o
Lima tenian que abrirse en el local de la Audiencia. Cuando el Presidente era visitado por los miembros de la Audiencia, debia usar garnacha y
gorra, salir a recibirles a la puerta de la habitacion y acompafarles a la salida, hacer sentar a todos poniéndoles cojin, colocando al Oidor m4s anti-
guo a su derecha, debajo de dosel. ANB, CACh, 1663, N.1835, fs.2. A principios del siglo XIX, cuando surgieron las tensiones entre la Audiencia
y el presidente Pizarro, los magistrados propusieron que la procedencia del Presidente sobre los Oidores solo fuese “la de ocupar la primera silla
en las ocurrencias publicas llegando al extremo de tratarsele con menos consideracion que a un Alcalde Ordinario” (René Moreno, 1940: 26).

Véase en RAH, Fondo Mata Linares, LXXII.

La tipica silla colonial era frailera, que es de diseio cuadrado, con brazos rectos, lisos y anchos y con asiento y respaldo de cuero, generalmente
trabajado con disefios florales a veces pintado de rojo y dorado. El sillon con brazos curvados y patas talladas fue usado como un simbolo de
jerarquia, especialmente en las celebraciones liturgicas. Almohodones grandes forrados de brocado o terciopelo bordado con hilos de oro y plata
de fabricacion local o adornados con flecos fueron utilizados para sentarse en los dormitorios y salones, taburetes tapizados con terciopelo. En
el siglo XVII fabricaba sillones con fuste guarnecido de plata con hebillas y tapizadas con terciopelo verde con hileras de oro y plata. Las mujeres
se sentaban en tarimas y taburetes tapizados con ricas telas y también sobre grandes almohadones, al estilo morisco. Los bancos y escafios fueron
utilizados para iglesias, salones y patios y consistian basicamente en dos tablones largos de madera, uno para el asiento y otro para el respaldo,
soportados ambos por un tipo simple de caballete. Véase en L. Escobari de Querejazu, “Artes ttiles en la colonia”, Historias, Revista de Coordina-
dora de Historia, La Paz, n.2, 1998, pag. 140; P. Querejazu, “La escultura en el Virreinato del Peru y la Audiencia de Charcas”, Pintura, escultura y
artes titiles en Iberoamérica, 1500-1825. Coordinador: Ramén Gutiérrez, Manual de Arte, Madrid, Catedra, 1995, pp. 257-271.

158 REPRESENTACION DE LOS “BUROCRATAS” COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVIXVII
Yo



nia una ubicacién especial, consistente en un lugar desta-
cado, asegurando una posicion preeminente. Debido a sus
propiedades fisicas (de madera, con brazos), la decoracién
y los accesorios (terciopelo rojo, alfombra, almohada en el
asiento y cojin), las sillas también eran el medio perfecto de
la distincion. La posesion de estos objetos determinados in-
dicaba los cambios y evoluciones en el sistema ceremonial.

El cargo de Regente, que se establecio en el ultimo
tercio del siglo XVIII, se distinguia por la almohada en
presencia del Presidente y, en su ausencia, por la silla
de terciopelo en la testera. El Obispo o Arzobispo tam-
bién poseian el “sitial” en el altar mayor “porque tenien-
do el DPresidente sitial no es justo que el prelado esté sin él”.
Para los Oidores se contemplaba la posibilidad de tener
una silla o banco con alfombra y sin almohadas. To-
dos ellos fueron “subidos a los estrados”, es decir, el lugar
mas elevado en la iglesia. El estrado instalado en la ca-
pilla mayor elevaba visualmente al cuerpo de la Audien-
cia por encima del resto del publico. La posesién de los
asientos correspondia a la antigliedad que gozaban los
Oidores; en el caso del cambio de lugar de servicio del
Oidor, se conservaban también todas las preeminencias
relacionadas con el lugar en la jerarquia administrativa.

Cuando no concurria ni el Presidente ni el regente
(en el siglo XVIII) de la Real Audiencia, el Oidor decano,
denominado “anfitrién o duefio de la casa”, era quien ocu-
paba el lugar preeminente en el ceremonial, diferencian-
dose por el uso de silla y almohada. Los Oidores eran los
Unicos seglares que podian permanecer en el interior del
coro durante la celebracion de los oficios religiosos. Los
oidores exigian tener el uso de los objetos de distincién
como silla, almohada y tapete, pero la Corona prefirio
aclarar que “solo el Presidente de la Audiencia, por autoridad
de su persona y dignidad, lleve silla a la iglesia, y los Oidores
hagan llevar un banco a la iglesia donde todos estén sentados”'°.
Los Gobernadores, Corregidores y Alcaldes mayores pre-
cedian a los Oficiales de la Real Hacienda en los asien-

10

1303).
11

19/07/1668, AGI, Charcas, 22, R.6, N.49.

tos, siendo la calidad de los asientos de los contadores
de cuentas y oficiales reales de uniforme, precediendo,
sin embargo, los primeros a los segundos. Los miembros
del Cabildo estaban situados enfrente de los asientos del
tribunal; luego se fijo, que el Cabildo debia tener un es-
caino adicional “fronterizo” al de los Oidores, siendo la
posicion de los cabildantes también clasificada por la an-
tigliedad y oficio, y los demds se quedaban de reja afuera.

De este modo, el asiento fue un aspecto verdaderamen-
te polémico en los actos publicos que se celebraron en las
iglesias, agravados por el hecho de que las preeminencias
y el “honor” de poseer determinados tipos de asientos fue-
ron incluidos en el precio de los oficios en venta. El inten-
to de los hijos y parientes de los Oidores charquenos de
ocupar los asientos adelante del Cabildo durante los actos
publicos, fue considerado como el dafio material que afec-
taba a la Real Hacienda “por descaecer el valor de los ofi-
cios del cauildo”. Se acusaba al oidor de la Audiencia Juan
Vizquez de Valverde, quién “asentaba a su hijo y su ierno en
el vanco del cauildo con otros parientes suyos en forma que ocu-
paban mucha parte en el que faltaba lugar para algunos de los
Regidores y llegé ocasion que dicho don Juan les dijo que si no les
hacia muchas honra en que sus hijos y deudos se asentasen con
ellos”!. La precedencia ceremonial durante los entierros'?
también protegia los derechos de asiento para los cabil-
dantes, reglamentando que los hijos y parientes de los mi-
nistros difuntos se sentasen en un banco de los “familiares
de distincién” aparte, sin intervenir en los asientos del Ca-
bildo". Las reformas borbonicas provocaron cambios en
el sistema administrativo colonial como la desaparicion
de la figura del Corregidor y la creacion de nuevos cargos/
actores politicos como el regente y el intendente. Estas re-
formas trastocaron muchas de las normativas observadas
anteriormente, confirmaron algunos aspectos del orden
ceremonial y modificaron otros; pues “para fijar los térmi-
nos de un ceremonial que discerniese los muchos y varios
puntos que presenta la materia de ceremonias, sefialando

“Que los Presidentes en la iglesia pongan sillas y los oydores bancos o sillas y los vecinos bancos”, T.II, Lib.IV, Tit. XXII, Ley 20 (Leon Pinelo, 1992:

Expediente sobre cuestiones de “preeminencia del sitio con respeto a los parientes de los Oidores en actos ptblicos”, La Plata, 21/0971666 a

Cabe aclarar que las honras funebres de los ministros de la Audiencia también constituian parte de “las facultades y prerrogativas de los empleos”
considerados una distincion de honor que merecia una “especial proteccion de su soberano”. Véase en el Nuevo ceremonial para el Virreinato de

Buenos Aires, 20/03/1791, RAH, Fondo Mata Linares, t. LXXII, ff. 758-763.

“Que por quanto en las concurrencias de entierros y honrras de los ministros de la Real Audiencia, sus mugeres, hijos, hijas, Relatores y escribanos
de Camara de ella, en los casos que no estin resueltos por las Leyes Recopiladas de Indias suelen ofrecerse algunos reparos sobre los que han de
asistir y los lugares, que han de ocupar los del duelo y el asiento, que han de tener en la Yglesia, proponiendose a tiempo, que sirve de mucho
embarazo la resolucion, y para si se procura saber la costumbre que ha habido en semejantes casos”, T. II, Libro IV, Tit. XXII, Ley 82 (Ledn Pinelo,

1992: 1318); RAH, Mata Linares, t. LXXII, ff. 670-713.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 159

Qe



a cada uno lo correspondiente, sin trastornar el orden gra-
dual de los empleos” . La posicion de la Corona respecto
a los “honores, distinciones y ceremonias” de los inten-
dentes era confusa. Se reconocié que estos tienen que de-
mostrar “la exterior autoridad que les corresponda”, pero
es bien dificil sefialar la representacion, autoridad y ejer-
cicio del Vice-Patronato” para construir aquel concepto el
ceremonial idoneo®. Como el cargo de intendente se cred
en lugar del de Gobernador, no les correspondian el trato,
los respetos, los “obsequios” y los honores que disfrutaban
los Virreyes y Presidentes'®. De esta manera se negaba a los
intendentes el derecho de tener sitial, “por ser propio de
los Virreyes”, sino simplemente la silla, tapete y almohada.

Estos cambios administrativos que trastocaron mu-
chas de las normativas observadas anteriormente causa-
ron numeroso incidentes en torno a los privilegios entre
los distintos cuerpos, asi como el famoso conflicto por el
“cojin” entre el cuerpo de la Audiencia con el rector de
la Universidad. Debido a que la Universidad era adminis-
trada por un Arzobispo y la Audiencia dirigia la Academia
Carolina (o Academia de Pasantes), que constituia parte
de la Universidad, surgié un conflicto latente entre ambas
instituciones. Se trataba de los hechos ocurridos en los
afios 1805 y 1809. Durante los actos en la iglesia, el cojin
colocado delante de la silla del rector de la Universidad
fue retirado delante de todo el publico de la ciudad. Estos
acontecimientos llamados por la historiografia tradicional
boliviana como los “incidentes con el cojin” han sido in-
terpretados como una de las causas de la revolucion de
1809 y calificados como el atavismo de la época colonial.

La denominada precedencia por cortesia donde ciertos
individuos y corporaciones gozaban los privilegios recaia
también sobre los miembros de sus familias. Asi, las muje-
res de los magistrados disfrutaban también del privilegio de
sus maridos, ya que el honor del oficio de los magistrados
reales se extendia también para los miembros de la familia
y por ende la formula cargo/calidad de asiento; para que
“sus mugeres e hijos sean mas respetados y tenidos y gozen de las
preeminencias que sus oficios requiereny para su autoridad convie-
nel...] tener sus entrados y asientos en la iglesia catedral conforme
a la calidad de los oficios de sus maridos”"”. Después muchos
de vaivenes, la legislacion estableci¢ definitivamente que
las mujeres de los Presidentes y Oidores tenian derecho de
disfrutar de los asientos dentro de la capilla.

Las leyes sobre el asiento de las mujeres en la igle-
sia, sufrieron constantes modificaciones. Durante el rei-
nado de Felipe II a las mujeres de los magistrados de
los tribunales les estaba prohibido entrar a la capilla
de la iglesia mayor, acompafiadas de servidumbre. Te-
nian derecho de sentarse a la peafia (tarima arrimada
al altar) de la iglesia mayor y tener asientos “con algu-
nas doncellas que tubieren otras mugeres principales
que llevaren consigo sin asentarse con ellas negras,
ni mulatas, ni indias, ni otras personas. Mientras que
para otras mujeres estaba prohibido instalar estrados de
madera, ni bancos de asientos” 8.

Parece que estas leyes no se cumplian, ya que las mu-
jeres de los Oidores gozaban de los estrados de madera o
muy grandes tarimas e, incluso, recibian la paz al igual que
sus maridos. Se ordend que “no consienten ni den lugar” a

La respuesta fiscal sobre ceremonial de intendentes en América y como se ha de hacer, Madrid, 17/04/1807. Los intendentes recibian el trato ce-
remonial que correspondia a los Gobernadores. Por ejemplo, la “regalia” del intendente consistia en que el Obispo debia inmediatamente visitarlo
y también “cumplimentarle en su casa los dias y afios de los Reyes y principes de Asturias” (Real Cédula de 1793). Sin embargo, el poseedor de
este cargo tenia ciertas limitaciones “aunque aquel jefe fuese con Cabildo secular a la catedral, no se le recibiese por todos los prebendados, pues
ni aun esto se hace con los Virreyes y Audiencia, sino por u Dignidad y un canénigo”( Real Cédula de 8,/08/1770). Después del conflicto entre
el intendente de La Paz y el Obispo se declaraba que “por la escasez de prebendados en la catedral de La Paz, mando recibiesen al Gobernador
Intendente un canonigo y un racionero y al Cabildo secular sin aquel jefe, uno de los capellanes de coro” (Real Cédula de 20/04/1787), RAH,
Fondo Mata Linares, t. LXXVII, ff. 328-337.

“Se observan grandes dificultades, porque siendo el origen y titulo en la materia de etiqueta y ceremonias, las costumbres diversas y voluble, se
notaria tantas variedades y diferencias|...] parece superfluo e inutil que el Consejo se moleste y se ocupe en el proyecto de establecer una regla
generall...Jes de parecer convendra no dejar la resolucion al evento de los casos dudosos [...] con este propdsito, estima necesario se mande a los
Virreyes y Presidentes, procedan inmediatamente a firmar expediente separado de cada intendencia, oyendo instructivamente a los Cabildos
eclesiasticos e intendentes, para que por cada uno se manifiestan las reales decisiones que los sean respectivas, y las pricticas y estilos seguidos
antes del establecimiento de las Intendencias, pudiendo, en caso de duda, mandar justificar la costumbre, y que procurando que los Cabildos e
intendentes obren con buena armonia, y de comun acuerdo”, RAH, Fondo Mata Linares, t. LXXVII, ff. 336.

Respuesta fiscal sobre ceremonial de intendentes en América y como se ha de hacer: “que los honores, obsequios y distinciones de los intendentes,
vice-parono, no se confundan con las debidas a los Virreyes y Presidentes, Vice-Patronos propietarios”, Madrid, 17/04/1807, RAH, Fondo Mata
Linares, t. LXXVII, ff. 328-337.

Real Cédula sobre asientos y estrados de las mujeres de los Oidores en las iglesias, Madrid, 18 de enero de 1576, RAH, Fondo Mata Linares t.
XCVII, f. 561. Sobre las actitudes y practicas de la ceremonia de la muerte de la elite americana véase en Zarate Toscano (2000).

T.II, Libro IV, Tit., XXII, Ley 27 (Le6n Pinelo, 1992: 1304).

160 REPRESENTACION DE LOS “BUROCRATAS” COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVIXVII
Yo

S



mujeres de los Presidentes ni Oidores”. Afios mas tarde
se repiti6 la prohibicién “que en las tales capillas mayores no
aya ni se pongan estrados de madera ni en ellas entren las criadas
y que se acomoden los lugares de modo que no aya escandalo”,
y “en cuanto al incensar a las mugeres de los dichos Presiden-
tes por ningun caso se aya de incesar por ser cosa indecente vy
mal parecida”®. Se pedia con relacién a las ceremonias a
las mujeres del Presidente y Oidores “la modestia, quietud
y breuedad” ya que “debajo de este pretexto se suelen vengar
algunas pasiones y causar disturbios por las personas que estan
obligadas a dar tan buen exemplo|...] “Por la costumbre en ac-
tos puiblicos o hiziere demostracién que se note saliéndose de al
iglesia o lugar publico donde auia de estar|...] porque esto solo
situe de escandalo al pueblo” y que las mujeres de los ma-
gistrados no se sienten en los asientos de los Cabildos?.

Las mujeres de los Presidentes y los Oidores no sélo
se distinguian por los asientos en la iglesia, sino también
por el uso del cojin; un honor especial para las mujeres
de los Oidores constituia la presencia durante sus entie-
rros del cuerpo de la Audiencia vestido con el unifor-
me (con capas y golillas)?®. A pesar de que la legislacion
al respecto parecia clara en La Plata a mediados del si-
glo XVIII, se seguia indagando sobre las prerrogativas
para la mujer del Presidente y los Oidores, y se pedian
explicaciones sobre “cual debe ser la preeminencia por-
que seria muy preocupante el acontecimiento publicol...]
y asi si evitarian muchos inconvenientes”**. Los privile-
gios para sus mujeres y parientes también los buscaban
los funcionarios de una talla menor, reclamando los ofi-
ciales reales de Potosi la “honrra, estimacion y respeto”,
porque “en los actos priblicos se lo frecen necesidad de acomo-

19 T.I1, Libro IV, Tit., XXII, Ley 64 (Leon Pinelo, 1992: 1314).
20 TIL, Libro IV, Tit., XXII, Ley 63 (Leon Pinelo, 1992: 1314).
21 Libro IV, Tit. XXII, Ley.12 (Leon Pinelo, 1992: 1300).

22 TI1, Libro IV, Tit., XXII, Ley 122 (Ledn Pinelo, 1992: 1328).
23

darse en los mas inferiores procediendo las mugeres muy ordina-
rias con dezir son suyos los asientos y que los han comprado”.

CONCLUSION

Los funcionarios reales de la Corona que ocupaban los car-
gos mas importantes de la administracién americana forma-
ban parte del poderoso cuerpo profesional de los letrados que
poseian una fuerte identidad corporativa. Esta identidad se
basaba en la procedencia social comun, acceso a la educacion
universitaria, un sélido capital cultural que diferenciaba a sus
portadores del resto de la sociedad colonial. La identidad cor-
porativa se reforzaba a través de los signos externos como vesti-
menta, insignias, preeminencias ceremoniales y de cortesia, po-
sesion de asientos y objetos simbolicos. Estos signos marcaban
distancia entre los “letrados” y otros cuerpos y también dentro
de su propio gremio y expresaban las relaciones de poder en-
tre los magistrados, los eclesiasticos, y las elites locales. Dentro
de la sociedad colonial, en donde se hallaban yuxtapuestas
las nociones del honor y prestigio, los signos de la identidad
corporativa permitian demostrar por un lado, el prestigio del
cuerpo de los letrados. Por otro lado, se visibilizaba la posicion
de los de rango inferior, el reconocimiento de los del rango
superior dentro del propio cuerpo e incluso distinguia a los
familiares de las autoridades. La infraccion de los codigos de
preeminencias que gozaban los distintos cuerpos significaba
una violacién flagrante de la jerarquia de los rangos. Las ma-
nifestaciones simbolicas como, por ejemplo, el uso de la vesti-
menta o las insignias visibilizaban pretensiones de los indivi-
duos y los cuerpos sociales y su lugar en la sociedad americana.

2%

25

T.I1, Libro IV, Tit., XXII, Ley 82 (Leon Pinelo, 1992: 1319). En febrero de 1716 se vuelve a repetir que el cuerpo de la Audiencia “se a las funciones
de entierros, tomas de hébito, fiestas y convites de parientes de Ministros de las Audiencias y particulares|...]va con capas y sombreros y no con
gorras y garnachas, que es la formalidad con que concurren en cuerpo de Audiencia”, Disposiciones complementarias de las leyes de Indias, vol. II,
Madrid, Imprenta Siez Hermanos, 1930, pag. 262.

“Es comun de los Autores, que las mugeres de los Presidentes, aunque gozen de los mismo honores. Y exempciones que esta concedidas a sus
maridos, no puedan poner dosel en las iglesias, u otros parages publicos, donde de pone la Audiencia, por estar dispensada esta regalia a toda la
comunidad y Colegio de los ministros que representan a la Real Persona”, AGI, Charcas, 208, 1756.

Carta de los Oficiales Reales de Potosi; Potosi, 25.04.1620, AGI, Charcas, 36, n. 27; Potosi 13.03.1621, AGI, Charcas, 36, 29. Los reales oficiales
a S.M: “y asi mismo que no asiente ni puede asentar arrimadas a las paredes ni escafios ni banco ni la otra cosa alguna con 6 pies de cada pared
conforme a la cinta de ladrillo que asi mismo se le hard para el dicho efecto por cuanto lo que hay de la cita a la pared queda para asiento de los
hombres y en lo que queda por asiento de las mujeres se entienda que alguna ha de tener lugar conocido sino que cada una se asiente donde
hallare exepto la mujer del Corregidor que es o fuere de aqui adelante con la cual no se entiende la dicha prohibicion de los cual dicho marido
haga promulgar y promulga para [...] quietud y sosiego del publico Cabildo tenia asientos seiialados en la iglesia con la licencia del prelado y de la

causa de haber quitado los dichos asientos del lugar donde estaba, la ciudad no se asienta en el por lo que toca a la autoridad desta ciudad”, Actas
capitulares de la ciudad de La Paz, La Paz, 1965, pag. 836.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 161

oS



BIBLIOGRAFIA

Arzans de Orsua y Vela, B. (1965), Historia de la villa imperial de Po-

tosi, t.I-1II, Providence, Phode Island, Brown University Press.

Barnadas, J. M. (1990), Invitacion al estudio de las letras de Charcas,
Cochabamba, Historia Boliviana, pp.

Chocano Mena, M. (2000), La fortaleza docta. Elite letrada y domina-
cion social en México colonial (siglos XVI-XVII), Barcelona,

ediciones Bellaterra.

Concolorcorvo (Carlos Inca Calixto Bustamante) (1773/1997), El La-
zarillo de ciegos caminantes desde Buenos Aires hasta Lima,
Buenos aires, Emecé Editores.

Hespanha, A. M. (1982), Historia das instituciones. Epocas medieval y
moderna, Coimbra, Livreria Almedina.

Moreno, G. R. (1940), Los tltimos dias coloniales de Alto Pert, La Paz.

Kagan, R. (1981), Universidad y Sociedad en la Espafia Moderna, Ma-
drid, Editorial Tecnos.

Herzog, T. (1995), La administracion como un fenémeno social: la jus-
ticia penal de la ciudad de Quito (1650-1750), Madrid, Centros

de Estudios Constitucionales.

Ripodaz Ardanaz, D. (1975), Bibliotecas privadas de funcionarios de
la Real Audiencia de Charcas, Caracas, Academia Nacional de
Historia.

162

Qe

REPRESENTACION DE LOS “BUROCRATAS” COLONIALES. CHARCAS SIGLO XVIXVII



EMBLEMAS DE PODER CACICAL
EN BOLIVIAY PERU S. XVI-XVIII

LAURA ESCOBARI DE QUEREJAZU / BOLIVIA

os reyes de las naciones solian conceder escudos

de armas a ciudades o personas, por acciones re-

levantes y en los que quedaban plasmados los sim-
bolos que integraban su historia y su manera de ser. Los
escudos solian llevar un lema, que a la vez sintetizaba su
trayectoria y daba a sus habitantes una motivacion para
ser mejores, recordandoles su procedencia para que sepan
hacia dénde iban, de manera que conservaran y practica-
ran los valores que los caracterizaban.

Entre los nobles indigenas, el hecho de tener un escu-
do de armas era un privilegio que les conferia status social.
El rey de Espana concedio muchos escudos de armas a la
nobleza indigena para que ésta cooperara, especialmente
en la evangelizacion de sus subditos, la mayor parte de
ellos fueron dados en México. Los escudos de armas, no
significaban necesariamente que los beneficiarios fueran
nobles, muchos conquistadores espafioles tuvieron escu-
dos sin ser nobles.

Elescudo de armas fue un emblema colonial entregado a
algunos caciques que demostraron ser descendientes de los
Incasylos utilizaron para mostrar su limpieza de sangre, no-
bleza, poder social, politico y econémico a lo largo del tiem-
po. Les sirvié ademas para conseguir prerrogativas, aunque
para ello tuvieran que hacer largas listas de sus ancestros.

El presente trabajo rescata el estudio heraldico confe-
rido a los Uchu, Quispe Uscamaita (con variaciones) y a
los Cusicanqui', y les atribuye el pergamino pintado que
se encuentra en la Sala de Exposiciones del Archivo de
Indias de Sevilla?, como Escudos y Arboles Genealdgicos N.
71, al escudo descrito en la probanza de los Cusicanqui. El
documento del Archivo de La Paz fue conferido a Gonzalo
Uchu Guallpay Felipe Tupa Inca Yupanqui en el afio 1545.

El expediente N. 2346 del Archivo de Indias es un re-
curso documental del afo 1779, que se origina en Méxi-
co’. Consta de cerca de mil fojas, del cual se ha extraido

Escobari de Querejazu, Laura Caciques, yanaconas y extravagantes. La sociedad colonial en Charcas. Ed. Plural, IFEA, Embajada de Espaia, La Paz,
2000y 2005. La descripcion y atribucion del escudo la hicimos con Pedro Querejazu.

Archivo General de Indias. MP Escudos y Arboles Genealdgicos. Pergamino 343x432mm. Este escudo se utilizo 13 afios después de la atribucion y
publicacion de la atribucion que hicimos con Pedro Querejazu, en la cardtula del libro Archivo General de Indias coordinador general es Pedro Gonzalez
Garcia, Director del Archivo. Ed. Ministerio de Cultura. Direccion General de Archivos y Bibliotecas. Madrid 1995. El libro, que es una Guia General
del Archivo de Indias, refiere que es un escudo conferido por Carlos V a Gonzalo Uchu Guallpa y Felipe Tupa Inga Yupanqui “hijos legitimos de
Guayna Capac y nietos principales del Gran Tupac Inca Yupanqui, Reyes y sefiores naturales que fueron de estos dilatados reynos y Provincias del
Pertt”. No hace mayor estudio del documento del cual fue desguasado y sobre el cual se hizo el estudio en Cacigues, yanaconas y extravagantes, ob. cit.

El expediente que acompana el Escudo de Armas de Sevilla se halla en AGL.Mexico 2346, bajo el titulo “Testimonio de la Executoria y Reales Cédulas
a favor de los descendientes del Gran Tupa Inca Yupanqui, tltimo Emperador de los Reinos del Pert”. Documentos procedentes de la Audiencia de
México que se enviaron con carta del Virrey e 30 de enero de 1796 y se remiti6 al Consejo con Real Orden de 2 de Octubre del propio ano”.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 163

Yo



o s S T

Tupac Inca Yupanqui representado en el expediente de los caciques Cusicanqui de Caquingora. Manuscrito del Archivo de Indias.

Escudo de los Caciques Cusicanqui de Pacajes.

GENEALOGIA TUPAC INCA
YUPANQUI s. XV - XVIII
CUZCO LAMBAYEQUE - PACAJES
MEXICO

Tupac Inca Yupanqui

\

N
I
Huayna Capac IR
I\
I \
. | \
Alonso Tito Huascar
Uchu Inca [ \
| \
\
l \
1545  Gonzalo Uchu 1545 Felipe Tupa Felipe Tupa
Guallpa Inca Inca Inca
(Lambayeque) (Pacajes) (Cuzeo)
/
p | l |
/ | l |
Uchu | Uchu 1l Cusicanqui Quispe
Uscamaita

(D Descendiente
@ Hijo

Fuente: AGI, México 2346

164

Yo

el pergamino aludido. El expediente alude a tres linajes
descendientes de Tupac Inca Yupanqui, los Uchu de Cuz-
o, los Uchu de Lambayeque y los Quispe Uscamaita de
Cuzco. No menciona a los Cusicanqui de Pacajes, sin
embargo como veremos mas adelante, la descripciéon del
escudo descrito en el expediente del Archivo de La Paz,
relativo a los Cusicanqui se asemeja mas al pergamino que
a los otros tres linajes.

EL ESCUDO DE LOS UCHU Y DE LOS QUISPE
USCAMAITA DEL EXPEDIENTE DE SEVILLA

Por Cédula Real de 9 de mayo de 1545 el Rey Car-
los V confirié a Felipe Tupa Inca Yupanqui y a Gonza-
lo Uchu Guallpa un escudo real que decia:

“....Por cuanto nos somos informados de que vos Don Gon-
zalo Uchu Guallpa y D. Felipe Tupa Inca Yupanqui Reyes
y seflores que fueron de esos dilatados Reynos y Provincias
del Perii nos habéis servido en todo lo que se ha ofrecido nos
acatando a lo suso dicho y a que sois fieles y leales amigos
y hermanos y buenos catélicos cristianos, por que vos y vues-
tros hijos descendientes de ellos y de cada uno de ellos seais

bien tratados, atendidos y respetados como a personas reales

EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA'Y PERU s. XVI - XVIII



y que representan las nuestras es nuestra merced y voluntad
de os dar conceder y sefialar por vuestras Armas Reales pro-
pias concedidas: Un escudo fecho dos partes que la una de
ella esté una Aguila Real en campo rosado y a los lados Leo-
nes Reales que cojan Arco Iris, y encima una borla carmest..
y a los lados culebras coronadas en campo rosado. Y por la
una letra que dice, Ave Maria, en el medio, y en el otro lado
un castillo en campo amanillo, y por divisa una Aguila Real
con sus trabales, dependencias o follages de azul, engarzadas

-y aqui viene la diferencia con el escudo del expediente

de los Cusicanqui del Archivo de La Paz-, en ellas quaren-
ta vy dos coronas imperiales al rededor con otras tantas Reales,
que son la una parte de las coronas que dichos Sefiores Reyes
naturales de esos dichos Reynos y Provincias del Perii tuvieron
sugetos a su dominio y corona y asimismo vos sefialamos y con-
cedemos por toyson propio para que le traigdis puesto a el pecho
un mascarén de oro que le cojan doce pares de culebras corona-
das vy estas asidas unas de otras formando lazos y eslabones”. E1
escudo de los Cusicanqui que se copia a continuacién no

menciona las cuarenta y dos coronas imperiales y reales.

GENEALOGIA UCHU |
LAMBAYEQUE - MEXICO

TUPA INCA
YUPANQUI

HUAYNA CAPAC

/

1544 Alenso Titu Uchu Inca Huascar
o Alonso Titu Atauchi |

| N
Carlos Uchu Il
Inca

Quispe
Usacamaita

Miguel Uchu Poma
Inca

Pedro Quilpan
Poma Inca

Francuisco Uchu + Ana Pichiqul
Poma Inca |

I
Juan Uchu

Atahuallpa

1545 Gonzalo Uchu—Feliz Crejan
1566 Gualpainca Tupa Inca

1621 Andres Huayna
Cuyo Tupa

1650 - 1655 Juana de Chavez + e Iauti.as Uchu US:ﬁaséién_
- 1664 uispe uispe u Cusi
Tupainca Tupainca Titu E:m"
jssbals Yupanqul Yupanqui Yupangui Quispitupa
1708 ?:}z Juan de |a Rosa Casilda de la
Malledo Uchu Inca Rosa Uchu Inca
L fuprnqul
1752 Teresa + Miguel Uchu Eugenio Sanchez + Francisco Femandez
Davila (Avila) Inca Tilu Yupanul  de Roxas Canaveral
Gavidia
1780 Mariano Migue! / Ma, Dolores Josefa  +Juan Sanchez de Roxas
Jeronimo Joaquina Paulina + Agustin Estrada
Inca Uchu Inca Titu
Yupanqui y Huayna Capac
1786 Man;;&}
arang José& Manuel Sabas Carlos
José Uchu Ignacio Francisco
Inca Titu

odesto Roxas Uchu

Fuente: AGI, México 2346

1545

Juan Cuyo
Tupa Inca

1627

1630
16840

GENEALOGIA FELIPE TUPA
INCA - YUPANQUI |
QUISPE - USCAMAITA
cuzco

TUPAC INCA YUPANQUI

\
\

Luisa + 1545 Felipe Tupa Inca
Culspisica Yupanqui
|
Huayna
Capac
Tupa
Yupanqui
Pedro
Quisloaucaylll + Juana
Ayllo Colla
Juan Cuyo Felipe Alonso Uscamaita + Catalina Cusi
Tupa Inca o Felipe Uscama
| k] |
* Andrés Tupa +Juan Quispl = Agustin - Alonso
+ Andrés Huayna Carlos Inca Uscamaita Inca Quispita
Cuyo Tupa Inca Gobemador o _ Tupa
del Cuzco Juan Uscamaita
1953 Catalina
Sisa
[ ] | |
* Francisco Urco « Diego «Diego Usi  + Francisco Guallpa
Yupanaui Quispi Yupanqul lllaca

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

165
S




Dibujo 1. Escudo descrito en el expediente de los Uchu y Quispe Dibujo 2. Escudo descrito en el expediente de los Canqui y Cusicanqui.

Uscamaita. Se observa que el escudo ostenta cuarenta y dos co- El escudo carece de coronas imperiales asemejandose al escudo exis-
ronas imperiales. tente en el archivo de Indias MP, 78.
Fuente. AGI, México 2346. Fuente. ALP. DE No. 01.

EL ESCUDO DESCRITO EN EL EXPEDIENTE
GENEALOGIA DE LOS CUSICANQUI
DE LOS CANQUI Y CUSICANQUI
“Un escudo fecho en dos partes, que en la una de ellas esté
un dguila en campo rosado, y en los lados dos tigres, que
cojan arcos encima de una borla, unas letras que digan
AVE MARIA en el medio. Y en el otro lado un castillo en
campo amarillo, y por el nivel armo cerrado, y por divisa
un dguila real con seis trovalas, y dependientes de follaje
1630 azul, como la nuestra merced fuese por tener por la presen-
te, mandamos y queremos que podais tener por vuestras
1650 armas, las que de yuso se hace mencién en un escudo tal
como este, segiin aqui va figurado y pintado, los quales os
1eeo mandamos, por vuestras armas conocidas y queremos vy es
nuestra merced y voluntad que vos y vuestros hijos y depen-
1860 dientes que la de ellas debéis y entreguéis, y poddis traer vy
poner en vuestros reposteros y casas, y en las de cada uno de
e ellos vuestros hijos y descendientes de ellos...*”.
, - = Ambas descripciones coinciden con algunas excepcio-
nes. En la del Archivo de Indias se lee que a los lados
1778 E',.El habra dos leones que cojan un arcoiris, en la del Archi-
I I 1 vo de La Paz dice dos tigres que cojan dos arcos. Ambas
7es | manwelumeanaw | [ | | chotam | descripciones coinciden con la imagen que tenemos.
En ninguna de las dos se menciona la mascaipacha vy las
4 T—— Noa Sa s el serpientes coronadas con corona de hidalgos. En la des-
D o s o 1 o s
G :mm&wﬁmmumméuﬁ
* ALP.D.EO1
166 EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA Y PERU s. XVI - XVIII
Yo



cripcion inserta en la probanza de los Quispe Uscamai-
ta, se dice que en el follaje azul debian ir engarzadas 42
coronas imperiales, correspondientes a las 42 provincias
correspondientes a todas las provincias del Pert y junto
con ellas otras 42 coronas reales, detalle que no presen-
ta la imagen pintada en pergamino, asi como tampoco la
descripcion del escudo de los Cusicanqui.

El pergamino de 34.3cm x43.2cm, estd pintado al ¢leo,
dividido en dos partes a la izquierda se encuentra pintado
el Inca Tupac Inca Yupanqui en actitud elegante de estilo
renacentista y al lado derecho el escudo propiamente di-
cho. El tratamiento de la anatomia del inca asi como de
la cara dan cuenta que fue ejecutado por un buen pintor,
que ha puesto énfasis en dos aspectos, por un lado en el
uncu del inca que tiene el dibujo y los colores muy pre-
cisos, incluyendo pequefio escudo que ostenta el inca en
una alabarda sostenida por la mano izquierda y por otro en
el detalle de todos los elementos heréldicos del escudo. El
uncu del inca es de color azul liso cuya parte superior esta
adornada por rombos dispuestos verticalmente en colores
rojo, blanco y verde. En la parte inferior del uncu se obser-
va una faja doble de cuadrados rojos y blancos dispuestos
en damero. El Inca lleva una llakota (capa) roja. Esta escol-
tado por dos indios al parecer no nobles, no llevan llakota
y sus uncus estan tejidos en fajas de dos colores verticales,
que evidencia una distinta calidad del que lleva el Inca.

Segtin Rojas Silva, los tocapus o cuadrados pequefios
que ornamentan los vestidos, keros y otros elementos ce-
remoniales y cortesanos de los incas, lejos de tener un sig-
nificado de escritura, significan una heraldica incaica. Es
decir que la sucesion de los cuadrados y los colores iden-
tifican linajes y parentesco inca. Los tocapus se utilizan
también en las mascaipachas o tocados que usan los incas
en la cabeza, tal como aparece en el dibujo del pergamino.
La mascaipacha que ostenta el inca est4 reproducida en el
escudo pintado al lado derecho, mostrando de ese modo
una simbiosis entre la heraldica incaica y la castellana’.

ANALISIS DEL ESCUDO
Y SIGNIFICADO HERALDICO

Un analisis entre la descripcion de este escudo y el es-
cudo pintado en el pergamino nos muestra que el docu-

La Paz 1981.

mento escrito hace referencia a los cuarteles 4°, 3°y 1° en
ese orden y no hace mencion al 2° cuartel. En la pintura el
escudo se ve como sigue: en el primer cuartel, sobre cam-
po rosado, el “armo cerrado”, que en realidad es un casco
de hidalgo, significa hidalguia. El yelmo estd coronado por
dos plumas azules y dos rojas. El 2° cuartel (lado superior
derecho) representa una mascaypacha cuyos colores son
rojo, blanco y verde. Simbolos de poder entre los Incas.
Las serpientes simbolizan ciencia y sabiduria. La faja donde
se lee AVEMARIA, es una loa a la Virgen, quien legitima
asimismo la hidalguia de los poseedores del escudo. En el
tercer cuartel se tiene un castillo con tres torres sobre cam-
po amarillo, el castillo refiere al reino de Castilla y el campo
amarillo, la riqueza en oro de las colonias. En el 4° cuar-
tel, sobre campo rosado un 4guila explayada con dos tigres
rampantes a los lados que cogen dos arcos azules. El 4guila
representa generosidad, magnanimidad y bizarria de espi-
ritu y si estd con alas abiertas simboliza poderio, grande-
za y altivez, simbolos todos del poder cacical en la época
colonial. Los leones o pumas representan en heraldica el
espiritu guerrero, cualidades de vigilancia, dominio, so-
berania, majestad y bravura asi como animo veloz para
vengar los agravios. El follaje herdldico y timbrado por
una corona del reino simboliza poder sobre las naciones.

La corona que esta sobre las cabezas del dguila corres-
ponde, dentro de la heraldica espafiola, a la de marquez®,
sin embargo en el lado derecho del pergamino, al lado del
pie izquierdo del inca se encuentra una corona de puntas
que, dentro de la misma heraldica corresponde a hijodalgo
y es semejante a las que tienen las serpientes en sus cabezas.

Segtin Carlos Diaz Rementeria, el caricter de hidalguia
que tenian los incas era similar al espafiol, debido sobreto-
do a la politica de castellanizacion que se aplico sobre las
comunidades indigenas. Por ello precisamente se considerd
al cacique no como un individuo comtn o del estado llano
sino como participe del status nobiliario de la hidalguia.
Ese status se refrendd por una real cédula de 22 de marzo
de 1697. En efecto, a través de ella el monarca equiparé por
un lado los hijos y mestizos descendientes de caciques a los
‘nobles hijosdalgos’ de Castilla, mientras que por otra parte
igual6 a los indios del ‘comun’, los tributarios, cuyos ascen-
dientes en opinion del monarca, ya habian estado sometidos
a caciques, con los llamados en Espafa, del estado general’.

Rojas y Silva David “Los tocapus: Un problema de interpretacion”. En: Arte y Arqueologia. N. 7. Ed. Instituto de Estudios Bolivianos. UMSA,

®  Cadenas y Vicent, Vicente de Diccionario Herdldico. Ed. Hidalguia. Madrid, 1976, pag. 274, fig. 1238.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Diaz Rementeria Carlos, El Cacique en el Virreinato del Peri. Ed. Publicaciones del Seminario de Antropologia Americana. Universidad de Sevilla, 1977.

167

S



LA HERALDICA DE LOS TOCAPUS Y EL ESCUDO

El segundo cuartel del escudo, que muestra una mascaypa-
cha en rojo, blanco y verde, corresponde exactamente a los co-
lores de los rombos que se ven en la parte superior del uncu
del inca asi como a la mascaypacha que éste lleva en la frente.
Esto nos evidencia la superposicion de elementos heraldicos
tipicamente incaicos sobre otros espafioles. En consecuen-
cia y de esta manera estamos en condiciones de demostrar
que es correcta la tesis que plantea David de Rojas y Silva
acerca de la relacion que tendrian los tocapus o cuadra-
dos pequenos ornamentales de la ropa y keros incaicos con
normas genealdgicas y heraldicas auténticamente incaicas.

Seguin la tesis planteada por David de Rojas, los cua-
drados pequenios que ornamentan los vestidos, keros y
otros elementos ceremoniales y cortesanos de los incas,
lejos de tener un significado de escritura como se trato de
mostrar significan un heraldica incaica. Segiin de Rojas
los tocapus son sistemas de parentesco inca, que se cons-
tituyen en los elementos caracteristicos de cada grupo ét-
nico e incluso en su composiciéon se puede decir que casi
individual por el uso tan privativo con el que se revistio.
Los tocapus, identifican linajes por la sucesién de posi-
ciones que adoptan los pequefios cuadrados®.

Los uncus de los incas no eran vestimentas de fabrica-
cién masiva, como anota el mismo autor, ya que su ela-
boracién fue preparada hacia la calidad seforial y muy
particular del usuario. Es decir, que cada personaje se ha-
cfa confeccionar un vestido con cardcter de exclusividad,
no olvidando que las indumentarias adornadas de toca-
pus, sélo podian ser usadas por sus propietarios o quiza
por los descendientes mas cercanos.

De Rojas senala por otra parte, que la norma es que la gra-
ficacion de los tocapus en las mascaypachas, sean las mismas
figuras o ‘pequefios cuadrados’ centrales de los tocapus de
las vestimentas, modelo que se cumple en el caso presente.

LA DESCENDENCIA DE GONZALO UCHU
GUALLPA EN LAMBAYEQUE

Alonso Titu Uchu, era hermano de Huascar y Atahuall-
pa, residia en Cuzco, y muchos de sus descendientes se que-
daron alli. La descendencia de Gonzalo Uchu Guallpa se
expande en Lambayeque, Corregimiento de Safia, donde fue
enviado como “embajador”. Fundé descendencia alli siendo

8

San Andrés. La Paz 1981.
?  AGI México. 2346.

168
Yo

que una rama continud en México. Se inicio con Gon-
zalo Uchu Guallpa Inca que fue enviado “embajador”.

Alonso Titu Uchu consiguié una Cédula Real fechada
en Valladolid el 1 de octubre de 1544, en la que se le reco-
nocia ser “fiel vasallo y buen cristiano”, y el haber tenido
muchos hijos naturales en indias solteras no obligadas al
matrimonio ni a religion. La Cédula legitimaba a todos
aquellos hijos para con ello conseguir que “fuesen mas
honrados, que no pudieran estar presos por deudas ni por
fianzas en carcel publica, no poder ser ajusticiados por los
corregidores, ni alcaldes ordinarios, y que si tuvieran al-
gun delito su carcel fuera su propia casa o el cabildo. No se
les podia hacer justicia sin dar parte a la Real Audiencia.
Por el contrario a sus hijos se les debia dar oficios reales
consegiles y publicos, como si fuesen hijos de legitimo ma-
trimonio, asi como que pudiesen ostentar en sus casas las
reales armas y una cadena real en su puerta’.

En 1655 el Virrey del Perdt Don Diego Benavides y de
la Cueva, Marques de Sonora, reconocié por medio de
una Real Provision a Juan Uchu Quispe Tupa, mitima del
pueblo de Lambayeque, residente en la ciudad de los Reyes
como descendiente por linea directa de varon de Huayna
Capac. Se le declaraba en la Provision Real que Juan Uchu
debia llevar dagay espada ceftida para adorno de su persona
y las de sus hermanos ya que como descendientes de Inca se
les habia conferido también un escudo de armas y el hecho
habia sido pregonado en bando putblico. (AGI.2346:15v).

En 1664 Juan Uchu Quispe Tupa Inca se distinguié por
ser principal y noble del pueblo de Lambayeque de cuyas
cualidades, segiin el documento, pocos habia que gocen
de tales privilegios en esa ciudad. Juan Uchu Quispe Tupa
Inca se habia distinguido sirviendo como capitian de in-
fanteria de los naturales de Guaylas y por ello también fue
declarado “reservado” del pago del tributo. Hijos de Juan
Uchu fueron Juan de la Rosa y Casilda Uchu Inca, naci-
dos ambos en Los Reyes en 1668 y 1673 respectivamente,
vivieron a espaldas de iglesia de la Compaiia de Jests.

En 1701 Juan de la Rosa Uchu Quispe Tupa recibi6 de
su padre por mandato del Virrey Duque de la Monclova,
una encomienda de 242 pesos y 5 reales “por dos vidas”,
que le entregd a su hermana Casilda. En ese entonces
Juan de la Rosa consiguié¢ de la Audiencia de Lima “otro
tanto” para él, llamandola “una limosna” para dejar a su
hija doncella. Recibié una encomienda declarada “vaca”.
Dicha encomienda abarcaba el espacio de cuatro pueblos
que eran los llamados Chamachi, Corocotillo y Queroco-

De Rojas Silva, David “Los tocapus: un problema de interpretacion”. En Arte y Arqueologia N. 7. Instituto de Estudios Bolivianos, Universidad Mayor de

EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA'Y PERU s. XVI - XVIII



tillo y Toroca, la cual le daba 696 pesos tres veces al afio'®.
Juan de la Rosa Uchu Quispe Tupa, al tiempo de recibir la
encomienda, se comprometié, como cualquier encomen-
dero, a cobrar el tributo de los indios e impartirles doctri-
na, pero su obligacion personal con la corona espafola era
la de escudero, debiendo acudir al servicio real de milicias
con “sus armas y caballo y pelear contra todos los hombres
del mundo en defensa de estos reinos” cuando hubiera
guerras, bullicios, o levantamientos. Otra obligacion fue
la de acudir a su hermana y a su padre mientras viviera.

Hijo de Juan de la Rosa fue Miguel Uchu'l, que fue
quien emigré a México.

LOS UCHU 11 DE MEXICO

El expediente de Sevilla fue iniciado en 1798 en la
ciudad de México por Da. Maria Dolores Josefa Joaqui-
na Paulina Uchu Inca Titu Yupanqui y Huayna Capac'?,
vecina de esa ciudad hija de Miguel Uchu Inca, “des-
cendiente de los emperadores del Pertt”, en la busque-
da de amparo y prerrogativas de la corona.

;Como fue a dar una rama de los Uchu a México?
Miguel Uchu Inca era capitan de una embarcacion que
se dirigia a Portobelo pero su barco encalld hasta casi
naufragar, de esa manera Miguel cambié su destino di-
rigiéndose hacia México. Alli contrajo matrimonio con
Maria Teresa Davila Ravidia natural de México, madre de
Maria Josefa Joaquina Paulina Uchu Inca Titu Yupanqui
y Huayna Capac. Segun las declaraciones de los testigos
Miguel Uchu Inca, éste hizo asentar su nobleza en los li-
bros de Cabildo de la ciudad de México", donde eran
conocidos por tener un nacimiento “nada vulgar” como
descendientes de los ultimos reyes del Peru del apellido
Inca, y por tener casa propia “cerca de Santo Domingo”.

La primera respuesta oficial dada a Maria Joaquina en
1788, fue un amparo por el cual se mandaba obedecer
Dos Cédulas Reales por las cuales todos los gobernado-
res, corregidores y alcaldes mayores ordinarios, alguaciles,
tenientes y demas jueces, debian preservar la posesién
de nobleza que tenia con todas sus “franquezas y privi-
legios”, entre los que estaban “escudo de armas, toysén de

oro, solios, sitiales reales, facultad para hacer acuerdos en
sus casas y reconvenir a los Virreyes para entrar en los cabil-
dos y chancillerias en los mismos términos que lo ejecutarian
los sefiores reyes, para sentarse en el presbiterio debajo de solio,
para librar contra las Cajas Reales, tener guardia de alabar-
deros, llevar carroza con seis caballos y otras semejantes...'*”.

Un afio después en 1789 dofia Joaquina argiifa su “mi-
serable estado y el de su familia” solicitando se le diera
una cantidad de dinero justa para “redimir sus angustias”;
se colocara en algun cargo de importancia administrativa
a su segundo marido Don Agustin Estrada espafol, y a
su hermano Don Manuel Inca en una Capitania, dada
su inclinacion a la carrera militar; a su hijo menor Sabas
Carlos una beca real como la que tenia su hijo mayor; y
para este tltimo se diera alguna capellania vacante de las
de temporalidades con que pudiera ascender al sacerdo-
cio a que aspiraba. Todo ello en mérito a su noble linaje.

Antes habia pretendido para su primer marido D. Juan
Sanchez de Roxas una plaza como Contador de Cuentas
de las Cajas Reales de México, la Castellania de Acapul-
co, el gobierno de Tabasco, la Contaduria de tributos, la
administracion de tabacos de Zacatecas pero sin acceder
a ninguno siendo simplemente “escribiente de notario
de secuestros del Santo Oficio”, en el que ganaba 13
pesos y 7 reales al mes. Todo ello habia soportado estoi-
camente dofa Joaquina porque por lo menos no le ha-
bian quitado las excepciones de la nobleza.

Finalmente la corona concedié a dofia Maria Joaquina
una pension de 200 a 300 pesos anuales y otra igual a su
hermano don Manuel. La suma iba a provenir del ramo
de tributos, y el socorro se iba a dar hasta que se acomo-
daran en empleos correspondientes su marido, hermano e
hijos. Se le confirioé a este ultimo una “tenencia veterana”
en uno de los regimientos de milicias provinciales. Para su
marido don Agustin de Estrada la subdelegacion del parti-
do de Zempoala. Para sus hijos consiguié becas de merced
en el Colegio de San Juan de Letran vy si se inclinaban
a la Iglesia se les daria algunas capellanias libres de tem-
poralidades, si por el contrario, decidian dedicarse a otra
carrera, se les colocase en oficinas o en destinos compati-
bles con sus circunstancias®. Al marido de Da. Maria Joa-
quina se le di6 la subdelegacién del partido de Zempoala.

“...arazon de 18 reales 3 cuartillos de cada indio cada tercio en los dos que corrieron dicho aio, 480 pesos a 4 reales y rebajados de ellos 236 pesos 6

reales y medio, con las generales de la tasa restan por liquido 242 pesos 5 reales y medio”. (AG1.2346:20).
1 El certificado de bautizo de Miguel Uchu Inca se halla inserto en el expediente. (AGI.2346 ff.15).

En adelante Maria Joaquina Uchu Inca.
P AGL México 2346.

% Ibidem.

15 AGL México 2346.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

169

Yo



LOS UCHU II DE CUZCO

Si bien la rama Uchu que di6 lugar a la descendencia
en México, es la mas clara a través del expediente de Sevi-
lla, existe otra rama Uchu a la que hemos llamado Uchu
II. Sin embargo no hay en el expediente, mayor noticia
que un grupo de personas que presentan un memorial
en 1650, a través del protector de naturales. Ellos se lla-
man entre si “consanguineos” y tienen como denomina-
dor comun, no todos, de apellidar Uchu y residir en el
Cuzco. Como en la Cédula Real otorgada a Alonso Uchu
Inca o Alonso Atauchi Inca se declaraba por nobles a to-
dos los hijos naturales de éste, que fueron muchos, cree-
mos que los personajes que presentan el memorial son
descendientes de Alonso Uchu Inca o Alonso Atauchi,
que era hermano de Hudscar y Atahualpa.

LA DESCENDENCIA
DE FELIPE TUPA YUPANQUI

La descendencia de Felipe Tupa Yupanqui se expan-
de en Cuzco con los Quispe Uscamaita y en Pacajes con
los Cusicanqui. Esta rama se inicia con Felipe Tupa Inca
Yupanqui “descendiente” de Tupac Inca Yupanqui. En
esta rama no hay ninguna referencia a Huayna Capac,
por lo tanto viene directamente de la panaca de Tupac
Inca Yupanqui, a diferencia de la rama Uchu que proce-
de de la panaca de Huayna Capac.

El entroncamiento de la rama Quispe Uscamaita con
Tupac Inca se inicia con Felipe Tupa Inca Yupanqui el mis-
mo que enlaza la rama Cusicanqui. Segiin el expediente
de Sevilla cuando Felipe Tupa Inca Yupanqui recibio el
escudo de armas en 1545 estaba casado con Luisa Cuispi-
sica. Juan Cuyo Tupa Inca era nieto suyo, ya que en 1627
Andrés Huayna Cuyo Tupa Inca se encuentra reclaman-
do para si y para varios “consanguineos” las prerrogativas
y tratamientos especiales conferidos a su antepasado Feli-
pe Tupa Inca Yupanqui, como llevar, capa, espada y daga
por ser de “buen natural y loables costumbres como tal hijo del
Gran Tupa Inca Yupanqui”, ademas hablaba espafiol perfec-
tamente pues habia sido criado entre espafioles, y por esta
causa ya habia estado exento de pagar tributo y acudir a
mitas. El Virrey Marqués de Guadalcizar en 1627 le habia
otorgado ademds de traer espada y daga cedida con hon-
ra y defensa de su persona, obtener tratamiento especial
del corregidor en todo lo que se le ofreciere.

Podia ocupar lugares de honor en cualquier sitio en el que
estuvieren, y poder entrar en los Concejos, Cabildos y Can-

16 Ibidem.

170

Yo

cillerias reales en la misma manera que si fuera el propio rey
de Espafa, presidiendo y tomando el lugar del Rey, siendo
que el lado derecho no lo podian dar a ninguna persona que
no fuera de condicion de Virrey, presidentes u oidores. Era
también prerrogativa suya asistir a festividades religiosas de
la Iglesia catolica ocupando sitio en el presbiterio debajo de
solio real representando al Inca y también al rey de Espafa.

Fuera de ello debian recibir de las Cajas Reales to-
dos los recursos que necesitaren para “el descargo de su
real conciencia”, la unién de las dos coronas y el buen
gobierno de los Reinos de Indias y demas Sefiorios. Se es-
tablecia también de que nadie podia tomarles residencia
so pena de 20.000 pesos'.

LOS CUSICANQUI DESCENDENDIENTES
DE FELIPE TUPAC INCA YUPANQUI
EN PACAJES, LA PAZ

La primera vez que aparecen los Cusicanqui inician-
do probanza de su nobleza es en 1613, coincidiendo con
la época en que se inician las probanzas de los otros des-
cendientes de las ramas de Cuzco y de Lambayeque. Juan
Francisco Cusicanqui en 1613 era cacique del pueblo de
Calacoto y al parecer inicia la probanza para demostrar que
tenia la prerrogativa de ostentar el cargo que se veia amena-
zado por pugnas internas de poder.

En 1680 Juan José Cusicanqui, cacique titular del pue-
blo de Calacoto regresé de la mita de Potosi a donde habia
acudido llevando indios. Habfa dejado de cacique interino
a su hermano Miguel. A su regreso se encontrdé con que
Sebastian Canqui reclamaba el derecho de cacique. Am-
bos caciques solicitaron al Virrey una provisién. Ese mis-
mo ano el virrey Melchor de Navarra y Rocaful reconocio
como incas nobles descendientes de Felipe Tupa Inca Yu-
panqui a Miguel, Juan y José Cusicanqui, asi como a Alejo
y Sebastian Canqui. Lejos de apaciguar los 4nimos, la provi-
sion provocd mayor confusion. Ambos caciques Sebastian
Canqui y José Cusicanqui apelaron a testigos veteranos del
pueblo y de pueblos vecinos que al declarar que conocian
a los litigantes dijeron que José Cusicanqui y sus hermanos
Miguel y Juan eran descendientes de Juan Francisco Cusi-
canqui y Alejo y Sebastian Canqui eran nietos de de Diego
Canqui Apasa que vivié hacia 1630. En la pugna resalta la
capacidad de Sebastian Canqui en movilizar indios para la
mita, ya que en 1689 por ejemplo proporciono a las hacien-
das del espafiol Juan de Urdinsu 33 indios semanalmente,
traidos de los pueblos de Curaguara y Ulloma y en el afio
1690 entrego 5 indios cada semana a las haciendas de don

EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA'Y PERU s. XVI - XVIII



Antonio de Guzman Maldonado. En cambio se acusa a
Miguel Cusicanqui de carecer de autoridad con los indios.

En 1719 el Virrey Duque de la Plata reconocié a Juan
Eusebio Canqui como cacique gobernador con las honras
concedidas a su padre Juan Bautista Canqui como inca
noble. Juan Eusebio Canqui fue cacique hasta 1734, afio
en que se establece la modalidad prehispanica de tener
dos caciques simultineos siendo Juan Eusebio Canqui
curaca de la parcialidad Anansaya e Ignacio Canqui para
la de Urinsaya. Para aspectos legales de la administracién
colonial simplemente existian dos caciques.

;CUAL EL AFAN DE LAS PROBANZAS
DE NOBLEZA ENTRE LOS CACIQUES?

Franklin Pease (1986), y Scarlet O’Phelan (1997), en
estudios sobre caciques sostienen que la necesidad de ser
declarados “indios nobles” fue algo bastante comun entre
los caciques “nobles” que fueron reconocidos por la coro-
na espaiiola como “sefiores naturales”, con poder sobre las
tierras y los indios de ellas en el siglo XVI. Sin embargo, a
lo largo del siglo XVII, ya sea por rencillas internas o por
demasiados descendientes de un mismo tronco, se presen-
taron problemas en el reconocimiento de prerrogativas es-
peciales. Ya que los cacicazgos debian ser heredados como
los mayorazgos espafioles y en el Peru aparecian muchos
hijos legitimos y naturales que querian tener todos los mis-
mos derechos. También existia el hecho de que los corregi-
dores muchas veces suplantaban a los caciques “de sangre”
por otros a quienes querian favores por propio interés, por
lo que proliferaron quienes buscaban papeles de nobleza
y probanzas de descendientes de incas nobles o supuestos
descendientes de incas nobles que tenian por caracteristi-
ca general la de ser “pedigiiefios”. Segiin Franklin Pease
(1992) las probanzas resultaron ser instrumentos poco fia-
bles porque generalmente hay varias copias de las mismas
y van presentando errores en los nombres, y los testigos
eran escogidos por los propios interesados.

Por otro lado, la poca fiabilidad de las probanzas fue-
ron advertidas en el propio Consejo de Indias durante la
Colonia. En las ultimas paginas del expediente iniciado
por dofia Maria Joaquina Uchu Inca, que presentamos, se
muestran oficios intercambiados entre las Secretarias de
Nueva Espafia (México) y Peru, en los cuales el Consejo
de Indias se preguntaba sobre la certeza de la descenden-
cia de los interesados de los Incas emperadores del Pert,

17 AGI México 2346 s/f Art. 16.

y advertia que sus propuestas de auxilios y colocaciones
debian ser tratadas con detenimiento y circunspeccion,
puesto que en unos “dominios tan distantes del trono se podia
alegar servicios y entronques de familias no bien justificados para
solicitar premios y mercedes desproporcionadas'””. Consideraba
también el Consejo de Indias, ~haciendo referencia a una
solicitud del rebelde José Gabriel Tupac Amaru, (que apa-
rece en el expediente de México) que decia ser descendien-
te legitimo de los Incas en la Audiencia de Lima-'8, que
todo ello daba lugar a “mil supercherias y suplantaciones” y
todo era susceptible a gravisimos inconvenientes ya que se
sabia que Atahuallpa habia hecho matar a toda la nobleza.

Las consultas y proveidos que se advierten en la parte
final del expediente, incluian a la Secretaria del Pert1, sobre
Cédulas Reales otorgadas a los descendientes de los incas.
De esa manera consultada la Real Audiencia de Lima el 6
de marzo de 1798 sobre la validez de las Cédulas de los afios
1545 y 1546 por las que se concedia a los descendientes de
los emperadores Incas del Pert las gracias y privilegios y esta
no haber contestado ni favorablemente ni en contra, el fiscal
del Consejo de Indias “dudo” de la legitimidad de aquellas,
y por lo tanto en el caso de dofia Joaquina instruyo se la so-
corriese con “limitadas y particulares gracias”, lo suficiente
para poner remedio a su estrechez, pobreza y abatimiento.

QUE FUE DE LA DESCENDENCIA Y EL PODERIO
DE LOS CACIQUES EN LOS SIGLOS XIX,
XX Y XX1? EL CASO DE BOLIVIA

La respuesta en una palabra es el Mestizaje. Desde esta
perspectiva, es conocido el hecho de que las alianzas ma-
trimoniales fueron el principal mecanismo mediante el
cual se construyeron las relaciones de poder entre la nue-
va élite dominante y la antigua, entre espafioles y nobleza
indigena. La busqueda de este vinculo interesaba a ambas
partes, a los primeros para consolidar su poder espafiol y a
los segundos para conservarlo. Con esta finalidad se bus-
caron alianzas matrimoniales. El objetivo de los indigenas
era casarse con individuos de su mismo rango, y los espa-
noles eran los candidatos mas codiciados porque ocupa-
ban la cuspide de la jerarquia social. La limpieza de sangre
daba paso a la limpieza de rango. De esa forma asistimos
a la formacion de una elite colonial mestiza en la que con-
fluye el poder de los espafoles y de la nobleza indigena.
Pero la nobleza mestiza fue restringida por los espafioles
porque tenia implicaciones de poder, en ese sentido fue-

18 También se menciona salvando distancias de tiempo, que en 15 de Julio de 1604, Dn. Melchor Carlos Inca, bisnieto de Huayna Capac habia solitado

titulo de Duque o Conde con renta competente para mantenerse y un habito de Santiago, sin ningin mérito... AGI. México 2346 s/f Art.21.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

171

Yo



ron afectados también los cargos politicos del cacicazgo,
con caciques espafoles nombrados a dedo o casados con
mestizas nobles. Esta tltima manera de preservar para si
el poder, hizo que los descendientes de caciques fueran
“espafolizindose” cada vez mis. Es decir teniendo cada
vez menos sangre indigena en sus venas. Pero el mestizaje
no provoco la desaparicion y pérdida de poder de la no-
bleza, sino que este fue el pasaporte para su supervivencia
como miembros de la elite dominante durante y después
de la época colonial®. Los linajes se fueron transforman-
do con tal de perpetuarse en el poder. La estrategia prin-
cipal fue la alianza matrimonial con los espafioles. La elite
noble y los criollos pudieron perder sus privilegios socia-
les con la independencia, pero mantuvieron la propiedad
de las tierras que eran la verdadera fuente de su poder.

La presente ponencia pertenece a un estudio genea-
légico mayor que pone de manifiesto la perpetuacion
en el poder de los miembros de una misma familia a lo
largo del tiempo, es este caso es un indicador de la su-
pervivencia de los miembros de la elite mestiza colonial.
En el caso de los Cusicanqui ellos se mestizaron hasta
el punto de haberse mimetizado en la elite criolla del
siglo XX. Al presente, de 1.238 personas rastreadas en
la genealogia, solamente una lleva apellido originario,
el resto son Knaudt, Schmidt, Moravek, Ashton, Pérou,
Ostermann, del Portillo, Marquiegui, Martinez, Rivera,
Escobari, si es que no son Siaenz Garcia, Ostria Gutié-
rrez, Sdnchez Bustamante, Arana o Querejazu, apelli-
dos de reconocido prestigio social en Bolivia, pero ese
es tema de otro libro®,

Cruz Pazos Patricia “Nobles indigenas y mestizos: el acceso al poder en los pueblos de indios de la Nueva Espafia”. Trabajo de Investigacién La

nobleza Indigena de la Nueva Esparia. Andlisis de las relacionesde poder en los pueblos de indios desde una perspectiva histogiofrdfica.Dirigido por el Dr. José
Luis de Rojas. Facultad de Geografia e Historia de la Universidad Complutense, Madrid, junio 2002.

0 pe caciques nobles a ciudadanos pacerios. Ed. Garza Azul, La Paz 2011.

172

Yo

EMBLEMAS DE PODER CACICAL EN BOLIVIA Y PERU s. XVI - XVIII



SIMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD.
FIESTAS Y CEREMONIALES EN EL CHILE BORBONICO

JUAN MANUEL MARTINEZ / CHILE

...con la mayor pompa y general aplauso de estos pueblos, por
todos en circunstancia, que ha llegado a ser, este acto y demds
consiguientes funciones el pasmo y admiracién no sélo de los del
pais, sino de personas acostumbradas a ver las magnificencias

de otras cortes'.

e esta forma el Gobernador Capitan General del

Reino de Chile, Ambrosio O’Higgins informé

en carta del 11 de noviembre de 1789, al Minis-
tro del Consejo de Indias, Antonio Valdés los actos de la
Jura del Rey Carlos IV, efectuada en Santiago.

Un acto como este se convirtié en una forma de propa-
ganda del ceremonial monarquico, una representacion de
poderyla imagen dulica, que fue un sello distintivo del im-
perio espafol. El poder, que bajo los borbones en América
se mostré de manera ejemplar desplegando multiples for-
mas de representacion; fiestas de juras, ceremoniales, pro-
tocolos, fiestas patronales, entrega del sello real y el pendon,
sirvieron para proyectar aparatosos eventos donde los obje-
tos fueron portadores del poder regio, a fin de recordar la
fidelidad y vasallaje de los stbditos americanos.

Las fiestas de las juras reales fueron precisamente una
de las mejores herramientas de representar el poder de la
monarquia en sus lejanos territorios.

El reino de Chile no estuvo exento de ello, en especial
bajo la administracion borbonica, donde se celebraron
todos los eventos mondrquicos en el marco de una cre-
ciente estabilidad y desarrollo de la administracion virrei-
nal en este territorio de frontera del imperio.

La reflexion en torno a la relacién entre poder vy fiesta
no es nueva, cCOMo tampoco las investigaciones sobre las
juras reales?. No obstante es interesante detenerse sobre los
objetos materiales asociados a estos actos, en especial en
las medallas acuiiadas para dicho efecto.

En 1760, el Cabildo de Santiago, aprobé un documen-
to denominado Tabla de la Ceremonia y Etiqueta’, genera-
do a partir del protocolo seguido en la fiesta de la Jura
de Carlos III. Este documento representa el intento por
parte de una de las instituciones virreinales de establecer
una estructura predeterminada para la organizacién de
festejos, celebraciones y fiestas en general. Regulando a
los estamentos que debian participar, su protocolo, como
también la fijacién de un calendario de fiestas y quien las

I Carta de Ambrosio O’Higgins, 11 de noviembre de 1789, Archivo Nacional de Chile, Archivo Morla Vicufia, v. 6, pieza 217, foja 439.

Para el caso de Chile, ver Toribio Medina:, Medallas Chilenas, Impreso en casa del autor, Santiago de Chile, 1901; Sergio Concha Marquez de la

Plata: Jura Reales en el Reino de Chile, Memoria para optar al grado de Licenciado en Ciencias Juridicas y Sociales, Facultad de Derecho, Universidad
de Chile, Inédita, Santiago de Chile, 1990; Isabel Cruz: La fiesta, metamorfosis de lo cotidiano, Ediciones de la Universidad Catolica de Chile, San-
tiago de Chile, 1995; Juan Manuel Martinez: “Las fiestas del poder en Santiago de Chile. De la Jura de Carlos IV a la Jura de la Independencia”,

en Arte y Crisis en Iberoamérica, Segundas Jornadas de Historia del Arte, RIL Editories, Santiago de Chile, 2004.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La Tabla de Ceremonias y Etiqueta del Cabildo de 1760, se encuentra en el Archivo Nacional de Chile, Fondos Varios.

173

Yo



debia solventar. Revisando las actas del cabildo de San-
tiago, correspondientes al siglo XVIII se hacen presentes
un sin numero de fiestas, como también los consiguientes
problemas de orden publico, de protocolos y econdmicos
generados por la realizacion de estas.

Las fiestas de juras, convocadas por el poder civil, a fin
de exaltar la figura de la monarquia y su continuidad, te-
nian como un elemento central la utilizacion del retrato del
monarca, haciendo de esta manera presente su figura en los
territorios americanos. No contando con la presencia fisi-
ca del rey a la hora de la jura, se le sustituia simbdélicamen-
te por los simbolos de su poder, el pendén y su retrato, los
cuales eran objetos de veneracién. Seguin la Tabla de la Ce-
remonia y Etiqueta esto se expresaba de la siguiente manera:

Desde el dia de la jura se ponen bajo el dosel en el tablado en
que estd se hizo los retratos de los REYES, y en las noches de
luminarias se encienden en él, numero competente de luces ...
siguiendo a esta las tres noches de fuegos, tres de carros, tres

de comedias, y otras diversiones, y a todas ellas asisten la Real

Audiencia y Cabildo...*

En las juras reales el retrato fue transformado en bus-
to, el cual fue plasmado en monedas y medallas. Un sim-
bolo del poder politico y por cierto también econémico,
que reafirmaba el prestigio de la monarquia hispanica.
En este sentido, las monedas y medallas se convirtieron
en piezas de ficil difusion e instrumentos de propaganda
politica y cuya finalidad fue la conmemoracién de aconte-
cimientos politicos, sociales, culturales, religiosos y de la
vida publica, a los que se les confiere una dimensiéon de
documento histérico’. En las juras reales las medallas y
monedas se lanzaban al ptblico, lo que constituia una cos-
tumbre, las que ademads se repartian en las diferentes cor-
poraciones y estamentos de la sociedad virreinal.

No cabe duda que monedas y medallas fueron el vehi-
culo de propaganda mas efectivo que tuvo la monarquia
hispana hacia sus nuevos territorios indianos. Fueron el
retrato real, las alegorias y emblemas imperiales, los que
dominaron los disefios de monedas en oro y plata durante
los siglos del virreinato americano. Asi como lo realiza-
do por el imperio romano, que hizo visible el poder del
César y sus instituciones a través de su monetario en los
lejanos dominios, la figura del rey hispano se esparcid
por todo su extenso dominio americano, con un mismo

4 En Tabla de Ceremonias y Etiqueta del Cabildo, op. cit., foja 5.
5

Cddiz, 2008, pag. 1144.
6

Nacional d’Art de Catalunya, Barcelona, 1998, pag. 90.
174

Qe

mensaje: la devocion y fidelidad a un tnico soberano y a
sus instituciones imperiales.

En este sentido las primeras acufaciones en Chile se
realizaron en el contexto histérico y politico del dominio
de lamonarquia absoluta de los Borbones. Las acufiaciones
realizadas en la Real Casa de Moneda de Santiago de Chile,
desde 1749 hasta 1817 acufiaron monetarios con las efigies
de Fernando VI, Carlos III, Carlos IVy Fernando VI, confi-
gurando una galeria notable de retratos reales borbénicos.

Estas monedas tuvieron como finalidad dar cuenta de
la autoridad politica de una nacién, en cuyo eje estaba el
monarca, centro del poder y majestad absoluta, maximo
exponente del Estado. El retrato acufiado en la superficie
material de cada pieza representaba la imagen del monar-
ca, que con sus inscripciones reflejaba y daba cuenta de
un simbolo de prestigio. El oro y la plata no sélo irradia-
ban su color material, sino la imagen 4ulica del rey hacia
sus stubditos y al mundo conocido hasta ese momento.
El imperio espafiol recogié una de las tradiciones clasicas
fundamentales de la imagen real, la imago regis®. Fue el
anverso el espacio elegido en la moneda para que la figu-
ra del monarca desplegara todo el aparato de atributos,
que finalmente se sintetizé en la acufiacion. Parte de estos
atributos fue la leyenda, inscripciones latinas que enmar-
caban de manera circular el busto del soberano, dando
cuenta de su nombre y demas titulos honorificos, resaltan-
do que su poder provenia por la gracia de Dios.

La continuidad dinastica era vital para la estabilidad
imperial, es por eso que a la muerte del soberano se hacia
urgente distribuir la imagen del nuevo monarca, en espe-
cial para las nuevas acuflaciones monetarias.

No so6lo en la metrépoli existia urgencia, en los territo-
rios indianos era fundamental hacer presente esta conti-
nuidad. La premura por obtener con prontitud el nuevo
retrato para acufar las emisiones con la imagen del mo-
narca, se convirtié en un problema de estrategia politica
para conservar la estabilidad del dominio politico y eco-
nomico de Espaia a nivel mundial. Si esto no sucedia,
debido a la distancia del territorio virreinal con respec-
to a la corte, las casas de monedas indianas ocupaban el
anterior retrato, sélo cambiando su titulo por el nuevo
monarca, validando asi la moneda y configurando el con-
cepto de un soberano comun y permanente.

El primer monarca retratado en Chile en moneda de
circulacion masiva fue Fernando VI, quien reind entre

Mercedes Marcos Balduque: “La medalla de proclamacion y jura de los reyes de Espaiia en la ciudad de Cddiz”, en XIII Congreso Nacional de Numismdtica,

Anton Rafael Mengs (1728-1779), Catlos 111, lo nombré primer pintor del Rey, en Marta Campo et al: La imatge del poder a la moneda. Museu

SIMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD



1746 a 1759. La celebracion de la jura real a este nuevo
monarca se realizo en Chile a comienzos de 1748. Al afio
siguiente se acuii6 la primera moneda con la ceca de San-
tiago de Chile, su primer grabador fue Manuel de Ortega
y Balmaceda, junto al ensayador José Larrafieta, que habia
aprendido el oficio de Joseph Saravia, quien fallecié al poco
tiempo de haber llegado al pais. En estas acufiaciones se
demostré el poder imperial claramente visible en la icono-
grafia utilizada, la que fue parte de un programa imperial.

En cuanto a la primera medalla (Fig. 1), fue la realizada
para la jura a Carlos I11. En el expediente sobre lo sucedido
en esta fiesta da cuenta de la siguiente forma del evento:

..levanté la voz el dicho muy ilustre sefior Presidente, gober-
nador y capitdn general, y por tres veces juré y aclamé al rey
nuestro sefior D. Carlos 111, empuiiando y batiendo el real es-
tandarte, a que respondieron uniformes las voces y aclamacion
del pueblo que en repetidos vivas significaban las expresiones
de amor y alborozo con que su lealtad se complacia hasta lo
sumo de wver ascendido al trono de la monarquia un rey tan
deseado no menos que amable de sus sibditos y vasallos, cu-
yas wvoces y expresiones se aumentaron a lo sumo cuando se
les mando arrojar cantidad de dinero en distintas monedas
acuiiadas en esta real casa, repartiéndose asimismo bellas
medallas de plata de valor de un peso gordo, en que estaba
por un lado esculpido el retrato de Su Majestad reinante imi-
tado en todo perfectamente, en el otro reverso esculpidas las

armas de esta ciudad entre las dos columnas de Hércules....”

El disefio de esta pieza respondia a las convenciones de
los grabadores de las reales casas de monedas. En su anver-
so el retrato del Rey con su nombre y al reverso la alegoria,
en este caso el escudo de la ciudad de Santiago entre las
columnas de Hércules y mas abajo un corazén flamante o
ardiente colocado sobre un ara, sobre ¢él, el apellido del gober-
nador del reino, AMAT vy la leyenda en latin :“OPTIMO
IMPERATOR, JUSJURANDUM, SENATUS, POPU-
LUSQUE CHILENSIS”.

La idea del origen del disefio de esta medalla la encon-
tramos en un informe de 1771 del Tesorero de la Casa de
Moneda, Francisco de Garcia de Huidobro, Primer Mar-
ques de Casa Real, al Gobernador Juan de Balmaceda y
Zenzano, dando cuenta que:

Tiene a su direccion (el grabador) y para su total alivio un ofi-
cial llamado Agustin Tapia, a quien libré titulo en diex de abril
de mil setecientos setenta que es lo que presento en debida for-

ma, y le asigné trescientos pesos de salario en atencién al mérito

1

por José Toribio Medina, Medallas Chilenas, op. cit., pag. 30.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 1
Anverso
Medalla conmemorativa a la Jura a Carlos IlI
en la ciudad de Santiago de Chile

Agustin Tapia

1760

Capitania General de Chile

Real Casa de Moneda de Santiago de Chile
Plata acufiada,

Coleccion particular.

Fig. 2
Anverso
Medalla conmemorativa a la Jura a Carlos IV

en la ciudad de Santiago de Chile

Rafael Nazabal

1789

Capitania General de Chile

Real Casa de Moneda de Santiago de Chile
Plata acufada, 43 mm @

Coleccion Museo Historico Nacional, Cat.3-6686

Expediente sobre la fiesta de Carlos III, Jeronimo Ugarte escribano de gobierno, Luis Luque Moreno, escribano real publico, Santiago 1761, citado

175
Yo



que adquirié de aprendiy a su notaria y distinguida habilidad
que hizo patente aun antes de tener ocupacién en la Casa y
en circunstancias que siendo preciso para la jura de nuestro rey
y sefior D. Carlos I1I (que Dios guarde) repartir medallas de
su efigie, y no habiendo en esta ciudad quien para desempeiio
de este asumpto hiciera la matriz, la sacé y formé al referido
Tapia por una medalla hecha en Lima que para este efecto le
suministro el excelentisimo sefior D. Manuel de Amat, virrey
actual de estos reinos y entonces presidente, gobernador y capi-

tdn general de este’.

El 28 de marzo de 1789 lleg6 a Santiago, la Real Cédula
informando de la muerte de Carlos III y el advenimiento
al trono de Espafa Carlos IV. Dicha Real Cédula ordena-
ba realizar las exequias por el difunto soberano. En Chile
gobernaba Ambrosio O’Higgins después de realizar los lu-
tos por Carlos III. E1 22 de julio de 1789, O’Higgins dispu-
so que comenzaran los preparativos para la jura. Uno de
los documentos que da cuenta de la organizacién de esta
fiesta fue la Certificacion de los Escribanos Juan Jeronimo
Ugarte y Andrés Manuel de Villareal, donde se precisé la
acufacion de una medalla.

Reverso

Medalla conmemorativa a la Jura a Carlos IV

en la ciudad de Santiago de Chile

Rafael Nazabal

1789

Capitania General de Chile

Real Casa de Moneda de Santiago de Chile
Plata acufiada, 43 mm &

Coleccion Museo Histérico Nacional, Cat.3-6686

Citado por Medina en op. cit., pag.3.
Citado en op. cit., pag. 36.
Citado en op. cit. pag. 41

rico Nacional de Chile.

176
Yo

Que ante todas cosas se entregan d la persona comisionada
que, segin costumbre, ha sido el corregidor 6 alguna otra del
benepldcito del muy ilustre sefior Presidente, seis mil pesos de los
ramos de propios, que deben costear estas funciones... con la ad-
vertencia de incluirse en esta suma la de mil y quinientos pesos
que se han de acuiiar en medallas, en que por un lado se graba
la efigie del Rey y por el otro las armas de la ciudad y algunos
otros jeroglificos, y en la circunferencia de ambos los lemas corres-

pondientes para botar al piblico el dia de la jura... °

La fiesta de Jura de Carlos IV, segin los informes
tanto del Cabildo, de la real Audiencia como del mis-
mo Gobernador del reino fue la mas lujosa antes vista
en Chile, con la novedad de incluir a los indigenas a
dicho acto, por lo que se invité a cuatro caciques mapu-
ches para que juraran lealtad al rey. (Fig. 2).

...fue innumerable el concurso del pueblo que sin cesar rodeaba
la plaza, llevado, al parecer, mds que de todo, de la curiosidad de
examinar los retratos de los soberanos, hacia el tablado iban “El
acompaiamiento en este caso era tinicamente del Cabildo, de
los cuatro butalmapus 6 gobernadores indios, de la Real Audien-
cia y del sefior Presidente” que por supuesto “d quien como d los
demds personas de él, se les tenia preparados sillas y bancos, con-

forme d la distincion que sobre esto correspondia d cada uno'.

En el acto el escribano leyo la real cédula, mientras
se les traducia a los cuatro butalmapus, quienes se arro-
dillaron y juraron lealtad, entre los cuales se contaba;
Ramoén Udalevi, por el gobernador y butalmapus de la
costa de Arauco; Francisco Marilevi de los llanos, Fran-
cisco Curilemu de los llanos Quechereguas y Bernando
Caullan de los pehuenches.

(Fig. 3). Esta presencia indigena se vio reflejada en
una de las medallas ya que en uno de los reversos apa-
rece la imagen de indigenas con la leyenda “HIGINIUS
PREFECT.CHIL.PROCL AMAVIT.IMPERIUM ET OBTU-
LIT HOMAG.POPUL AUST. -OMNIBUS CLEMENS-"
(O’Higgins, Presidente de Chile verificé la proclamaciéon
y obtuvo el homenaje del pueblo austral -Clemente de
todos-) Que sin duda alude a la paz obtenida a través
de parlamentos con los pueblos indigenas al sur del Bio-
bio, frontera del imperio, gracias a las gestiones politicas
del Gobernador O’Higgins, en cuanto a dominar a la
totalidad del territorio del Reino, lo que posteriormen-
te le ayudo a su nombramiento como Virrey del Pera'’.
Para esto O’Higgins se preocupd de difundir en la cor

Su autor fue el grabador de la Casa de Moneda de Santiago, Rafael Nazabal, medalla de plata, 43 mm.@, Gabinete Numismatico, Museo Histo-

SIMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD



te los fastos de esta jura, a través de variados documen-
tos'2, como también mandar a acufar piezas en oro:

Acompaiio a V.E algunas de las medallas alusivas a estas
fiestas de la ciudad y de los butalmapus, que se han repartido a
los sujetos mds visibles y pueblos de este reino para noticia de la
posteridad y para que si hubiere de hacer V.E. conversacion de
estas ocurrencias al ey y reina, nuestros sefiores, pueda ponerlas
a la vista muestras de ellas decorosas a sus reales manos las de
oro que hice grabar de mi particular, por ser este metal el mds
precioso y principal producto de este pais, uno de los mds flore-
cientes de sus vastos dominios en que he tenido el honor de pro-

clamar el amable nombre de tan grande monarca..."?

No se hizo esperar la respuesta desde el palacio de Aran-
juez, el 8 de marzo de 1790 a través del Conde Pedro Lopez
de Lerena y de Cuenca, ministro del Rey:

Por la carta de U.S. de 11 de noviembre préximo pasado...
y relacién que acompana, se ha enterado el Rey con mucha
satisfaccion de la solemnidad con que se celebré en esa ca-
pital el dia 3 del mismo la proclamaciéon de S.M., d la que
concurrieron los gobernadores de indios de las fronteras de ese
reino. Y al propio tiempo se han recibido las medallas que

U.S. remite alusivas d ese acto...'*

La llegada de Fernando VII como nuevo rey en 1808,
estuvo ensombrecida por los hechos que ocurrian en Eu-
ropa, si bien es cierto se verificé su jura en varias ciudades
de Chile estas no tuvieron la pompa que tuvo la de su
padre. El 6 de octubre de 1814, ya avanzado el proceso
de emancipacion y Chile convertido en un territorio de
guerra, las tropas a cargo de Mariano Osorio, junto con
su estado mayor, entraron en Santiago donde fueron salu-
dados por la poblacion, en el marco de una ciudad enga-
lanada que recibia al enviado del Virrey de Abascal a fin
de restaurar el poder del amado Fernando VII en Chile.

El triunfo de las tropas del Virrey motivo aparatosas
fiestas, tanto en las distintas ciudades de Chile como en
Lima. Osorio como nuevo gobernador, utilizd en forma
inmediata todos los medios de propaganda a su alcan-
ce a fin de hacer saber a los habitantes de este territo-
rio que se debia fidelidad al rey de Espaia.

12° Noticia de las funciones ejecutadas en la M. N. y M. L. ciudad de

Santiago de Chile, por orden de su Presidente y Capitdan General
Don Ambrosio O’higgins de Vallenar, con motivo de la procla-
macion del Sefor Rey Don Carlos IV, citado en Medina, op. cit.,
pag. 40.

Citado en op. cit., pag. 39.

Op. cit., pag. 43.

13
14

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Fig. 4
Anverso

Medalla conmemorativa a Santiago Reconquistado
1814

Ignacio Fernandez Arrabal

Capitania General de Chile

Real Casa de Moneda de Santiago de Chile
Plata acufiada, 46 mm &

Coleccion Museo Histérico Nacional, Cat.3-1953

Fig. 5
Reverso

Medalla conmemorativa a Santiago Reconquistado
1814

Ignacio Fernandez Arrabal

Capitania General de Chile

Real Casa de Moneda de Santiago de Chile

Plata acufiada, 46 mm &

Coleccion Museo Histérico Nacional, Cat.3-1953

177

Yo



(Fig. 4) El mismo Osorio mando a acufiar una me-
dalla conmemorativa que sirviera no solo para recordar
la gesta de la restauraciéon monarquica, sino también de
premiar a quienes participaron en los acontecimientos, y
a los distinguidos vecinos de la ciudad. En el nuevo pe-
rivdico del gobierno, del 8 de diciembre de 1814, se lee:

Con esta fecha el sefior general en jefe del ejército real coronel
D. Mariano Osorio ha mandado acufiar competente nitmero
de medallas de plata para que, repartidas entre los héroes que
conquistando a Chile le volvieron su libertad y su honor, sirvan
de eterno monumento que acredite sus esfuerzos y conserve la
memoria de tan glorioso suceso. Ellas tienen en el anverso el re-
trato de nuestro amado soberano con SANTIAGO RECON-
QUISTYADO EN 5 DE OCTUBRE DE 1814. Este pre-
mio serd un poderoso estimulo para que todos los fieles vasallos
de su Majestad aspiren a merecer por acciones brillantes de
fidelidad y valor iguales trofeos que los hagan recomendables d

las generaciones venideras y dignos de honor d las presentes®.

Op. cit. pag. 79.

El autor de esta medalla, acufiada en la Casa de Mone-
da de Santiago de Chile, fue Ignacio Fernandez Arrabal®,
prodigo en acufaciones que en forma de emblemas ho-
menajeaban a la monarquia (Fig. 5).

Las fiestas que se celebraron durante el virreinato fue-
ron concebidas con un profundo contenido politico y
utilizadas como mecanismos de dominacién y asimilacién
de los indigenas a través del asombro, como también de
la poblaciéon mestiza y criolla. En el caso de la elite, no
se puede olvidar que antes del proceso de independencia
este grupo transitd dentro de los pardmetros del Antiguo
Régimen, donde el concepto del fiel subdito implicaba
un elemento central en la vida virreinal, que unificaba
la lealtad politico y religiosa al imperio y por sobre todo
a la figura del rey. Esta cultura visual producida en las
postrimerias del imperio espafiol en Chile, plasmo una
imagen del poder en monedas y medallas, las que se con-
virtieron en pequefios monumentos que exhiben la me-
moria del poder y la fiesta.

Nacié en Cddiz en 1762, ingresé a la Casa de Moneda de Santiago en calidad de aprendiz de tallador en 1798 a raiz de la muerte de Rafael de Nazabal. El

gobernador del reino, Joaquin del Pino, lo nombré en 1799, tallador mayor, puesto que le fue confirmado en 1801. Realizé multiples trabajos, donde cabe citar

la medalla a Joaquin del Pino, la reconquista de Buenos Aires y la de Santiago Reconquistado en 1814, ademds se hizo cargo de los trabajos arquitecténico para

finalizar las obras de la Casa de Moneda. Huyo a Lima después de la batalla de Chacabuco en 1817, regresando con la expedicién militar de Osorio, con la victoria

patriota en Maipti en 1818, Ferndndez regresa definitivamente al Perii. Ver Medina, José Toribio: Las Monedas Chilenas, Impreso en casa del autor, Santiago de

Chile, 1902, pag. 300 y Las Medallas Chilenas, op. cit., pp. 405-411.

178

Yo

Rosa Maria Acosta: Fiestas Coloniales Urbanas (Lima, Cuzco, Potost), Otorongo Producciones, Lima, 1997, pag. 37.

SIMBOLOS DE LEALTAD Y FIDELIDAD



EL INCA BARROCO: LOS ORIGENES DE LA POLITICA
NEOINCA DEL SIGLO XVII

CARLOS ESPINOSA FERNANDEZ DE CORDOVA / ECUADOR

a mafiana del afio nuevo 1667 en el norte de la

Real Audiencia, se acercaba en mula al pueblo

indigena de San Pablo, un tal Alonso Florencia
Inca. A las afueras de San Pablo atravesé por arcos deco-
rados con flores y fue recibido por cientos de indigenas
vestidos a la usanza antigua que portaban figuras panto-
mimicas del “Inca y la Palla”. Los caciques del corregi-
miento de Otavalo (en el que estaba ubicado San Pablo)
y los sacerdotes franciscanos de las doctrinas circundan-
tes lo recibieron con reverencias. Alonso Florencia Inca
les proclamé que era descendiente del conquistador
Martin de Florencia y del Inca Huascar y que habia ve-
nido a conocer las tierras conquistadas por sus antepa-
sados y que pronto recibiria una “gran comodidad”, la
vara de alcalde mayor de la provincia de Quito. El dia
siguiente Alonso Florencia Inca fue recibido en Ibarra
(sede del corregimiento de Ibarra) por cientos de indige-
nas que también realizaron “visajas antiguas”.

En Ibarra, Alonso Florencia Inca se posesiond como
corregidor, cargo al que habia sido nombrado por la Au-
diencia de Lima'. En Ibarra mostraba en su casa un lienzo
con un arbol genealdgico o un retrato del Inca en el que
aparecia como descendiente incaico. A los cabildantes de
Ibarra les molestaba que Alonso Inca pasara por alto la
sociabilidad con ellos y en vez se reuniera frecuentemen-
te con los caciques de los pueblos indigenas vecinos que
lo proclamaban “Rey de los Indios” e intercambian con
¢l dadivas como camisetas collas decoradas con figuras.

Los cabildantes criollos de Ibarra no tardaron en acu-
sar a Alonso Florencia Inca de ser el foco de “ceremonias
de adoracion” como besarle las manos, y de “revivir las
memorias del pasado”, en pocas palabras, de idolatria,
lo que provoco un proceso en su contra dirigido por la
Audiencia de Quito. No obstante, dos testigos dejaron
deslizar un hecho que contradecia las alusiones a la ido-
latria: “la sacada del inca y la palla” se hacia en las fies-
tas reales. Se referian a las fiestas reales que celebraban
el nacimiento, coronacién y muerte de los reyes espafio-
les y no los antiguos incas.

Tras solo tres meses en su cargo, Alonso Inca fue de-
tenido y reenviado a Lima bajo custodia. Sorprendente-
mente, la Audiencia de Lima no vio nada extrafio en el
comportamiento de Alonso Florencia Incay poco después
fue nombrado como corregidor en Chile.

;Como leer este incidente tan extrafio como finalmente
inocuo, en el sentido de que no se materializé una rebelion
que pudiera haber amenazado el poder colonial? Sin duda
se podria interpretar esta manifestacion temprana de politi-
ca neo-inca como un ejemplo dramatico de resistencia anti-
colonial inspirada en una cultura andina auténoma, pero
mas bien me detendré en la infidencia de los testigos que
vincularon el suceso con las fiestas reales, para leer este in-
cidente como una expresion de la cultura politica barroca.

En ese caso resulta indispensable definir qué es el ba-
rroco y si cabe invocarlo para entender comportamientos

La fuente primaria para el incidente son los “Autos de Oficio de Mandato de los sefiores presidentes y oidores de la Real Audiencia de Quito sobre

los Procedimientos de Don Alonso de Arenas Florencia Inca Corregidor de la Villa de San Miguel” festejos que le han hecho los gobernadores y

caciques de esta provincia, afno 1667, Rebeliones, caja 1, Archivo Nacional, Quito.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

179

Yo



sociales y la instrumentalizacién de expresiones artisticas
para construir relaciones de poder o para impugnar el po-
der. El barroco generalmente se ha definido como estilo
artistico, arquitecténico o literario, es decir, como una
estética marcada por la exuberancia, la complejidad, el
movimiento, la alegoria, la emotividad, la subjetividad, re-
presentaciones multimedia, la interaccion entre imagenes
fisicas y mentales y la pedagogia visual’.

Pero también se ha visto al barroco en términos mas
sociologicos como cultura, ethos, o incluso como un tipo
de sociedad, por ejemplo, la “ciudad barroca” de Lewis
Mumford. Recordemos algunas de las definiciones con-
sagradas del barroco como ldgica socio-cultural. Santia-
go Sebastian vio al barroco como la propaganda fide de la
Contra-reforma, mientras José Antonio Maravall lo defi-
ni6 como una cultura de masas dirigida desde las elites
y que sirvié a las monarquias del siglo XVII para conte-
ner las transformaciones igualitarias e individualistas
anunciadas por el Renacimiento’. Lezama Lima, insigne
escritor cubano, se refirio al barroco americano como
un “arte de contra-conquista”, producto de un mestizaje
que re-significaba los cdnones europeos desde adentro.
Luego, en el momento Posmodernista, cuando retorna
con fuerza la figura del barroco, el fildsofo ecuatoriano/
mexicano Bolivar Echeverria entendio la cultura barroca,
no sé6lo como un arte heterodoxo producto del mestiza-
je, sino como una version alternativa de la modernidad
que amortigud las fuerzas impersonales del naciente mer-
cado en nombre del valor de uso®.

Me apoyaré en los siguientes conceptos: arte propagan-
distico al servicio de la Iglesia o el absolutismo, cultura mes-
tiza y modernidad alternativa para interpretar el incidente
neo-inca mencionado anteriormente y, en general, para
determinar hasta qué punto se pueden entender ciertas
formas de conciencia y agencia indigena dentro del orden
colonial andino del siglo XVII como producto del barroco.

EL INCA BARROCO

Existio una estrecha relacion entre los rituales del inci-
dente neo-inca bajo cuestién con las entradas triunfales,
fiestas reales y ritos de besamanos de la época colonial, es
decir, con el programa propagandistico del barroco, vin-
culado a lo que podria denominarse “estado absolutista”.

Como sefalaron varios testigos, las entradas de obispos y
funcionarios reales era uno de los modelos para las festivi-
dades con las que se recibi6 en el norte de la Real Audiencia
de Quito a Alonso Florencia Inca. En el orden colonial Ha-
bsburgo, cuando arribaba una nueva autoridad (el virrey,
obispo, corregidor etc.) a la urbe donde habia sido asigna-
do, era recibido a las afueras por el cabildo y los diversos
miembros de la comunidad politica, entre ellos los indios.
Era comun que se colocaran arcos triunfales y que la figu-
ra pantomimica del Inca, representando a los indios, o a
la ciudad, se presentara en la recepcion. El rol de la figura
del Inca en el formato de la entrada era logico si considera-
mos que la entrada no solo expresaba el reconocimiento a
la nueva autoridad, sino que visualizaba los fueros locales.

A mids de la entrada, otro modelo barroco para las
festividades con las que se recibié a Alonso Inca eran las
fiestas reales. Con todo su despliegue multimedia, teatro,
musica, poesia, y arquitectura efimera, las fiestas reales en
el siglo XVII celebraban la coronaciéon del nuevo rey o el
nacimiento de su sucesor. Como mencioné anteriormen-
te, dos de los testigos en el juicio en contra de Alonso
Inca, afirmaron que las festividades con las que se aclamo
a Alonso Inca como “Rey de los Indios” eran tomadas de
las fiestas reales. Se referian, por supuesto, no a las ceremo-
nias incaicas prehispanicas sino al ceremonial monarquico
colonial. En las fiestas reales en todo el virreinato peruano
(Potosi, Cuzco, Lima) en el siglo XVII, los personajes de-
nominados reyes incas se insertaban en representaciones
pictdricas y teatrales que hacian eco a la propaganda mo-
narquica habsburga. Como figuras pantomimicas o retra-
tadas en cuadros expuestos en las plazas como en Lima en
1666, las figuras de reyes incas generalmente funcionaban
como personificaciones barrocas, que representaban a la
localidad o a la “nacién de los indios™. Transferian signos
de sumision como llaves de la ciudad o laureles al retrato
del monarca espafiol para simbolizar la lealtad que se debia
al rey. Si bien no han sobrevivido en Quito representacio-
nes del contrato entre el Inca y el rey espafol, si hay un re-
trato de Atahualpa de principios del siglo XVIIIL.

Existia en estas representaciones coloniales del Inca
una confusién entre pasado y presente. Simultanea-
mente, el Inca personificaba a la “republica de los in-
dios” de la época colonial (el presente) y escenificaba
un apoécrifo contrato histérico (ubicado en el momento
de la Conquista) en el que el Inca, en nombre de sus

Santiago Sebastidn, Contrarreforma y Barroco. Editorial Alianza, Madrid 1989.

José Antonio Maravall, Culture of the Baroque, Analysis of Historical Structure. University of Minnesota Press, Minneapolis 1986.

4 Bolivar Echeverria, La Modernidad de lo Barroco. Editorial ERA, México, D.F. 1998.

Norman, 1975.

180
Yo

Para las fiestas reales en Lima en esos afios ver Josef de Mugaburu, Diary of Lima, traduccion de Robert Miller, University of Oklahoma Press,

EL INCA BARROCO: LOS ORIGENES DE LA POLITICA NEOINCA DEL SIGLO XVII



subditos, reconocia al rey espafiol a cambio del recono-
cimiento de sus fueros.

En el siglo XVII, la imagen de un apdcrifo contrato
entre el Inca y el monarca espafiol reemplazé dentro de la
memoria colectiva a la realidad histérica de la conquista
violenta. El pasado se re-inventod con tres fines. Primero,
para adecuarlo de manera retroactiva a la doctrina oficial
de fines del siglo XVI de que la incorporacién de pue-
blos paganos al imperio espaiiol debia ser pacifica y con-
sentida. Segundo, para servir como metifora del modelo
contractualista del poder colonial en el que los subditos
organizados en grupos corporativos servian al monarca a
cambio de que éste les retribuyera con la ratificacion de
sus fueros. Tercero, para respaldar intentos reformistas de
mejorar la condicién de los indigenas con el argumento
de que al haber sido voluntario el reconocimiento por par-
te del Inca al rey espafiol, los indigenas no habian cedido
sus derechos jurisdiccionales y propietarios.

Mass alla del contrato entre el Inca y el rey espaiol,
que se representaba en todo el virreinato peruano, se es-
cenificaba en las fiestas reales en Quito, la conquista in-
caica de la zona de Quito. Esta se presentaba como una
batalla teatral en la que la figura del Inca acompanado
por ejércitos de naciones amazonicas y representado por
un descendiente de Atahualpa vencia y degollaba una
reina local, la Reina de Cochasqui. Pareceria tratarse de
una tradicion autéctona, producto de la transmision de
una memoria generada en la época prehispdnica, en el
momento de la conquista incaica, hacia el presente co-
lonial. Pero no debemos abstraer la escena del programa
retérico de las fiestas reales. Dentro del contexto de las
fiestas reales, la escena de la conquista incaica de Quito
funcionaba como emblema de los servicios que los des-
cendientes de los incas brindaban al rey espafol. Segun la
doctrina del preparatio evangelii, el imperio inca se formé
para facilitar la posterior conquista y evangelizacion de los
indigenas andinos por los espaiioles. Los descendientes de
los incas, en el caso de Quito, se trataban de descendien-
tes de Atahualpa que constantemente invocaban los servi-
cios que habfan prestado al rey para recibir recompensas.
[Qué explica, en cambio, la figura apocrifa de las hues-
tes amazénicas del Inca? Desde el cristianismo, el pasado
incaico y la frontera pagana de Quito estaban ubicados
en el mismo tiempo historico: la gentilidad.

Al revisar estas representaciones que entrelazaban el
rey espaol al Inca, llama la atencién que la propaganda
politica barroca no construia en sentido estricto un po-
der absoluto, sino un modelo de monarquia limitada o

6

contractual en la que el rey compartia su poder con una
serie de corporaciones auténomas que gobernaban la
conducta de los sujetos a su cargo, incluyendo la Iglesia,
las 6rdenes religiosas, el cabildo, las universidades, las co-
fradias y los cacicazgos. Es a esto a lo que el historiador
espafiol Alejandro Caneque se refirié cuando postuld la
ausencia de estado en la época colonial®. En otras pala-
bras, no hay que ver al barroco como propaganda de la
monarquia absoluta, sino como un medio para construir
una monarquia “compuesta” que reconocia una diversi-
dad de jurisdicciones y derechos. Es quizis por esto que
eran escasas las representaciones de los reyes espafioles y
que son muy pocas las que han sobrevivido.

Pero este mismo modelo corporativista de gobierno
que asociamos al barroco giraba en torno al rey como ar-
bitro, lo que suscitaba la cultura cortesana resaltada por el
gran libro de Eugenia Bridhikina, Teatrum Mundi’. Si bien
el cuerpo politico estaba compuesto de grupos funciona-
les con sus fueros, el rey era el arbitro del privilegio y la
proximidad al rey finalmente determinaba la posicion del
sujeto dentro del orden socio-politico. Dentro de estos pa-
rametros no sorprende que Alonso Florencia Inca prome-
tia a los caciques de la Real Audiencia de Quito con viajar
a Espania donde “su pariente”, el rey, le iba a conceder una
jugosa pension, convalidar los titulos de propiedad indi-
genas y nombrarlo “alcalde de indios” de la provincia de
Quito. Si bien su condicién como Inca era heredada por
linaje, era el rey quien le debia nombrar su lugar-teniente.

HEGEMONIA O RESISTENCIA

;Cudn creible para los caciques e indigenas quitefios
era una utopia que se basaba en la supuesta benevolencia
del rey espafiol y en una imaginaria cercania, una relacién
de leal vasallaje, entre el Inca y el rey espafiol? ;Era creible,
en otras palabras, que el rey iba a nombrar a Alonso Flo-
rencia Inca su lugar-teniente y que desde su elevado cargo
éste iba a brindar proteccion a los caciques e indigenas? Los
caciques y, en menor grado, los indigenas estaban sujetos
a una socializacion que transmitia valores que hacian reco-
nocibles tales expectativas. Las fiestas reales escenificaban
una estrecha relacién contractual entre un Inca y el rey
espafiol, mientras el régimen de concesion de privilegios
a descendientes de los incas generaba la esperanza de que
el rey iba a otorgar importantes cargos a los descendientes
de los incas. Asimismo, el cacicazgo y la encomienda real
apuntaban a un régimen de colonialismo indirecto en el

Alejandro Caneque. The King’s Living Image: The Culture and Politics of Viceregal Power in Colonial Mexico. (New World in the Atlantic World.) New

York: Routledge 2004. También ver en Michel Foucault, Seguridad, Territorio, Poblacién, Editorial FCE 1978.
7 Eugenia Bridikhina, Teatrum Mundi, Entramados del poder en Charcas Colonial. Plural editores, IFEA, La Paz 2007.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

181

Yo



que el rey espafiol gobernaba la republica de indios a través
de autoridades indigenas sin la mediacion de los criollos.

El rol de la socializaciéon colonial en la propagacion de
valores que hacian creible la utopia neo-inca nos condu-
ce a una sorprendente conclusién. Fue la socializacion en
la cultura politica barroca que generé la politica neo-inca
que aparece a mediados del siglo XVII y llega a su culmen
a fines del siglo XVIII en Peru. Esta no era producto de
una cultura indigena autonoma o de una remota memoria
benigna del imperio inca que se remontaba a la época pre-
hispanica, sino de las formas politicas y estéticas barrocas.

BARROCO Y MODERNIDAD

JEs posible leer en las formas culturales asociadas a
este incidente que nos concierne una modernidad alter-
nativa! La figura de un “pacto de tributos” en el que un
rey benévolo promete salvaguardar los privilegios indige-
nas a cambio de lealtad apuntan a una economia moral
que buscaba suavizar las fuerzas de mercado ya presentes
y sujetarlas al control social. Asimismo, el dispendio ba-
rToCO, que tanto contrasta con la ética econdmica protes-
tante, era una forma de construir poder tanto a nivel de
la autoridad mondrquica como a nivel cacical. Pero tal
como sugiere la teoria del “barroco como modernidad
alternativa”, la amortiguacion de las fuerzas del mercado
no significaba que estas se anulaban totalmente. Si bien
Alonso Florencia Inca intercambia dadivas con los caci-
ques quiteflos para construir relaciones de vasallaje, los
panos de lana de oveja que se producian en los obrajes de
Otavalo eran rematados en el mercado convirtiéndose en
valores de cambio capitalistas. Ademas el pacto de tribu-
tos se estaba desgastando porque los criollos cada vez mas
adquirian tierras pertenecientes a los indigenas a través
de una “acumulacién primitiva”. Con ello los indigenas
no solo que perdian sus tierras sino que ya no podian pa-
gar la totalidad de los tributos que debian al rey espaiol.

BIBLIOGRAFIA

Bridikhina, Eugenia, Teatrum Mundi, Entramados del poder en Charcas Colonial.
Plural Editores, IFEA, La Paz - Bolivia, 2007.

Caneque, Alejandro, The King’s Living Image: The Culture and Politics of
Viceregal Power in Colonial Mexico. En New World in the Atlantic
World. Routledge, New York, 2004.

De Mugaburu, Josef, Diary of Lima, (traduccion de Robert Miller), Uni-
versity of Oklahoma Press, Norman, 1975.

Echeverria, Bolivar, La Modernidad de lo Barroco. Editorial ERA, Méxi-
co, D.E,, 1998.

182
Yo

CONCLUSIONES

Este temprano incidente neo-inca, tal como el de Pe-
dro Bohorquez en Tucuman que fue casi contemporaneo,
estaba permeado por el barroco en lugar de ser un refle-
jo de una cultura andina autogenerada y auténoma. En
ambos casos las autoridades coloniales nombraron un
corregidor o gobernador que se presentaba como Inca y
se realizaron ceremonias incas inspiradas en los rituales
politicos del imperio espaol. El caso de Alonso Florencia
Inca en especial deja entrever como el esquema del otor-
gamiento de privilegios a los descendientes de los incas
fomentd la memoria del imperio inca y alentd las expec-
tativas de que un descendiente del Inca podria ser nom-
brado como lugar-teniente del rey.

A pesar de haber sido escenario de un temprano inci-
dente neo-inca, la Real Audiencia de Quito sorprenden-
temente se mantuvo al margen de las grandes rebeliones
neo-incas del siglo XVIII, incluyendo la de Juan Santos
Atahualpa y la de Tupac Amaru. Quito giré mds bien ha-
cia un léxico de resistencia que desde principios del siglo
XVIII contraponia una comunidad sacra cristiana, Jeru-
salén a un poder ilegitimo, Babilonia. Este maniqueismo
era utilizado por los indigenas para oponerse a los criollos
y por los criollos para rechazar la monarquia borbdnica.
;Por qué los referentes cristianos suplantaron a la politi-
ca neo-inca! Quito, hacia fines de la época hapsburga, se
imaginaba cada vez mds como bajo el manto de la virgen
Maria en lugar de como parte del cuerpo del rey. Al estar
tan ligado al contractualismo monarquico, la figura del
Inca perdié sentido en un contexto en el que la comu-
nidad se construia con referencia a la imagen protectora
de la Virgen. Adicionalmente, la popularidad de la Vir-
gen Alada del Apocalipsis inculcd en Quito una visién
maniquea que contraponia el bien y el mal. Asi, en la
rebelion indigena de Riobamba de 1764, los indigenas
se movilizan bajo una imagen mariana y con sus sacris-
tanes en contra de la voracidad del rey y de los criollos.

Foucault, Michel, Seguridad, Territorio, Poblacién, Editorial FCE, Paris-
Francia, 1978.

Maravall, Jos¢ Antonio, Culture of the Baroque, Analysis of Historical Structure.
University of Minnesota Press, Minneapolis, 1986.

Sebastidn, Santiago, Contrarreforma y Barroco. Editorial Alianza, Madrid-

Espana, 1989.

EL INCA BARROCO: LOS ORIGENES DE LA POLITICA NEOINCA DEL SIGLO XVII



LA MANCHA Y LA SANGRE:
EL MARQUES DE SAN JORGE

CARLOS ROJAS COCOMA /7 COLOMBIA

INTRODUCCION

n el aio 2010 en Colombia, asi como en otros pai-

ses de Latinoamérica, se dieron varias conmemora-

ciones en torno al bicentenario de la independen-

cia. Fiestas, exposiciones, carnavales, conciertos, obras de
restauracion, incentivos para la investigacion, etcétera. En
un pais en el que la euforia a veces disfraza la amnesia,
la historia estuvo de moda. Varios nombres relucieron:
Santander, Narifio, Llorente, y mas militares, martires y
héroes. Hugo Chavez ordeno exhumar los huesos de Boli-
var. Un aio después de la celebracion, cuando el barullo
ya ha cesado, ciertas reflexiones resultan pertinentes. En
el afan de suscribir una historia de “Colombia” (asi, entre
comillas), casi nadie articulé los procesos del periodo colo-
nial con el proceso independentista. 300 afios de historia
pasaron como un silencio, un intervalo entre una idea ro-
mdntica de América prehispanica y una nacion moderna.
Como si 1810 hubiera sido un gran “Deus ex machina”
que parti6 en dos un territorio que paso del caos al orden.
Don Jorge Miguel Lozano de Peralta y Varaez, denomi-
nado el Marqués de San Jorge, fue uno de esos grandes olvi-
dados. Fue Alférez mayor; cuando entré en el trono Carlos
I11, se encargo de realizar la fiesta de coronacién en Santa-
fé de Bogota. Se tratd del tiinico Marqués que tuvo la Nue-
va Granada. Su hijo fue parte del movimiento intelectual
de la ilustracién, asi como en el de Independencia. Surtio

Bricefo. 1970, pag. 56.
Cardenas, 1980, pag. 258 e Liévano Aguirre, 2002, pag. 410.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

de ganado, asi como de velas, la ciudad de Santa Fe de Bo-
gotd. En 1781 contribuyo6 a impulsar lo que se denominé
historicamente como “La revuelta de los comuneros”, un
preambulo importante para la sucedanea independencia,
muy cercana a la revuelta de Tupac Amaru en el Peru, y es-
tuvo a punto de lograr alianzas con Inglaterra para lograr
una independencia armada. En la historiografia nacional
del siglo XIX fue denominado con el titulo de “padre de la
independencia americana”!, y atn para 1980 fue conoci-
do como “uno de los principales promovedores de la sedi-
cién de 178172 Aun asi, en el ano 2010, nadie lo recordo.

En la presente ponencia abordaré la vida del Marqués
de San Jorge a partir de la produccién de su limpieza
de sangre y su retrato pintado. Aclaro que este estudio
no se trata de una oda nacionalista, un elogio, una bio-
grafia heroica y mucho menos una reivindicacion histo-
rica. Traje a colacion el tema del bicentenario porque,
apagado el furor, desde ciertos fendmenos de herencia
colonial es posible interpretar y comprender mejor la
América actual y su interaccion con la modernidad: en
este caso, la vida del Marqués y su representacion simbo-
lica fueron fendémenos que, por sus caracteristicas, reve-
lan la apropiacion local de ciertas formas ideologicas, y
la transmision y desplazamiento de las formas barrocas
en el cuerpo civil en la segunda mitad del siglo XVIII.
Para los que estudiamos el barroco, nos resulta muchas

183

Yo



veces mas claro comprender los problemas contempora-
neos de nuestro territorio sumergidos en el fondo de los
procesos coloniales, que buscar entenderlo todo rasgan-
do en la superficie blanda de la actualidad.

1. DON JORGE LOZANO DE PERALTA

A diferencia de otros virreinatos americanos, el del
Nuevo Reino de Granada comenzo estando en el poder
la monarquia borbonica, herederos directos de la opulen-
cia y estética barroca de Luis XIV, abuelo del rey Felipe
V quien comenzé su mandato en 1700. En la presencia
virreinal de Santa Fe no hubo transiciones en torno a la
imagen del poder, su gestacion implico ya las intenciones
recargadas de un vestuario pomposo y exuberante, de un
mundo de pelucas, chupas y abrigos en hilos de oro, un re-
trato colorido y un universo cortesano al cuil fue vedado
comprender en su gestacion.

Escudo dibujado y policromado, del manuscrito “Informe de conducta
y méritos de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez”. Biblioteca Luis
Angel Arango. Bogota. 1785. a

Retrato del Virrey Don Joseph de Villalonga. p
Autor An6énimo. 1720. Museo Colonial. Bogota.

® Arauz. 1984, pag. 259.
* Arauz. 1984, pag. 262.

184
Yo

Cuando en 1719 se presenté el sefior Joseph de Villa-
longa como el primer virrey de la ciudad, su presencia cau-
s6 conmocion. Su gran peluca larga, sus medias blancas
cefiidas hasta las rodillas, su enorme abrigo de hilos do-
rados y sus manieres barrocas contrastaban con una admi-
nistracion aun vestida al estilo de los austrias, y un pueblo
en los que el vestido revelaba una humildad cristiana atin
distanciada de una exhibicion del cuerpo civil.

En alguna ocasion, el virrey Villalonga viajo a Cartage-
na para conocer y dar fin al problema del “desenfrenado”™
contrabando que se daba en la ciudad de forma masiva,
pero para sorpresa de todos el Virrey declard que se tra-
taba de un problema menor que estaba controlado. Sin
embargo, de regreso a la capital “el Virrey permitié que
un conocido mercader de Baru, que formaba parte de su
séquito, llevara un cuantioso cargamento de ropa valo-
rado en 150.000 pesos™ que incluia varias cajas con ves-
tidos, mobiliario y joyas para él y su esposa, totalmente
ilegales. Detras de la anécdota y la hipocresia del virrey,

LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUES DE SAN JORGE



encontramos la génesis de un fenémeno importante, la
necesidad de vestir el poder, de exhibirlo, de darle una
presencia estética que eleve su rango de donde se encon-
traba, y que estableciera una presencia del poder del rey a
la altura del barroco del templo eclesistico, ornamentado
con tallas figurativas que aludian a la naturaleza y se recu-
brian de oro. El cuerpo del virrey necesitd emparentarse
rapidamente a la estética del templo cristiano. Es en esa
esfera donde emerge la imagen del Marqués de San Jorge.

Don Jorge Miguel Lozano de Peralta nacié en 1731;
su padre, un gran terrateniente ganadero, legd a su hijo
una impresionante hacienda ganadera llamada el Novi-
llero, y el abuelo de éste fue, ademds de encomendero,
caballero de la orden de Santiago en 1610. Estudié De-
recho en la Universidad del Rosario, y hasta 1772 estu-
vo en diversos cargos politicos de importancia, actuando
como una figura importante en el reciente virreinato del
Nuevo Reino de Granada. La historia que nos interesa
comienza en 1760, al oficializarse el titulo de Alférez real.
A Jorge Miguel Lozano de Peralta y Varaez le fue encarga-
da la celebracion que inauguré el periodo del nuevo Rey
Carlos III. Tal honor debia convocar a una fiesta por la
cual el pueblo felicitara al Nuevo Rey. No hubo limites,
todo fue gasto, ostentacién, imagen. Don Jorge Lozano
lanzé monedas con la imagen del monarca por todas las
calles; la fiesta incluyo corridas de toros, musica, y estan-
dartes con su imagen por toda la ciudad de Santa Fe.

No fue la tinica celebracion de este corte que se di6 en
Santa Fe; otros eventos civiles como las Defensas de Tesis
involucraban a toda la ciudad, su plaza y sus calles como ele-
mentos integrales de la idea de celebracion. Sin embargo,
la celebracion dada por don Jorge Lozano fue la mas llama-
tiva de su momento sobre todo porque su figura como por-
tavoz del Rey, fue el elemento mas importante de la fiesta.

Los ejecutores del ceremonial lograron robarse la aten-
cién montados a caballo y ataviados, ellos y sus caba-
llos, con sus mejores galas hasta el tablado de la sala
capitular del cabildo donde ejecutaron algunas de
las formulas ceremoniales(...), dirixieron vno y otros
su marcha a la Cassa del Seior Alferez Real Don Jor-
ge Lozano de Peralta, en cuio Balcon, que mirava a la
Plaza, se dejava ver el Real Pendon, bajo vn dosel de
terciopelo Carmesi con sobrepuesttos de Cornucopias
christalinas, y Araias de plata, que a disttancia pues-
tas, hacian preciosa Simetria(...)Empunado, que fue el

Pendon, y manifiesto al Publico, tomaron silencio to-
dos al ver la Grandeza, y obstentazion del Sefior Alferez
Real, que vesttido de vna costosa Gala, y joya de esqui-
sitto valor, con extremado ayre manejava el Cavallo, el
que enjaezado con aderezo de sobresaliente explendor,
animaba el Brutto su espiritu al verse tan adornado’.

La fiesta en homenaje a un rey nos refiere al espa-
cio ptblico como simbolo fundamental de la presencia
del poder. La convivencia desde el siglo XVIII de la ce-
lebracion civil con la religiosa, dio al poder civil la po-
sibilidad de ser presencia de dominio en los escenarios
que antes no le pertenecian. La idea de espacio publico
como espacio de transmision de codigos y mensajes®,
como escenario de las estrategias del poder para alzarse
de un dominio simbolico fue evidente. El balcon, el es-
tandarte, las marchas a caballos, las trompetas de anun-
ciacion, toda una serie de gestos rituales se valieron de
una serie de practicas simbolicas para establecer en la
ciudad una jerarquia que atn parecia desdibujada, para
producir una estructura fisicamente invisible: la de una
superioridad por parte de un sector social sobre los otros.

En Santa Fe de Bogota, la apresurada forma en que se
planted una idea de nobleza llevd a exhibir a como diera
lugar la presencia superior, el linaje, y valerse de las for-
mas estéticas que se tuviera a la mano. La falta de una
cultura cortesana hizo necesario que la adaptacion de la
fiesta y el vestido tuvieran necesariamente una herencia
cristiana. Estos desplazamientos entre la celebracion ecle-
sidstica y la celebracion civil, mas que opuestos o com-
plementarios, fueron relaciones de interaccién profun-
damente barrocas que permitieron asentar algunas bases
de una ideologia moderna, como veremos mas adelante.

2. LIMPIARSE LA SANGRE: UN ACTO-RETRATO

No nos produce ningiin efecto cuestionarnos so-

bre la sangre, a pesar de su profundo valor simbélico.
) P

Todavia actuamos “a sangre fria” para actuar razona-
blemente, o entramos “a sangre y fuego” para hacernos
paso en algo. Ambos usos ya estaban mencionados en el
Diccionario de Autoridades de 1739.

En el Diccionario de Autoridades encontramos dos
usos de la palabra Sangre: por una parte la que la define,

[ . . » “ . .
en “sentido figurado” como “Humor rojo contenido en
las arterias y venas”,” y otra que dice: “Alcuia, linaje o

y Y ) ]

Documento del Archivo General de Indias de Sevilla, donde se conserva la carta firmada por el Alférez Real Jorge Lozano de Peralta y la certifi-

cacion adjunta del escribano del cabildo de Santafé, dirigidos al Rey Carlos III para dejar constancia de los actos realizados el 6 de agosto de 1760

con motivo de su proclamacién como nuevo soberano, redactada en 1761 y publicada en Céardenas, 1980.

7 Diccionario de Autoridades, 1791.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Resulta pertinente abordar esta idea del espacio desde Duncan, 1990 y Le Febvre, 1974.

185

oS



Limpieza de Sangre del Marquéz de San Jorge. 1772. Museo Nacional. Bogota.

parentesco”. En la version de 1791 de la RAE la defini-
cion figurada es la definicion esencial que se expone en
el primer pérrafo, mientras todos los usos metonimicos
o metaforicos pasan al segundo nivel de la definicion,
donde se ubican las definiciones indirectas de alguna
palabra. La version de 1783, aunque tiene las dos defini-
ciones como conceptos independientes, aclara su primera
definicién con las abreviaciones S. F. (Sentido figurado)
y la segunda con la de “met.”. Si bien las definiciones
no cambian a lo largo de 70 afos, un aspecto diferen-
cia estas palabras en el diccionario de 1739: no aparece
detras de la definicion de Sangre como linaje el prefijo
de Metonimia o metifora, a pesar de que el diccionario
ya usa esa abreviatura en otros significados®.

Aunque seria interesante profundizar en una historia
conceptual desde las figuras retdricas de los diccionarios
del siglo XVIII, lo que nos interesa es la horizontalidad del
término “sangre”: uno que refiere al humor viscoso que re-
corre las venas, y ese segundo que recorre la genealogia de

Diccionario de Autoridades, 1739.
9

10 Garcia Naranjo. 2007, pp. 863-871.

186

Yo

un individuo. ;Podriamos pensar de momento, que hasta
mediados del siglo XVIII no habia una distincién entre una
definicion simbolica y una definicion real de la sangre?,
un diccionario no resuelve del todo la pregunta, sin em-
bargo nos permite expandir una idea barroca de la sangre,
como fluido pero también como muestra real de pureza.

En 1772 Don Jorge Miguel Lozano de Peralta produ-
ce un documento conocido como “Limpieza de Sangre”™.
Este documento constaba de una serie de testimonios, re-
producidos desde partidas de bautizos y certificados de
matrimonio, en el que quedaba demostrado un linaje de
espafol noble. Aunque se trataba de un documento tradi-
cional para la corte espafiola y era la garantia para ingresar
a la Universidad, resulté ser una excepcion en el territo-
rio neogranadino, pues no se habia realizado con fines de
marquesado. Después de casarse con la espaiiola Maria
Thadea Gonzalez Manrique del Frago Bonis, comenzaron
el proceso de solicitud del marquesado. La solicitud del
titulo obligaba a tres elementos: desarrollar lentamente la

Manuscrito de la “Limpieza de Sangre” de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez. Museo Nacional, 1772.

LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUES DE SAN JORGE



genealogia de la limpieza de sangre, certificarla legalmente,
y aceptar un alto costo para mantener el titulo.

Don Jorge Lozano de Peralta no tenia ninguna necesi-
dad de demostrar su limpieza, pues su prestigio era cono-
cido por todas las comunidades religiosas, las academias,
el poder civil y el poder secular!!. Sus haciendas surtian de
ganado a toda la ciudad de Santa Fe, y tenia una vida ac-
tiva en asuntos de gobierno; de hecho, tenia una relacion
cercana con el Virrey de turno. ;Porqué producir un do-
cumento tan costoso, lento de producir, y aparentemente
innecesario! Varios detalles permiten establecer la impor-
tancia de la limpieza de Sangre del Marqués de San Jorge.

1. Un aspecto simbolico: la nobleza siempre estuvo ligada
a la idea de tierra, y en ello la sangre cumple una do-
ble significacién: por una parte, es el “arbol” del que
se desprende una nobleza original. Por otra, se trata
de la tierra que produce al ser noble. De alli la im-
portancia de la heraldica, pues era necesario entender
el linaje de acuerdo a la tierra que lo producia. Esto
es importante porque no se trataba unicamente de
un aspecto alegérico. De hecho la hacienda del Mar-
qués recibira el nombre de “marquesado”.

2. Una coyuntura: la ofensa que tuvo por parte del espa-
ol José¢ Groot de Vargas en 1768, quien a causa de un
desacuerdo acusa a Lozano de tener las manos “man-
chadas de tierra” y de ser “enemigo de los chapetones”™.

3. Un problema politico: los primeros brotes de inconfor-
mismo entre criollos y espafioles por la forma en que el
ibérico tenia preferencias politicasyde prestigio respecto
de los nacidos en América. El rango que este documen-
to le daba a Jorge Lozano de Peralta le permitia adquirir
una relacion m4s horizontal con los espafoles al poder,
asi como con el virrey y otras figuras del poder civil.

Es importante entender las practicas de produccién,
recepcién y reconstruccion de la “Limpieza de sangre”,
pues como fuente lo importante es comprenderlo como
una praxis discursiva®, entenderla como un fendémeno
que articuld una serie de representaciones y actos. En el
caso del Marqués, ésta fue crucial en la produccion de
su “personalidad publica” que paradojicamente hizo de
una figura propia de un antiguo régimen, el desarrollo

11

de un individuo moderno. El elemento donde se puede
rastrear dicha praxis es justamente su retrato.

En 1775, tres afios después de finalizado y autorizado
el documento del Marqués de San Jorge, es encargado a
Joaquin Gutiérrez, el mas importante pintor de la época
y ademas retratista de los virreyes, realizar los retratos del
marqués y la marquesa de San Jorge en Bogota. Las obras
fueron realizadas con las mismas convenciones que los
virreinales en lo que respecta al tamafo, disposicion del
cuerpo, cartela y escudo herdldico. En cuanto a los gestos
del retrato masculino, los lugares comunes del retrato vi-
rreinal son obvios: la mirada, el angulo, la forma de tomar
el baston de mando, la postura erguida. Su vestuario, aun-
que es blanco, sostiene el mismo corte que la figura virrei-
nal, con los encajes y los hilos dorados correspondientes.

El retrato de la marquesa sin duda tuvo que ofrecer
al pintor muchos mas retos que la composicion del retra-
to masculino. Para comenzar, fue el unico retrato de un
cuerpo civil femenino que se conoce de la época en el
Nuevo Reino de Granada, asi que no tenia de manera tan
cercana un modelo desde el cual producir una imitacion.
Sin embargo Joaquin Gutiérrez conocia los arquetipos
que pudieran funcionar a este tipo de retrato: el peinado
opulento, el abanico, la silla, la mirada. Por su postura, se
puede entender que los dos retratos debian estar acompa-
fados el uno al lado del otro, pues su imagen se opone,
como diametralmente, a la imagen del marqués. El retrato
permite en su urgencia de recursos, afortunadamente para
su analisis, exhibir las estrategias que motivaron la pro-
duccion de los cuadros. La ostentacion de la riqueza pre-
senta en ella una serie de accesorios todos atn a los ojos
actuales, totalmente ostentosos: una cruz grande plena de
incrustaciones de esmeralda soportada en su gargantilla,
un peinado bastante plegado y decorado con un collar de
perlas y varias piedras preciosas. Hasta aqui, podemos per-
seguir una herencia tradicional del retrato femenino de
corte. Sin embargo un par de detalles revelan el artificio:
dos relojes de mano con dos horas distintas -la espafiola
y la americana-, y el gesto con el que sostiene su abanico.

El abanico se soporta entre dos de sus dedos, totalmen-
te plegado y sostenido sin firmeza, casi como si evitara que
se cayera. De una amplia tradicion en la Espafia de los si-
glos XVII y XVIII, su uso iba m4s alld de su uso como ven-
tilador en tiempo de verano; el juego de galanteo, de con-
versacion, de gestualidad barroca, de comunicacién a tra-

Manuscrito “Informe de conducta y méritos de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez”. Biblioteca Luis Angel Arango,

Bogotd, 1785. Sobre la limpieza del marqués lo refiere ampliamente también Castro - Gémez, 2005.

Garcia Naranjo, pig.867.
B Al respecto es importante el texto de De Certeau, 1989, cap.1.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

187

S



Retrato del Marqués de San Jorge de Bogota.
Joaquin Gutiérrez. 1775. Museo Colonial. Bogota.

vés de pequenos simbolos, hizo de éste un instrumento de
comunicacion mas que un objeto de necesidad basica. Va-
rios manuales fueron impresos al respecto. Se sabe que en
el contexto americano, su utilidad era mds cercana al “arte”
de evitar las moscas que a un ingenioso dialogo de gestos'*.

El hecho es que en la marquesa el refinamiento y la no-
bleza aunque visten el cuerpo, todavia estan lejos de ser in-
corporados. Aunque porte el abanico, este se exhibe como
objeto muerto, como simbolo econémico antes que siste-
ma cortesano, como un objeto de uso antes que un instru-
mento de un rito. Seguramente en Santa Fe no habia in-
terlocutores de tan extravagante lenguaje, o posiblemente
y es lo més seguro, la marquesa estaba lejos de presentarse
como la portadora de una nobleza en términos de lenguaje.

De la misma manera, el tener los relojes con los dos
horarios hizo manifiestas las intenciones de entender de
forma horizontal la vida en América o en Espana. Estas

Retrato de La Marquesa de San Jorge de Bogota.
Joaquin Gutiérrez. 1775. Museo Colonial. Bogota.

estrategias son parte interesante como desplazamientos
si bien estéticos, constitutivos de una idea moderna de
representacion del individuo, pues si bien aspectos ya co-
munes en torno al retrato como exponente de las virtudes
morales se hacia con frecuencia -de lo cual un caso por
explorar en nuestro territorio es el tema de los donan-
tes—, por primera vez lo que prevalece no es la moral de
Dios en el hombre virtuoso, sino el hombre americano
como hombre de linaje y casta y palabra, a la altura de
un espafiol o de un virrey. Se trata de una férmula ba-
rroca, en la que el pretexto visual y ornamental permite
inscribir una postura corporal dentro de un orden social.

Entiendo el barroco, mas que como féormula estética o
retérica de una época, como una idea de pliegue infinito
que se desplaza, sin origen ni fin, enlazando discursos y
representaciones, como un sistema de pensamiento antes
que de un atributo estético®. En el marco de la represen-

¥ Una referencia muy interesante del galanteo y el abanico lo constituye la obra de Carlo Goldoni “El Abanico”.

En Goldoni, El abanico, [1756] 1947.

5 El Barroco... No cesa de hacer pliegues. (...) curva y recurva todos los pliegues, los lleva hasta el infinito. Deleuze, 1989, pag.11.

188
Yo

LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUES DE SAN JORGE



tacion barroca, la vinculacién atemporal de elementos
antiguos con elementos cristianos, la aceptacion de re-
ferencias americanas en la ornamentacion de muebles,
marcos, fachadas y bovedas de los templos religiosos, hizo
de éste un flujo de encuentros'®, que se apropi6é de algu-
nos motivos decorativos como alegorias', y de otros como
fuerzas que conectan dichos motivos con otros'®. Es ese
desplazamiento el que permitié entender la manera en
que las formas ornamentales de la iglesia se transfirieran
en las formas ornamentales del cuerpo civil, la represen-
tacion sagrada de la pintura a la representacién civil, y
una idea de sangre como constitucion de la moral tan-
to en el cuerpo sagrado como en el cuerpo noble. Esta
relacion barroca entre el cuerpo y la sangre fue esencial
para producir una idea americana de hombre moderno.

La sangre como un encuentro, como un signo que se
desplaza entre convenciones, como una suerte de lingiiis-
tica’, es la categoria que permite emerger en el contexto
barroco a un sujeto digno de retrato. Tanto el retrato de
santidad expuesto en la iglesia, como en los retratos de
virreyes o en este caso el Marqués, los signos se inscribie-
ron en el cuerpo® a través de la sangre, se desplazaron,
produjeron imagenes. Es una produccién historiografica,
la invencién de un tiempo pasado desde las imagenes,
cuya intencién?! no debe entenderse como texto escrito
dispuesto a ser traducido, sino como un fendémeno ins-
crito, in-corporado, producido en el lugar del cuerpo.
La idea de la Limpieza de Sangre y su articulacion con
los retratos de los marqueses permite comprender una
in-corporacion real de Don Jorge Lozano y su esposa a
una sangre moral, digna de transmitirse, heredarse y pro-
longarse -al igual que el retrato- y también a un cuer
po social privilegiado. Por ello la Limpieza de Sangre y
los retratos debian concebirse como un solo conjunto.

tos, entidades. (...) Designa un efecto. Deleuze, 1980, pag. 13.
17" Benjamin, 2007, 140.

Otras “formas animicas??” que se desprenden de la
funcién barroca de la sangre, fueron transmitidas en toda
suerte de objetos que acompanaron el vestido del cuerpo de
los marqueses: el pocillo para servir el chocolate, tendria
inscrito su escudo, asi como la olleta de hierro en la cual
se preparaba. Representaciones pictdricas de los ancestros
del marqués, también. Toda esta serie de objetos nos hace
intuir que detras de estas herramientas-fosiles”’, emergia
un individuo que no pretendia articularse con la estructu-
ra de la corona, sino antes bien, al menos en nuestro terri-
torio, sobrepasarla. Los hechos de 1781 apuntaron a que el
cuerpo del Marqués se desplazara, como un pliegue barroco,
del individuo cortesano a un primer sujeto republicano.

3. 1781: ROL DEL MARQUES,
(SOBERBIA O MODERNIDAD?

Es un hecho bastante conocido en la historiografia lo-
cal colombiana el episodio denominado “la revuelta de
los comuneros”: un movimiento de sublevacion que tuvo
como mérito la integracion popular de diversos sectores
de la sociedad, y que ademds estrecharon un lazo ideo-
logico con la revuelta de Tupac Amaru en el Peru®. Los
pormenores de tan singular fendmeno han sido reitera-
damente estudiados, promovido muchas veces como “la
antesala del movimiento de Independencia”. Lo que nos
interesa en esta ocasion es referirnos sobre la labor del
Marqués de San Jorge en el proceso; pues se sabe que,
lejos de haber sido un espectador, tuvo reales intenciones
de motivar una revolucién con apoyo inglés que tuviera
como objetivo destronar la presencia espafiola en el Nue-
vo reino de Granada, y que bajo el seudénimo de Dionisio
de Contreras, llegé incluso a prometer que en caso de reci-

“Un encuentro quizd sea lo mismo que un devenir o que unas bodas. Encontramos personas (...) pero también movimientos, ideas, acontecimien-

La idea de “fuerzas animicas”, de herencia nietzscheana, la desarrolla en el problema de la imagen Aby Warburg alrededor del problema de la
Pathosformel, y si bien el concepto es intraducible, es posible definirlas como los elementos accidentales que le infieren vitalidad a las imagenes
por sus remembranzas del pasado. En Warburg, 2005, pp. 198, 217 y 263.

Warburg, 2005, pag. 8.

20" También sobre la obra de Nietzsche, el pensamiento de Deleuze y de Foucault establecieron la relacion con la historia que enarbola al cuerpo como
centro discursivo: “Quizas cualquier desarrollo del espiritu libre se desarrolle a través del cuerpo” Deleuze, 2002, pag. 59 y “Al Historiador nada
le da asco, o mis bien, le produce placer lo que deberia revolverle el estomago”. En Foucault, 2005 pag. 56.

2l Didi-Huberman, 2009 cap. 1.

22 “Los valores maximos del lenguaje gestual” a los que se refiere Warburg, 2010, pag. 3.

3 Sobre la idea de “herramienta fosil ver Leroi-Gourhan, 1988.

2 Tlustra bastante le siguiente referencia documental: “En el pueblo de Silos se juntaron todos los del comun y en voz alta, con bandera, pifano y
tambor se hizo voz: “Que viva el rey Inca (Tupac Amaru) y muera el rey de Espafia y todo su mal gobierno y quien saliera a la defensa”. En Garcia,
1981 pag. 40.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 189

Yo



bir el apoyo, declaraba al Nuevo Reino de Granada como
stibdito inglés?. Este aspecto por supuesto, parte en dos
la imagen que nos habiamos hecho del hombre de Corte
cercano a la Corona y abanderado de Espafia en América.

Para comprender el escenario que permite que surja un
individuo revolucionario justo dentro de la estructura mo-
narquica hay que remitirnos a un andlisis ideologico de la
situacion. Dos ideologias conviven en el siglo XVIII a pesar
de sus caracteristicas opuestas: por un lado, la idea cristia-
na de holismo, de supremacia del grupo y de orden social
compuesto®®. Este problema no se trataba de un fendmeno
independiente de otra serie de tejidos sociales —politicos,
econdmicos, sociales- sino justamente resultaba inherente
en todos ellos, razén por la cual los aspectos relativos al po-
der no distinguian de la figura eclesiastica a la figura Real.
Para 1781 la cuestion no podia ser mas evidente: el virrey

()

PREMIOS

- LA OBEDIENCIA:
CASTIGOS

' DE LA INOBEDIENCIA.

A DOCTRINAL EXHORTATORIA

icha ¢n la Pliza mayor de esta Cindad
de Sea, Fe, concluido el Suplicio, que por
entencia de Ja Real Audicncia de este
Reyno de Granada, se execurd en
Dchnqucntcs, el dla 1. de Febre-
1o, deeste Ao de 1782,

i DISPUESTA.

-m.P.P’. Ml h" Rq.!'

pancia de N. 5. P, 8. Francisco, Leétor fubi-

'!rgw hMJ&Mﬂﬂmw
Coleg'o del Seraphleo Dodar S,

%x Custediy de enta PHVM

mero o los Jurisd'cclines d¢ junja,
Fdez, y e So erre.

CODEOOOOD

,mm PERMISO: &N Sts. F¢ DE

D. Aviesio Esplucsa de lon Bomzren. 1), ,

del Nuevo Reino de Granada era igualmente, el Arzobis-
po de Santa Fe de Bogot4, Antonio Caballero y Géngora.

La otra ideologia que se manifestd en esta segunda
mitad del siglo XVIII provino del pensamiento politi-
co y econémico que establecid una idea de grupo social
que prescindia de una cuestiéon de supremacia y de “ca-
beza”, y por el contrario se soportaba en la idea moder-
na de que el hombre es “libre e igualitario””’. Esta idea
es producto de un pensamiento ilustrado que logréd
reflexionar sobre la iglesia y el reino como “institucio-
nes” y no mas como “cabezas” de una sociedad. Aunque
se trata de un tema complejo, Louis Dumont supo de-
sarrollar detalladamente esta idea a lo largo de su obra,
como una evolucion de larga duracion en la historia de
las ideas. El individuo como sujeto “libre e igual”, con-
dicion que hara erupcion en la revolucion francesa de
1789, ya producia semejantes en la Nueva Granada®.

Por su participacion en la revuelta, a su regreso de Cu-
razao el Marqués cae preso en la ciudad de Cartagena, y
alli morira en el afio de 1793. Su suerte fue mas afortuna-
da que la de otros revoltosos como José Antonio Galan, a
quien después de muerto enviaron sus extremidades a va-
rias ciudades del pais y su cabeza a adornar su ciudad natal,
para ejemplo de sus familiares y allegados. A pesar de su
idea moderna de individuo y de la forma en que impulsa
una revolucion, en 1782 produce un documento solicitan-
do la expiacion de sus culpas y recalcando su inocencia. En
el documento solicita, de mano de los principales dirigen-
tes de las comunidades religiosas, universidades y miem-
bros del poder, referencias que reiteran tres elementos: su
vida virtuosa en asuntos de la fe, su total apoyo y favor a
la Corona Espafiola, y el linaje noble del cual proviene®.

En el mismo afio de 1782 se publico en Santa Fe un
sermon titulado “Premios de la obediencia: castigos de la
inobediencia”®, el cual, desde la retdrica tradicional del
sermon que encuentra en el Antiguo Testamento la prefigu-
racion moral de las acciones politicas (y que se mantendra
hasta bien entrado el siglo XIX), cuestionaba fuertemente
el vicio de sublevarse a una “cabeza”. La idea ser4 reiterati-
va. En 1789, a “oidas publicas” de la revolucion francesa,
el Papel Periodico comentaba con frecuencia el “porqué
un cuerpo no puede vivir sin su cabeza”!. Esto hacia evi-
dente que el inconformismo del pueblo hacia la idea de
un rey ya se discutia, pero mas importante ain, la imagen
de rey, como individuo, ya resultaba incémoda para un

5 Bricefo. [1880] 1979, pag. 56, Cardenas, 1980, pag. 226, Liévano, 2002, pag. 410 y Garcia Naranjo, 1981, pag. 868.

26 Dumont, 1987, pp. 16:91.
2 Louis Dumont, 1982.26.

8 Rendn Silva, 2005 y Guerra, 1998.
29

30 Azero, Premios de la obediencia: castigos de la inobediencia, 1782.

3 Papel Peri¢dico de la Ciudad de Santafé de Bogota. 1791-1797.

190

Yo

Manuscrito “Informe de conducta y méritos de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez”. Biblioteca Luis Angel Arango, Bogota, 1785.

LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUES DE SAN JORGE



pensamiento moderno que no podia articular su imagen
como la presencia publica de un conjunto social. Se puede
decir que la idea de conjunto social se habia modificado.

4. CONCLUSIONES

El retrato del Marqués de San Jorge puede ser enten-
dido como parte de un acto revolucionario, ya que per-
mitid6 romper una esfera cerrada homogénea de trans-
mision de poderes entre la Iglesia y el Estado, y planted
la posibilidad moderna de un “individuo” como una
nueva forma de presencia. El conjunto de una “lim-
pieza de sangre” y una serie de representaciones que
produjeran un individuo “superior”, fue la puerta de
entrada para que, en la coyuntura de la revuelta de los
Comuneros, el Marqués de San Jorge permitiera confi-
gurarse como categoria de valor del individuo moderno.

Esa idea de retrato como presencia de autoridad, pero
también como acto “digno” que ennoblece, pudo ser el
peldaiio de una serie de situaciones que construyeron una
idea “hibrida” de individuo a todo lo largo del siglo XIX.
Se puede decir que, como una situacion barroca, los des-
plazamientos alrededor del proceso independentista no
removieron una ideologia, sino que la desplazaron bajo
formas y aspectos distintos. Esa idea de sangre, aunque
menos explicita en el siglo XIX permanecié como una par-
te del sistema republicano en los paises equinocciales. La
idea de una superioridad de algiin individuo desde la idea
de un origen noble”, se mantuvo de manera subrepticia.

Jorge Thadeo Lozano, hijo del marqués y famoso pro-
cer de la Independencia, escribiendo desde Espafia a su
hermano sobre su retorno al Nuevo Reino y le solicita que
cuide bien a Thadea, su hija para cuando €l regrese*?. Sus
intenciones eran las de casarse con su sobrina, como efec-
tivamente lo hizo, y durante un tiempo hered¢ el titulo
de Marqués de su padre. De este explicito acto de endoga-
mia, no se analiza demasiado en la historiografia nacional.

La “Limpieza de Sangre” del marqués de San Jorge fue
guardada en Venezuela como un documento “insigne”
del procer independentista Antonio Ricaurte, como lo
menciona la primera pagina. Efectivamente, El fue nie-
to del Marqués de San Jorge, y durante mucho tiempo
hizo efectiva su Casta a través de este documento, pues
tuvo una validez legal hasta 1833.

(En esta ocasion me es particularmente grato obsequiar
a usted el adjunto expediente de limpieza de sangre levanta-
do por Don Jorge Lozano de Peralta, abuelo materno de Ri-
caurte, quien supo hacer de esa sangre generosa y heroica el
mas indeleble sello de la fraternidad colombo-venezolana)

Pero lo mds curioso de todo es que este documento fue
regalado por el presidente venezolano Isafas Medina a su
colega el presidente de Colombia Eduardo Santos en 1944.
El es el hermano del abuelo de quien es hoy presidente de
Colombia, Juan Manuel Santos. Todo este conjunto nos
remite a un infeliz juego de desplazamiento barroco en el
que una idea moderna de individuo libre e igualitario en
América todavia tiene las caracteristicas arcaicas de la in-
vencion de una sangre limpia y superior. Al menos en Co-
lombia, el poder atin se transmite entre formas barrocas.

32 Manuscrito. Carta de Jorge Tadeo a su hermano. Biblioteca Luis Angel Arango.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

191

Yo



FUENTES

Azero, Fray Raimundo. Premios de la obediencia: castigos de la inobediencia,
Santafé de Bogotd, Don Antonio Espinosa de los Monteros, 1782.

Goldoni, Carlo. El abanico. Madrid: Aguilar Editor, 1947. [1756].

Manuscrito, Carta de Jorge Tadeo a su hermano. Biblioteca Luis Angel

Arango, 1794.

Manuscrito, Informe de conducta y méritos de Don Jorge Lozano de Peralta y
Varaez. Biblioteca Luis Angel Arango, Bogotd, 1785.

Manuscrito, Limpieza de Sangre de Don Jorge Lozano de Peralta y Varaez.
Museo Nacional, Bogota, 1772.

Real Academia Espafola. Diccionario de la lengua castellana, en que se
explica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, [...].
Compuesto por la Real Academia Espatola. Tomo sexto. Que contiene las
letras S. T.V.X.Y.Z. Madrid. Imprenta de la Real Academia Espafola,
por los herederos de Francisco del Hierro. 1739.

Real Academia Espafiola. Diccionario de la lengua castellana compuesto por

la Real Academia Espatiola, reducido a un tomo para su mds fdcil uso.

Madrid. Joachin Ibarra. 1780.

Real Academia Espafiola. Diccionario de la lengua castellana compuesto por

la Real Academia Espariola...Madrid. Viuda de Joaquin Ibarra. 1791.

Varios. Papel Periédico de la Ciudad de Santafé de Bogotd. Santafé: Impren-
ta de Don Antonio Espinosa de los Monteros. 1791-1797.

192

Yo

BIBLIOGRAFIA

Arauz Monfante, C., El contrabando holandés durante la primera mitad del
siglo XVIII, Caracas, Academia Nacional de la Historia, 1984.

Benjamin, W., Obras Completas, T. 2 Vol.2, Madrid, Abada, 2007.
Bricefio, M., Los Comuneros, Bogota, Carlos valencia Editores, 1979.

Cardenas, Pablo E., El movimiento comunal de 1781 en el Nuevo Reino de
Granada (reivindicaciones histéricas), Bogota, Tercer Mundo, 1980.

Castro-Gomez, S., La hybris del punto cero. Ciencia, raza e ilustracién en
la Nueva Granada, 1750-1816, Bogota, Pontificia Universidad Jave-
riana, 2007.

De Certeau, M., La escritura de la historia, México, Universidad Ibero-
americana, 1999.

Deleuze, G., El pliegue: Leibniz y el barroco, Barcelona, Paidds, 1989.
Deleuze, G., y Parnet, C., Didlogos, Valencia, Pre-textos, 1980.

Didi-Huberman, G., La imagen Superviviente: Historia del arte y tiempo de
los fantasmas segiin Aby Warburg, Barcelona, Abada, 2009.

Dumont, L., Ensayos sobre el individualismo, Madrid, Alianza editorial, 1987.
Dumont, L., Homo Aequalis, Madrid, Taurus, 1982.

Duncan, J., The city as text: the politics of landscape interpretation in the
Kandyan kingdom, Cambridge, Cambridge University Press, 1990.

Foucault, M., Nietzsche, la genealogia, la historia, Valencia, Ed. Pretextos, 2000.

Garcia Naranjo, F., “El marqués de San Jorge y la participacion de la
élite santaferefa en la independencia de la Nueva Granada” en
Fernando Navarro Antolin, Orbis incognitvs: avisos y legajos del Nuevo
Mundo: Homenaje al profesor Luis Navarro Garcia, Huelva, Universi-

dad de Huelva, 2007.
Garcia, A., Los comuneros, Bogots, Plaza y Janés, 1981.

Guerra, F-X., Los espacios priblicos en Iberoamérica. Ambiguedades y problemas,
Siglos XVIII y XIX, México, Fondo de Cultura Econémica, 1998.

Lefebvre, H., The Production of Space, N. Donaldson-Smith trans.,
Oxford, Basil Blackwell, 1974.

Leroi-Gourhan, A., Evolucién y técnica, Madrid, Ediciones Taurus, 1988.

Liévano Aguirre, 1., Los grandes conflictos sociales y econémicos de nuestra
Historia, Bogot, Intermedio Editores, 2002.

Silva, R., La ilustracién en el virreinato de nueva granada: estudios de historia

cultural, Medellin, La Carreta Editores, 2005.
Warburg, A. Atlas Mnemosyne, Barcelona, Akal, 2010.
Warburg, A., El renacimiento del paganismo, Madrid, Alianza editorial, 2005.

LA MANCHA Y LA SANGRE. EL MARQUES DE SAN JORGE



FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARON.
“VER A TRAVES DE LO VISIBLE LO INVISIBLE". ELVIO LUNGHI

MABEL AVILA / PARAGUAY

“¢Francisco, no ves que mi casa se derrumba? Anda, pues, y repdra-

la”.(Guerra, J. A., «Leyendadelos trescomparieros», cap. V, 13).

iovanni Francesco Bernardone nacié en Asis,

[talia central, alrededor de 1182. Sus padres per-

tenecientes a la nobleza habian forjado una gran
fortuna gracias al comercio de telas y sedas. Cuando tenia
24 afios y después de una grave enfermedad su vida dio un
giro pasando aser profundamente devotoyentregadoala ta-
rea de cuidar a los leprosos y a los menesterosos.

Seguin su relato, cuando oraba en la ermita de San Da-
mian en Asis, el Cristo le hablo y le encomendé como
mision recuperar las iglesias en ruinas. A partir de ese
momento empezd el desentendimiento familiar que ori-
gino su desheredamiento. Francisco se marché del hogar
vestido con una tinica simple cefiida con un cordén, eli-
miné el calzado de sus pies y se retird al monte Subasio
a orar. El primer emprendimiento fue la reconstruccion
de la capilla de San Damian y luego la reparacion de la
pobrisima Santa Maria de la Porcitincula.

Desde la Porciuncula comenzé la prédica simple del
evangelio entre sus seguidores. Cuando se hicieron nume-
rosos surgié la necesidad de crear un reglamento de convi-
vencia basado en la pobreza, la castidad y la obediencia a la
Iglesia de Roma. Tomaron para su incipiente comunidad el
nombre de Hermanos Menoresyen 1208 partieron a Roma
para obtener el permiso papal a fin de fundar una Con-
gregacion. En 1212 Inocencio III autorizo la creacion de la
Orden Mendicante que debia vivir de la limosna y sus in-
tegrantes no poseerian bienes personales ni comunitarios.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

La primera Orden abrié paso a una segunda, exclu-
siva para mujeres, fundada por Clara Scifi (1194-1253).
Estas monjas se conocieron con el nombre de Clarisas.
En 1221 aparece la Tercera Orden conformada por her-
manas y hermanos penitentes, con la participacion de lai-
cos que conservaban su vida secular.

“Enelumbralde Umbriaelextravio... Lasedenlagotaensuspenso...
Francisco, ese loco de Dios en el desierto”.

(Garavito, F. Asis, Opus 67 - niimero 1).

Dos afios antes de su muerte Francisco subié al Monte
Alverna para ayunar y orar en soledad. Estando en oracion
se le aparecio un serafin con la figura de un crucificado ro-
deado por seis alas de las cuales dos cubrian su cabeza, dos
su cuerpo y dos se extendian para volar. Cuando la visién
desaparecié en su cuerpo aparecieron impresos los estigmas
de Cristo. En las manos y los pies de Francisco se fueron
formando los signos de los clavos, hinchados y ennegreci-
dos, y en el pecho una llaga sangrante tal como se veia en
el Crucificado. El futuro santo las oculto hasta su muerte.

Francisco muri6 en la Porcitncula la tarde del 3 de
octubre de 1226. Después de su deceso todos los presen-
tes vieron su cuerpo con las llagas de Cristo, sus manos y
pies traspasados por clavos y su costado abierto por una
lanza con la cicatriz rojiza de una herida.

“El mismo sumo Pontifice, que en vida habia amado tan cordial-
mente al Santo mientras aiin vivia... enriquecié con presentes y
preciosisimos ornamentos la iglesia construida en su honor [...]”

(Guerra, ].A., «Leyendadelos trescompaiieros», cap. X VIII, 72).

193

Yo



En 1228 el Papa Gregorio IX declaré santo a Francisco
y la ceremonia de canonizacién se realizd en Asis con la
presencia de los altos dignatarios de la Iglesia, la nobleza y
gran cantidad de pobladores de la ciudad.

Para su construccion se utilizé un terreno donado por
Simone de Pucciarello a Fray Elias que estaba situado fuera
de los muros de la ciudad en un lugar conocido como la coli-
na del infierno donde se ajusticiaban a los criminales. El Papa
colocd la primera piedra para la construccion del templo
y rebautizo el mismo como la colina del paraiso.

El enorme complejo se construyo en dos niveles. En el
inferior, una iglesia de una nave cuya forma se determino
por la roca donde estaba incrustada. Su finalidad era ser-
vir de relicario o cripta para contener el cuerpo del santo.
El nivel superior, en cambio, lo constituia una nave ple-
namente iluminada por gran cantidad de vitrales que se
encontraban en el coro detras del altar mayor. La nave la
atravesaba un transepto y terminaba en un 4bside poligo-
nal. Un trono de marmol fue colocado en el centro del 4b-
side indicando su condiciéon de Capilla Papal y la gran am-
plitud indicaba su funcién de aula para la prédica popular.

La entrada a la basilica inferior se realizaba por el costa-
do a través de un portal gético terminado en un roseton.
Sus dos puertas de madera, ricamente talladas, fueron rea-
lizadas por artistas de Umbria del siglo XVI.

Las decoraciones de los muros y el techo de la iglesia in-
ferior estuvieron encomendados a los talleres de Cimabue,
Giotto, Simone Martini y Pietro Lorenzetti. En el cruce de
la nave y el transepto se representd la Apoteosis de San
Francisco de Asis y la Alegoria de los tres votos francisca-
nos: obediencia, pobreza y castidad. Las paredes del pres-
biterio contenian murales que relataban la infancia y la
pasion de Cristo culminando con la Apoteosis del Santo.

La Basilica superior de fachada muy simple poseia
una puerta doble de madera, caracteristica de las iglesias
de peregrinaje, con forma trilobulada y terminacién oji-
val. Sobre la puerta se desplegd otra seccion que conte-
nia un rosetén y cuatro esculturas con los simbolos de
los evangelistas, rematando con un frontén cldsico y una
abertura redonda. En la zona absidal se edifico el campa-
nario de estilo romanico.

La parte del presbiterio, el crucero y los brazos latera-
les fueron decorados con escenas del Antiguo y el Nuevo
Testamento por maestros goticos europeos, por Cimabue
Y POt maestros romanos.

A Giotto di Bondone, precursor del Renacimien-
to en Europa, se le encargd la factura de los frescos de
las paredes inferiores y la béveda. Su pintura representd
la sintesis de las innovaciones llevadas a cabo en Italia
por otros maestros pero agregando su estilo personal y
realista; introdujo el paisaje y las figuras con una vision
tridimensional casi teatral, como dentro de una esceno-

194

Yo

grafia, donde se desplegaban arquitectura y mitologias
clasicas. Los frescos describian diversas escenas de la vida
de San Francisco segun la leyenda de San Buenaventura.

“iOh Serior hagme un instrumento de tu paz!... Dénde haya
tinieblas que yo lleve la luz”. (Oracion atribuida a San Fran-
cisco de Asis).

La tradicién contaba que Francisco habia llegado hasta
el pueblo de Santa Maria de la Rdbida, Espaiia, para fundar
un pequeno monasterio. A esta leyenda se opusieron dos
hechos corroborados histéricamente: primero, el historia-
dor de la Orden fray Francisco de Gonzaga ubico en 1261
la fundacion del convento de la Rabida, afo posterior a la
muerte del Santo y segundo, los documentos que atin hoy
testifican la constitucion del monasterio, realizada por
Bula del Papa Benedicto XIII, colocan como fecha el 7 de
diciembre de 1412 cuando se le concedioé permiso a fray
Juan Rodriguez para establecer una comunidad.

Pero si bien se descarta que el Santo hubiera estado
en Espafia, lo que no se puede descartar es que el claus-
tro franciscano de Santa Maria de la R4bida fue el punto
de partida de Cristobal Colén para su odisea americana.
Colon, miembro de la Tercera Orden Seglar de San Fran-
cisco, se alojo en este claustro y recibio el apoyo de Fray
Juan Pérez para establecer los contactos con la corona y
con los empresarios maritimos a quienes expondria sus
planes de exploracion en busca de nuevas tierras.

El exitoso viaje de Colon no se concentré solamente
en descubrir un nuevo continente. Su llegada a América
trajo consecuencias en todos los érdenes: abrié nuevas
oportunidades econdmicas, extendié los horizontes poli-
ticos y religiosos del imperio espaiol y modifico la hasta
entonces conocida geografia europea. Igualmente, la cul-
tura, la lengua y la religién del reino se extendieron hasta
las Indias Occidentales y sin dilaciones la evangelizacion
cristiana comenzé con el segundo viaje de Coldn trayendo
a los primeros franciscanos al Nuevo Mundo.

Los primeros evangelizadores franciscanos se instala-
ron en las Antillas y Santo Domingo y desde alli empe-
zaron a irradiar su mision.

“En 1511 se embarcé la mds numerosa expedicion de francisca-
nos, integrada por 22 religiosos, dirigida por Fray Diego de To-
rres, como Comisario del Vicario General de San Francisco de
la Isla La Espaiola. En 1514 llegan a Darién los primeros fran-
ciscanos y uno de ellos ocupa la sede episcopal creada un ato
antes. En 1532 se establecen en Periy se crea alli la Provincia
de los Doce Apéstoles en 1552. Dos atos después entraron en
Quito. En 1553 iniciaron la evangelizacién en Chile.” (Du-

ran Estragd, M., Presencia Franciscana en el Paraguay, Uni-
versidad Catolica, volumen XIX, Asuncion, 1987, p. 19).

FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARON



Vista de la Basilica de San Francisco de Asis. Italia.

Vista de la fachada de la Basilica Superior de San Francisco de Asis. Italia.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

195
Yo



Vista de la entrada a la Basilica inferior de San Francisco de Asis. Italia.

En 1538 llegaron al Rio de la Plata en la nave Marasio-
na los primeros cinco frailes de la Orden, desembarcando
en la isla Santa Catalina; posteriormente, en 1542 los reli-
giosos Bernardo de Armenta y Alonso de Lebron acompa-
faron al Adelantado Alvar Nuafez Cabeza de Vaca en su
viaje por tierra hasta Asuncion. Este hecho marcé el inicio
de la obra evangelizadora de los franciscanos en Paraguay
que se caracterizé por ser itinerante. Los frailes, siguiendo
las ensefianzas de su fundador, no construyeron conven-
tos en los lugares de la mision sino que vivieron en peque-
fas ermitas imitando aquella experiencia primigenia de la
Orden llevada a cabo, en el siglo XI, en Asis. En 1575 fray
Alonso de San Buenaventura y fray Luis de Bolafos reco-
rrieron las selvas paraguayas y el Guaira evangelizando a los
indios y fundando las primeras reducciones franciscanas.

La primera reduccion franciscana fue fundada en 1580
en Altos, no lejos de Asuncion. Este lugar agrupé cerca de
1300 indigenas que estaban al servicio de los espaiioles
en la capital. La nueva institucién, aunque, aceptaba la
sujecion del aborigen al sistema colonial era mds abier-
ta y flexible que la encomienda, protegia a los nativos de
los encomenderos, les daba estabilidad demografica y res-
petaba, en gran medida, su cultura.

196

Yo

Los evangelizadores, especialmente Fray Luis de Bola-
fos, realizaban sus prédicas en lengua vernacula, existien-
do hasta hoy las traducciones al guarani de las oraciones y
del catecismo limefio hechas por el mismo. Y, era tal su cer-
cania con los aborigenes que éstos guaranizaron a los frailes
incluyéndolos en sus mitos y leyendas y los aceptaron como
sus chamanes o pai, vocablo guarani usado para denominar
al chaman, atribuyéndoles poderes curativos y milagrosos.

“Ore tu yvdgape reiméva toiko fiembojerovidpe nde réra ma-
rangatu...”«Padre nuestro que estds en el cielo que se haga
tu voluntad y santificado sea tu nombre [...]».

(Oracion del Padre Nuestro traducido al guarani).

La poblacion fundada por los franciscanos Luis de Bo-
lafios y Alonso de San Buenaventura hacia 1586 se deno-
mino6 San Buenaventura de Yaguaron, conocida hoy como
Yaguarén. Se inicié como una reduccion, aproximada-
mente de 1700 indigenas belicosos traidos de la Provincia
de Acahayy fue atendida personalmente por Fray Bolafos
hasta fines del siglo XVI; posteriormente, el fraile por or-
den del Gobernador Hernandarias fue movilizado a otro
lugar para pacificar mas pueblos indigenas; al marcharse
debio entregar el pueblo al clero secular.

FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARON



En Yaguaron siguiendo la costumbre misionera se de-
signé como espacio para la construccién de la iglesia el cen-
tro del poblado atendiendo al significado y simbolismo de
la unidad de un pueblo alrededor de Cristo. La arquitectu-
ra guardo los patrones guaraniticos reproduciendo el Oga
Guasu o gran casa ceremonial de los Guarani'; esta primera
iglesia edificada por Fray Bolafios guardaba la austeridad de
aquella pobre capilla de la Porcitincula donde oraba Fran-
cisco, lamentablemente, con el tiempo fue destruyéndose
hasta desaparecer. En este lugar afos mas tarde, el cura
doctrinero Padre Carlos Penayo de Castro comenz la igle-
sia actual. El aflo no se conoce con certeza pero seria entre
1752 y 1759 segtn la historiadora Josefina PlA4.

Los constructores introdujeron elementos modificado-
res a la arquitectura indigena tales como el desplazamien-
to de las hileras de columnas centrales creando la alinea-
cién en dos filas para poder construir una iglesia de planta
central con tres naves.

El techo de dos aguas se asentd sobre las cuatro filas de
columnas de urundey’ y sobrepaso a la nave rectangular para
terminar sobre pilastras rectangulares, de madera, en el ex-
terior. Se cubrié con tejas de barro ricamente esgrafiadas,
posteriormente, se colocaron paredes de adobe de ancho
espesor para aislarlo de las fuertes temperaturas exteriores.

Eltemplo unavez terminado presenté una formasimple
rectangular de setenta metros de largo por treinta de ancho,
sin transepto, sin 4bside en la parte del altar y sin campana-
rio. Afios mds tarde, se le agrego separada de la edificaciéon
una torre de madera cuya funcion fue servir de campanario.

Sus paredes blancas contrastaban con el trabajo policro-
mado de sus puertas, ventanas y rejas hechas de madera ta-
llada, sin vitrales que filtraran la luz y con oscuras pilastras
exteriores, igualmente de madera, que formaban el corredor
jere’ que protegia al templo de la fuerte luminosidad del sol.

La caracteristica m4s resaltante era su simpleza exterior
la cual se contraponia a la riqueza con la cual fue revestido
su interior, estableciendo asi una perfecta metafora con el
pensamiento franciscano.

En el interior del templo se destaco el retablo mayor
realizado por el portugués José de Souza Cavadas con la
ayuda de maestros artesanos formados en los talleres de
carpinteria de las reducciones franciscanas de Yaguaron.

El retablo es el mismo que hoy tiene el templo y que ha
sufrido varias restauraciones; mide catorce metros de alto,
por seis metros de ancho y tres de profundidad. Su base es
el altar y se eleva hasta terminar con el grupo escultorico
de Dios Padre. Encima del mismo y sobre el presbiterio
se despliega una béveda de madera pintada a mano, con

Guarani en lengua nativa no tiene plural ni acento.

motivos florales y querubines, donde predomina el color
azul; posee cuatro ménsulas, dos a cada lado del altar, que
sirven de apoyo a cuatro columnas salomdénicas ornamen-
tadas con guirnaldas de flores y plantas nativas como el
mburucuy4, las palmas y los helechos tallados en madera.
Entre cada par de columnas torzadas se encuentra un nicho
con una repisa pentagonal como base y rematado por un
dosel festoneado, igualmente pentagonal, que contiene la
talla de madera policromada y dorada de San Miguel en el
lado derecho y de San Buenaventura en el lado izquierdo.

En el centro y sobre el altar se destaca el sagrario que
porta en su frente un medallon dorado con un relieve
del Agnus Dei. Dicho medallon estd rodeado por diez
tallas policromadas y doradas de cabezas de querubines;
en cada costado del sagrario hay una pequena columna
que sirve de base a la escultura de un angelito de cuerpo
entero. Remata el tabernaculo un ramo florido que casi
oculta parte de la Virgen.

La figura de la Inmaculada Concepcién, cuyo dogma
fue propagado con tanto amor por los franciscanos, se en-
cuentra en el sitio principal del altar. Viste una tunica blan-
ca y va envuelta en un manto azul con fuertes movimien-
tos flotantes que le imprimen gracia y ligereza. El mismo
esta pintado con estrellas y adornos florales. Sus manos
en posicion de oracidn, su mirada fija hace contacto con
el observador y sus cabellos recogidos estdn sujetos por un
sol de rayos dorados.

Al ascender la vista en linea directa se encuentra el Es-
piritu Santo en forma de paloma blanca y que constituye
el centro de un sol dorado que sale de su parte posterior.

En la parte mas alta del retablo, alineado con la In-
maculada y el Espiritu Santo, esta la figura de Dios Padre
dentro de un gran sol de fulgurantes radiaciones, su mano
derecha con el gesto de bendecir y su izquierda apoyada
sobre el orbe que estd rematado por una cruz. El Padre
lleva su cabeza coronada por un triangulo que represen-
ta la Santisima Trinidad. Le sirven de peana tres cabezas
de querubines colocadas sobre nubes doradas. Cierran el
conjunto dos pequefios dngeles, a lado y lado del Padre,
con una cinta ondeante de color rojo.

Casi a la altura del grupo anterior, dispuestos simétri-
camente, sobre repisas poligonales se encuentran las figu-
ras de San Gabriel con el lirio y San Rafael con el pesca-
do. Los dos lucen tunicas cortas con mucho movimiento,
pies calzados con grebas y alas desplegadas.

Cerrando todo este conjunto de esculturas de la par-
te superior del retablo estan las alegorias de la gloria y
la justicia sentadas sobre tronos, en posicion ligeramente
inclinada hacia el centro del altar.

Urunde "y es una madera muy fuerte y de color rojizo que se usa en construcciones.

Corredor jere es una expresion usada para una construccion que estd rodeada totalmente por una galeria.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

197

Yo



Al

Vista de la entrada de la Iglesia de Yaguarén. Paraguay.

En la parte mas profunda del retablo se encuentra un
nicho circular cuyo exterior tiene forma de sol. El mismo
contiene una escultura de San Pedro vestido con los atri-
butos papales, rodeado por cabezas de querubines. Afuera
del nicho hay dos angeles custodiando la entrada al paraiso.

El templo de Yaguardn constituyd, en su época, una de
las joyas del Barroco donde se lucieron los trabajos escul-
toricos de Souza Cavadas en las imdgenes principales y la
factura de mano nativa en las esculturas menores, la pintu-
ray decoracion de la Iglesia. Sus paredes revestidas con pa-
neles policromados, su techumbre pintada con pequefias
unidades que repiten los patrones florales, sus dorados
altares, sus simples bancas y su austero piso de baldosas ce-
ramicas continuan hasta hoy deslumbrando a todos quie-
nes la visitan.

“Ver a través de lo visible lo invisible”.
(Lunghi, E., Conferencias).

Es la presencia de Francisco la que viene envuelta en
una tenue luz representandolo como el visionario serifico
traspasado por los estigmas de Cristo. Esta luz se hace mas
intensa cuando muestra al caminante de Asis como un
hombre de caracter decidido con profundo amor a Dios
y a todas las criaturas. Se agiganta haciendo una gran ex-

Yvy marane "y significa tierra sin mal.

198
Yo

plosion cuando se lo mira como el Francisco fundador de
una Orden que llega al Nuevo Mundo, a través de sus pre-
dicadores, portando la cruz y el evangelio. Este ser, ahora
solo presencia divina, es el que establece el puente entre
una Europa avasalladora y una yvy marane “y*.

Es Francisco al ser canonizado quien motiva la funda-
ciéon de una Basilica Papal en Asis, revestida con las glorias
de los mas grandes artistas umbros e italianos, iluminada
por las virtudes del santo y por el cromatismo de la luz filtra-
da a través de los vitrales que producen destellos encegue-
cedores sobre los ornamentos de oro y piedras preciosas.

Es Francisco con su pobreza y su carisma el que llega a
Paraguay a establecer nuevos caminos, a construir reduc-
ciones donde vivan los itinerantes Guarani, a edificar pe-
quenas ermitas donde predicar su palabra, a evangelizar
a través de una nueva iconografia, a usar una imagineria
barroca al servicio de la persuasion y a convertir esta masa
de infieles para que alcancen la gloria eterna.

Es a través de la visibilidad de las obras levantadas en
su nombre que se siente su invisible presencia y es su invi-
sible legado el que quedo en la tierra Guarani iluminando
el sendero de sus pobladores que recuerdan la simplici-
dad de sus palabras:

“Oh, Serior, hazme un instrumento de tu paz...”

FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARON



Vista de la nave de la Iglesia de Yaguaron. Paraguay. Boveda sobre el Altar y cielo raso de la Nave Principal.
Iglesia de Yaguaron. Paraguay.

Sagrario sobre el Altar Mayor. Siglo XVIII. Atribuido a José de Souza Cavadas. Yaguarén. Paraguay.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 199
Yo



BIBLIOGRAFIA

Diputacion de Granada, Caazapd. Las reducciones Franciscanas y los Gua-
rani del Paraguay, ed. Diputacion de Granada, 1998.

Duran Estrago, M., El Hechicero de Dios. Fray Luis de Bolafios, ed. Don
Bosco, Asuncién, 1995.

__ Presencia Franciscana en el Paraguay (1538-1824), ed. Biblioteca
de Estudios Paraguayos, Universidad Catolica, vol. XIX, Asun-
cion, 1987.

Testimonio Indigena 1592-1627, ed. Centro de Estudios Antropo-
logicos, Universidad Catolica, Asuncion, 1994.

Guerra, J. A., o.f.m., San Francisco de Asis. Escritos. Biografia. Documen-
tos de la época “Leyenda de los tres comparieros”, cap. V, 13 y cap.
XVIII, 72, ed. Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1998,
72 edicion.

Garavito, F., Romanzas sin palabras “Asis, Opus 67-niimero 1”7, poemas
sin editar.

Lunghi, E., La Basilica di San Francesco di Assisi, ed. Grupo Scala, Fi-
renze, 1996.

San Francesco in Assisi. Le imagini del potere, ed. Era Nuova, Peru-

gia, 2003.

_ “Settecento anni di Giotto in Assisi”, apuntes tomados por Mabel
Avila en las Conferencias del Profesor Elvio Lunghi, Universita
per Stranieri, Perugia, julio, 2010.

Pla, J., El Templo de Yaguarén. Una joya Barroca en el Paraguay, ed. Im-
prenta Comuneros, Asuncion, 1970.

Ruiz Nestosa, J., El Templo de Yaguarén a pesar del tiempo, el hombre y la natu-
raleza, http//www.portalguarani.com/obras_autores_detalles.php?id_obras=7979

Trento, A., La Iglesia de Yaguarén. Reducciones Franciscanas, ed. Parro-
quia San Rafael, Asuncion, 22 edicion, 2007.

200
Yo

FRANCISCO Y SU ORDEN: DE ASIS A YAGUARON



PODERIO Y PROTAGONISMO DE LA COMPANIA
DE JESUS: LA IGLESIAY COLEGIO
DE LA TRANSFIGURACION EN EL CUZCO

ROBERTO SAMANEZ ARGUMEDO / PERU

a orden religiosa de la Compaiia de Jesus funda-

da por San Ignacio de Loyola! fue reconocida por

el Papa en 1540y en poco tiempo se hizo presente
en diferentes lugares de Europa y en todos los reinos y
regiones de la peninsula ibérica. Nueve afios después de
su fundacion llegaron a los dominios portugueses en el
Brasil y en la América hispana. Iniciaron su labor pasto-
ral en la capital del virreinato peruano en 1567.

Apenas cuatro aiios después de su llegada a la ciudad
de los Reyes se desplazaron hasta el Cuzco, integrando la
comitiva que acompano al virrey Francisco de Toledo en
su extensa visita oficial2. Contando con su decidido res-
paldo el cabildo de la ciudad les facilito la adquisicion de
un privilegiado solar en la explanada ceremonial de los
incas convertida en plaza mayor. En ese lugar y de manera
inusual, por que en esa misma plaza se estaba edificando
la basilica Catedral, levantaron una iglesia de nave alar-
gada, construida con muros de adobes, techo de estruc-
turas de madera y tejas. Tenia portada de piedra de dos
cuerpos, torre exenta y capilla de indios a un costado. A
raiz del terremoto que afecto al Cuzco en marzo de 1650,
resultd muy dafada y se optd por su demolicién.

El nuevo templo se proyecté con planta en cruz latina,
capillas a ambos lados de la nave, crucero y capula sobre
el transepto, siguiendo el modelo ideal de la orden, la ma-

lidad y fundo la orden de vida activa en Paris en 1534.

triz del Gesu, edificada en Roma después del Concilio de
Trento en 1580. La nueva iglesia de grandes proporcio-
nes y dos torres gemelas a los pies de la nave se tenia que
construir con piedra, cambiando los materiales con rela-
cion al demolido templo anterior. El cabildo eclesiastico
de la Catedral se opuso a la construccién iniciando una
querella que llegd hasta la instancia del virrey, debido a
que al modificarse la orientacion que tenia la iglesia pre-
cedente, las nuevas torres ocupaban la parte frontal del
solar y se aproximaban a la banqueta guarnecida por un
paramento, del atrio de la Catedral. Consideraban que
sobrepasaba las dimensiones del espacio y buscaba pro-
tagonismo con su excesiva altura, de suerte que obstacu-
lizaba la contemplacion y afectaba la jerarquia de la basi-
lica Catedral, levantada desde un siglo atrds y concluida
poco después del referido terremoto.

La nueva iglesia alcanzé, en opinion de muchos cri-
ticos, unas dimensiones excesivas y un tratamiento vo-
lumétrico ostentoso, mostrando alarde del poder que la
orden jesuita queria transmitir después de casi un siglo
de permanencia en el virreinato. Durante décadas los his-
toriadores pensaron que efectivamente la Compaiia de
Jesus habia creado un modelo exclusivo para imponer su
protagonismo, por encima del clero, la jerarquia eclesiasti-
cay las autoridades locales.

El sacerdote espaiol Ignacio de Loyola (1491-1556) cuya vida penitente y ejemplar le valio la santidad, puso en practica un nuevo tipo de espiritua-

Los jesuitas deseaban llevar a cabo una politica de adaptacion para cristianizar a los indios, preservando y comprendiendo su cultura, rescatando

los elementos aprovechables para la evangelizacion. Esas ideas eran contrarias a las que se proponian en el gobierno del virrey Francisco de Toledo

(1570-1600), periodo durante el cual el poder eclesidstico estaba subordinado al politico.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

201

Qe



Apunte a lapiz del artista aleman
Juan Mauricio Rugendas del afio
1844. Se aprecia al lado derecho
el perimetro del atrio de la Cate-
dral y su proximidad a las torres
de La Compafiia, que originé la
controversia con el Cabildo Ecle-
siastico.

e i, = —

. L3 . L AN AT

llustracion de la obra del viajero austriaco Charles Wiener de 1876, mostrando Grabado de la obra de Charles Wiener de 1876, basado en una fotografia, mos-
en primer plano a la iglesia de La Merced y al fondo la iglesia jesuita. trando en detalle la fachada del templo de La Compafiia de Jesus del Cuzco.
202 PODERIO Y PROTAGONISMO DE LA COMPANIA DE JESUS

Qe



A lo largo de este estudio mostraremos que no se tra-
té de un caso aislado de protagonismo y que los jesuitas
europeos y espafnioles en particular, habian empezado a
levantar en el siglo XVII, edificaciones complejas y muy
costosas, en sintonfa con el gusto barroco que se venia
imponiendo, dejando de lado la simplicidad y austeri-
dad de los primeros tiempos.

En el siglo XVIII cuando habian alcanzado su mayor
poderio los cuestionamientos que se les hacian, sumados
a intrigas de quienes se veian postergados por las preferen-
cias hacia los jesuitas, influyeron para que el rey Carlos
III decidiera extrafiar a toda la congregacion de Espana
y sus dominios. En 1759 se les expulsé de los territorios
portugueses y de los espafoles en 1767. La extincién ca-
noénica de la orden fue dispuesta por el Papa Clemente
X1V, seis ainos después®. Para entender tan drastica deter-
minacion, que no solo afectd los cimientos de la estruc-
tura educativa de la peninsula ibérica sino a una enorme
cantidad de nativos americanos que recibian su decidido
apoyo y defensa incondicional, debemos recordar una se-
rie de peculiaridades y prerrogativas, de las que ellos go-
zaban y que generaron un permanente cuestionamiento.

Desde el siglo XVI llamaba la atencion que siendo una
orden nueva de clérigos regulares, sometidos a votos de
austeridad y pobreza, tuvieran una cantidad tan grande
de iglesias, casas profesas, noviciados, seminarios y demas
bienes inmuebles repartidos en varios continentes. Era tan
grande la cantidad de edificaciones construidas por ellos
que cuando se iniciaron los primeros estudios sobre la ar-
quitectura barroca, se pensaba que eran los introductores
de esa tendencia que llegd a denominarse el “estilo jesuita”.

A diferencia del resto de las congregaciones religiosas
mendicantes la constitucion de los jesuitas simplifico la
vida conventual para que tengan mayor contacto con el
mundo, sustituyendo el convento por la enseflanza en
los colegios y las misiones de adoctrinamiento fuera de
Europa. Tuvieron el acierto de implantar colegios donde
no habia ensefianza alguna a la vez que se dedicaban a la
predicacion, la catequesis y la fundacion de congregacio-
nes de laicos en el seno de las comunidades.

La congregacion no contd con muchos recursos en sus
afios iniciales, hasta el ingreso a la orden jesuita de un
noble espafiol que habia sido marques de Llombay, duque
de Gandia, virrey de Cataluiia y Caballerizo del rey Carlos
V, el venerado San Francisco de Borja. Su vocacion sacer-
dotal atrajo el apoyo de numerosos personajes influyentes

y de la mas alta alcurnia, quienes fueron los mecenas que
aportaron recursos para las iglesias y colegios. Algunos
conjuntos jesuiticos merecieron inclusive el patrocinio y
el aporte economico de la monarquia espafiolat.

Existian ademds otras acusaciones que permanente-
mente circulaban entre sus detractores, como el hecho de
que hacian votos de pobreza, castidad y obediencia, pero
tenian un cuarto voto de obediencia al Papa. En América
ese voto determinaba que las cuatro provincias de la orden
establecidas en Brasil, Nueva Espafia, Peru y Paraguay, res-
pondieran directamente al General de la orden, con sede
en Roma, y este a su vez al Sumo Pontifice. Los sacerdotes
de la compaia gozaban por lo tanto de privilegios papales
y reales, que les otorgaban ventajas sobre las otras érdenes
religiosas. Podian bautizar y confesar sin necesidad de au-
torizacidn eclesiastica local y los obispos no podian obje-
tar esa prerrogativa. También estaban facultados a buscar
sacerdotes misioneros en todos los territorios gobernados
por la Casa de Austria en Europa. Es por ello que llegaron a
las Indias frailes centroeuropeos, checos, bavaros, milane-
ses y belgas, al punto que en el siglo XVIII la congregacion
aglutinaba el mayor grupo de forasteros en las colonias es-
pafiolas, a las que muy pocos extranjeros podian pasar sin
un permiso especial de la Casa de Contratacion de Sevilla.

Los Procuradores de las provincias religiosas de la Com-
pafifa tenian la prerrogativa de viajar a Roma cada tres afos
para coordinar acciones y para adquirir materiales para sus
obras de catequesis. Sus batles estaban exentos de control
aduanero y del pago de impuestos, creando suspicacias en-
tre quienes pensaban que llevaban y traian encargos de va-
lor para terceras personas. No menos discutible era su par-
ticipacion en actividades mundanas vinculadas a las elites
sociales, a las que brindaban direccion de conciencia y con-
fesion, influyendo en su dnimo para recibir donaciones.

Su notoria preocupacion por conseguir recursos eco-
nomicos para sostener sus colegios y obras sociales con-
tribuyd a empafar su imagen, aun que sus actividades
comerciales, la obtencion de rentas inmobiliarias y el
control de los mercados rurales, se hacian en un afan de
obtener esas subvenciones sin faltar a sus votos de pobre-
za. Justificaban el uso del poder econémico para ganar
influencias y obtener ventajas sociales y politicas, por que
les permitia cumplir sus fines espirituales, bajo el lema Ad
maiorem Dei gloriam (para mayor gloria de Dios).

Las prerrogativas descritas no eran solo eclesiasticas
sino derivadas del incondicional apoyo de la monarquia

La expansion de la orden y su liderazgo generé numerosos enemigos, entre ellos los intelectuales librepensadores del siglo XVIIIL. Los ataques en

Espafia y Portugal, secundados por los ministros y las conjuras de las Cortes Borbonicas influyeron en la decision para su expulsion y supresion.

Unicamente los monarcas de Prusia y Rusia no acataron la supresion del Vaticano, con lo cual La Compafiia se mantuvo activa en sus territorios,

hasta que en 1814 el papa Pio VII la restauro y permitio su resurgimiento.

4 Alcala, Luisa Elena. Fundaciones Jesuiticas en iberoamérica. Fundacion IBERDROLA, ediciones El Viso, Madrid, Espana 2002. Pag. 14 a 20.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

203

oS



Interior de la iglesia de los je-
suitas en Salamanca, Espafia,
iniciada en 1617. Destacan el
solemne orden toscano y la cu-
pula en el crucero, siguiendo el
esquema de Il Gesu de Roma.

Colegio de los jesuitas en Salamanca. El patio de la Clerecia impresiona por su
monumentalidad. Se concluy6 en 1760 con el patrocinio de la monarquia espafiola.

204 PODERIO Y PROTAGONISMO DE LA COMPANIA DE JESUS
Ye



espafiola, que superando sus reservas iniciales por el so-
metimiento que los jesuitas tenian al Sumo Pontifice de
Roma, les otorgd su confianza. El rey Felipe 111 y su esposa
Margarita de Austria educada por jesuitas, les brindaron
apoyo econdmico para la creacion de colegios y Felipe IV
elevo a la categoria de Reales Estudios a los que impartian.

El prestigio que alcanzé la Compaiiia entre la nobleza
y la jerarquia eclesiastica, no se debia exclusivamente a la
proteccion real, sino a la labor de ensefianza en colegios de
todo tipo que se ocupaban de impartir desde las primeras
letras y la gramatica, hasta las catedras de Teologia, Moral
y Sagradas Escrituras. La asistencia a esos centros de ense-
Aanza era gratuita y muchos de ellos estaban en ciudades
espafolas que tenfan centros de estudios universitarios.
La mayor parte de los jovenes de la nobleza y de las cla-
ses emergentes pasaron por sus aulas y durante el reinado
de Felipe IV en el siglo XVIII se establecio un colegio de
nobles, destinado a la formacion de la clase dirigente y la
preparacion de vocaciones para la milicia.

En la América colonial del periodo inicial el vacio de
la educacion era notorio, debido a que las 6rdenes reli-
giosas mendicantes que solian ocuparse de la ensefianza,
centraban sus esfuerzos en la labor misional de las zonas
rurales y no atendian a los nacientes centros urbanos. Co-
nocedores del prestigio de la Compania en la instruccion,
fueron los propios virreyes y obispos quienes solicitaron
su presencia. Cumpliendo con esa demanda la orden se
establecio en las ciudades y en poco tiempo se instalé tam-
bién en lugares alejados, donde misioneros de las otras
ordenes religiosas no habian llegado. En el virreinato pe-
ruano con el respaldo del virrey Francisco de Toledo le-
vantaron en pocos afios colegios e iglesias, con preferencia
por el Sur Andino y la zona del Lago Titicaca. En 1576 es-
tablecieron las misiones de Juli implementando el modelo
de ordenamiento espacial y social, que mas adelante se
reproduciria en el Paraguay y el oriente boliviano.

Para aproximarnos a lo que ocurria en Espafa, en el
mismo periodo en el que se iniciaba la edificacion de la
iglesia de la Compania de Jests en el Cuzco, debemos re-
montarnos al inicio del siglo XVII cuando en la sede de la
orden en Roma se discutia el antagonismo entre la simpli-
cidad y austeridad que habian caracterizado a los templos
y edificaciones, hasta el siglo anterior y la nueva realidad
que se vivia con la imposicion del estilo barroco. Los pro-
yectos promovidos con el generoso aporte de la monarquia
espafiola, pero sobre todo aquellos que se emprendian
con recursos privados a través de los patronatos, estaban
condicionados a que se empleen materiales mas costosos y

refinados ornamentos decorativos, de acuerdo al gusto vi-
gente. Los promotores deseaban que las iglesias y colegios
que se levantaban con sus donaciones, tuvieran toda la
grandeza y monumentalidad que permitia el nuevo estilo.

La orden religiosa en su mas alta instancia, lleg6 a la
conclusién de que no podia mantenerse al margen del
gusto por la suntuosidad y el boato, que la propia igle-
sia catolica pregonaba en esa época de triunfo sobre las
herejias y de conquistas para la fe cristiana, de territorios
catequizados en Asia y en América. Los mismos historia-
dores que llamaron “estilo jesuitico” al barroco que recién
se estudiaba, definian ese periodo como de mundaniza-
cion y relajacion espiritual de la Compania de Jesus, por
aceptar la grandielocuencia y la ostentaciéon en sus tem-
plos, en base al derroche santuario de sus bienhechores.

Ante esa realidad se vieron obligados a un forzado
cambio que tuvo que revisar los decretos de la congrega-
cién que sefialaban que se imponga en sus edificaciones:
el modo que nos es propio, que traducido al italiano se leia
como el modo nostro que significaba buscar una tipologia
funcional en los edificios y no un estilo artistico deter-
minado. Implicaba también que se remitieran a Roma
todas las trazas, alzados, monteas y secciones de los pro-
yectos que se fueran a construir, para que los consejeros
edilicios verificaran si cumplian los requisitos de firmeza,
durabilidad y austeridad religiosas.

Se vieron obligados a efectuar un cambio de interpre-
tacion del modo nostro, para otorgar mayor permisividad
en la forma de proyectar y edificar sus iglesias. Encon-
traron una justificacion moral para trasgredir la auste-
ridad y la pobreza, diciendo que la sencillez y modestia
estaba destinada a las viviendas de los jesuitas y no a las
iglesias, que no eran casa de los hombres sino de Dios.

El padre Giovani Paolo Oliva, General de la orden re-
ligiosa, elegido en 1661, justifico la magnificencia de las
iglesias con las siguientes palabras:... estas, como dedicadas
exclusivamente a Dios, no pueden alcanzar ni aproximarse en
la majestad de su diseiio y en la riqueza de sus materiales vy
ornamentos al mérito infinito de la Divinidad. De aqui que
en ellas tanto nuestro padre San Ignacio como todos nosotros,
sus hijos, procuremos corresponder a la grandeza de su eterna
omnipotencia con aquellos aparatos de gloria, cuanto mayores
mejors. El mismo padre General dispuso que en los pro-
yectos de iglesias que se debian remitir a Roma, para su
aprobacion, se consignen en adelante las caracteristicas de
los ordenes arquitecténicos y la ornamentacion prevista.

Podemos concluir por lo tanto que el proyecto para
la iglesia de la Compaiia del Cuzco, se concibié y gestd

Rodriguez Gutierrez de Cevallos, Alfonso. La Arquitectura de los jesuitas, Edilupa Ediciones, Madrid, Espafia 2002, pag. 21.

6 Rodriguez Gutierrez de Cevallos 2002, obra citada, pag. 22 a 33.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

205

QYo



El templo de La Compaifiia, levantado en la plaza de armas del Cuzco entre 1651

y 1668. Su acentuada verticalidad, armonia y equilibrio, constituyen un desafio a

la basilica Catedral situada en la misma plaza.

PODERIO Y PROTAGONISMO DE LA COMPANIA DE JESUS

206
Qe



siguiendo la tonica dominante de propiciar la grandiosi-
dad y el deslumbramiento casi teatral del barroco, como
un justo homenaje a la majestad divina, coincidiendo con
el lema de la orden: Ad maiorem Dei gloriam. La magnifi-
ca iglesia de piedra se construyd en diecisiete afios y se
programo su conclusion para el afio 1668, coincidiendo
con el centenario de la llegada de los jesuitas al Pert.
En esta referencia al marco conceptual que definia las
caracteristicas de los templos jesuiticos del siglo XVII, no
podemos dejar de citar dos obras emblematicas para la
orden de la Compania. La primera de ellas que destaca
por su calidad artistica y monumental es la iglesia del Co-
legio Imperial de Madrid, que también reemplazé a otra
edificada en 1567. La nueva iglesia se empezd en 1603
contando con el apoyo econémico de la emperatriz Maria
de Austria, en base al proyecto disefiado por el hermano
jesuita Pedro Sanchez, quien concibié un vasto y monu-
mental recinto que debia superar a las otras iglesias con-
ventuales que existian en la corte, concluyéndose en 1651.
Otro colegio que recibi¢ el titulo de real fue el del Espi-
ritu Santo de Salamanca, que merecié el apoyo econdmico
de la misma emperatriz aconsejada por su confesor jesuita,
que le hizo ver que ese establecimiento se podia convertir
en un centro de formaciéon de misioneros que propagarian
la fe a lo largo del imperio colonial espaiiol. Empezado
en 1617 se edificd proximo a la catedral, la universidad y
el convento de los dominicos, demoliendo para el efecto
manzanas enteras con casas, una iglesia y una capilla, a
pesar de la opinion contraria del ayuntamiento. Los claus-
tros constituyen una de las obras jesuiticas mas impactan-
tes, de ese conjunto conocido como la Clerecia. Es uno de
los edificios que destacan por su monumentalidad y rique-
zas que junto a otros de la época fueron tildados por los
historiadores de magnificentes y presuntuosos?.
Volviendo a la obra jesuitica en el Cuzco, cabe recor-
dar el auge econdmico que vivian el virreinato peruano y
la antigua capital del imperio incaico en particular, gra-
cias al beneficio del comercio hacia las minas de Potosi,
que a fines del siglo XVI habian llegado a producir mas
de la mitad de la plata extraida en todo el mundo, in-
fluyendo notablemente en la economia de Europa vy el
Imperio Espafiol. Cuzco era la ruta obligada para el trans-
porte de mercancias y centro abastecedor e industrial que
proporcionaba productos agricolas, ganaderos, artesanales
y manufacturados. En esas circunstancias el empeiio por

la construccion de la iglesia y colegio de la Transfigura-
cién estaba asegurado. Como ocurrié con otros grandes
proyectos de la Compania las cronicas de la orden atri-
buyen la obra a los propios jesuitas, en este caso al sacer-
dote flamenco padre Gilles o Egidiano, pero los contra-
tos de ejecucion demuestran la autoria de los maestros
arquitectos Francisco Dominguez de Chavez y Arellano
y Diego Martinez de Oviedo, quien edifico la portada y
las torres. Se concibioé con planta en forma de cruz lati-
na, con bovedas de cruceria encima de la nave y una gran
cupula sobre tambor circular cubriendo el crucero. A am-
bos lados de la iglesia se situaron las capillas de Indios
y de la Penitencieria y a un costado el Colegio Jesuitico,
donde funcion¢ la Universidad de San Ignacio de Loyola.

En la obra ejecutada sorprende la unidad estilistica
y acertada composiciéon en el tratamiento exterior, a pe-
sar de la rebuscada verticalidad del conjunto, con la que
se compensé la ausencia de un atrio o plataforma sobre
elevada, al igual que en la Catedral. Las esbeltas torres
gemelas flanquean el frontispicio ornamentado con pilas-
tras y arquitrabes en torno a los vanos de ventanas, emu-
lando arcos de triunfo romanos, apoyados sobre cornisas
sostenidas en ménsulas. Una solucién arquitecténica muy
original y de impactante resultado consistié en el empleo
de una gran cornisa que se curva sobre el frontispicio y
vincula las dos torres campanario, reforzando su unidad
al crear un efecto de sombra que afianza con fuerza los
tres componentes. Encima las torres tienen campanarios
con claraboyas elipticas abiertas en sus cuatro lados, coro-
nadas con ctpulas sobre tambor octogonal, otorgandoles
un perfil caracteristico que fue seguido e imitado en nu-
merosas iglesias posteriores en toda la diocesis cusquefias.

El frontispicio de la fachada encerrado por un arco tri-
lobulado de molduras sucesivas, destaca al estar debajo
de la gran cornisa que se prolonga hasta las torres. Esta
tratado como una portada retablo, para presidir las cere-
monias litdrgicas al exterior, apropiandose del espacio de
la plaza con la que se vincula directamente. Al interior
de la iglesia el gran retablo principal replica la forma y
proporciones de la portada, reforzando la impresion de
tener ambos el mismo propdsito religiosod.

En su empefio por ostentar su prestigio y poder, al
inaugurarse el templo en 1668, los jesuitas agregaron un
mensaje de exaltacion a su congregacion, develando un
lienzo que representaba la union entre la tradiciéon incaica

El real Colegio del Espiritu Santo de Salamanca actualmente Universidad Pontificia, fue el mas amplio y monumental que tuvieron los jesuitas en

Espafia. Su famoso Patio de las Escuelas, edificado en piedra, en cuatro niveles, fue proyectado por Joaquin de Churriguera.

Lima, Pert, mayo de 1998.

de Crédito del Peru, Lima 2002.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Samanez Argumedo, Roberto. La Iglesia de La Compaitia en el Cusco, una joya del barroco americano. Arkinka revista de arquitectura. Namero 30,

Samanez Argumedo, Roberto. Las portadas retablo en el Barroco Cusqueiio, en el libro El Barroco Peruano, coleccion Arte y Tesoros del Perti, Banco

207

QYo



El claustro de La Compafiia de Jesus, donde funcion6 la Universidad de San
Ignacio de Loyola en el siglo XVII. El gran volumen pétreo de la iglesia le sirve
de marco.

208
Ye

PODERIO Y PROTAGONISMO DE LA COMPANIA DE JESUS



y la espafiola personificada en un miembro de la fami-
lia de San Ignacio de Loyola. El objetivo de esa polémi-
ca representacion no era el de impactar a la ya recelosa
autoridad civil, que tuvo una fuerte reaccién contraria,
ante la imagen pictérica vista por todos. Los ideologos
de la Compaiia elaboraron para ese lienzo un mensaje
dirigido a la nobleza indigena, que seguia vigente en el
Cuzco. En el cuadro la orden aparece como tutora de la
continuidad de la descendencia incaica. Se presentan dos
matrimonios simultineamente, aunque estos se dieron en
épocas diferentes y una de las parejas contrayentes es de la
hija de quienes se muestran a un costado. Se trata de don
Martin de Loyola, nieto de un hermano de San Ignacio
que se casé con dona Beatriz Nusta, hija de Diego Inca
el ultimo descendiente de la dinastia que lidero la resis-
tencia contra el dominio espafol en Vilcabamba. El otro
matrimonio representado al lado derecho es el de la hija
de ambos Ana Maria Clara Coya de Loyola, marquesa de
Oropeza, que se casd con un bisnieto de San Francisco de
Borja, Juan Henriquez de Borja marqués de Alcafices!®.

El centro de la representacion esta constituido por los
dos santos jesuitas y el monograma de Jesus con anagra-
ma de la orden, representada como un sol resplandeciente
para sustituir al que los incas veneraban y presentar a sus
patronos religiosos, como creadores de un nuevo orden. A
la izquierda los ascendientes directos de la princesa estan
presididos por su tio el inca Tupac Amaru que lideré la
referida resistencia de Vilcabamba, representado con toda
la dignidad que le correspondia protegido con un parasol
de plumas sostenido por un jorobado, a la usanza de la
nobleza incaica, a pesar de que fue capturado por orden
del virrey Toledo y ajusticiado en el Cuzco. La controver-
tida representaciéon pictdrica completd el capitulo de la
edificacion del nuevo templo jesuitico, en una sucesion de
desafiantes muestras de poder, que no tienen parangén en
ese periodo de la historia del virreinato peruano.

Detalle del lienzo que representa el matrimonio de un miembro de la familia de
San Ignacio de Loyola y una princesa inca, descendiente de los ultimos gober-
nantes del imperio del Tahuantinsuyo.

0 Garcia Saiz, Maria Concepcion. Una contribucion andina al Barroco Americano, en el libro El Barroco Peruano, Coleccion Arte y Tesoros del Peru,

Banco de Crédito del Pert, Lima 2002.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

209

QYo



EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO
DE AFIRMACION DE PODER.
EL CASO DE LA AUDIENCIA DE CHARCAS

VICTOR HUGO LIMPIAS ORTIZ 7/ BOLIVIA

| ordenamiento del espacio urbano, como expre-

sion material de una cultura, se reconoce como

condicionador de la mayor parte de las funciones
sociales, y por ello, sus caracteristicas no pasan desaper-
cibidas para el andlisis de cualquier sociedad. El modo
en como se estructuran los espacios abiertos en relacién
a los volimenes que los delimitan, asi como el grado de
relacionamiento entre volimenes, las caracteristicas ar-
quitectonicas y funcionales de los mismos, asi como su
representatividad simbolica (historica, ideoldgica, religio-
sa, econodmica o cultural), son parte substancial de una
comprension integral de una cultura y una sociedad. In-
tuitivamente, sin un marco teorico explicito, las élites go-
bernantes reconocieron la importancia del ordenamien-
to espacial de una comunidad y por ello, se esforzaron
por definirlo de antemano.

El desarrollo progresivo del sistema de jerarquias in-
ternas, asi como de la serie compleja de criterios funcio-
nales aplicados hacia el interior de la organizacion social
y sus modos de operacion, junto a condicionantes natu-
rales (geograficos, topograficos), tecnoldgicos y de otra
indole, fue moldeando, primero cadticamente, y des-
pués, planificadamente, la logica ordenadora del espacio
en cada sociedad y cultura. Marina Waisman enfrento
la construccion del entorno a partir de una perspectiva
epistemologica influenciada por la teoria del poder de
Michel Foucault, sintetizando su analisis en el concepto
de “estructuracion historica del entorno”, el que expre-
sa de manera contundente, la idea de que el entorno se

1

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

va construyendo a través del tiempo como una expresion
material del ejercicio complejo y dindmico del poder en el
seno de una sociedad determinada’.

La validez del enfoque de Waisman, en cuanto aplica-
ble al analisis de cualquier entorno urbano histéricamen-
te construido, se fundamenta en el reconocimiento de
que cualquier intervencién en el espacio urbano resulta
ser, en esencia, una accion de poder, en el sentido mas am-
plio del concepto foucaultniano; siendo la construccion
de una ciudad, una colosal reafirmacion del poder del
hombre sobre el territorio, sobre la naturaleza, es decir,
es una expresion de dominio, de control efectivo. De la
misma manera, se entiende que toda obra arquitectonica,
al insertarse en un espacio urbano, se constituye en una
afirmacion de la misma naturaleza pero de menor esca-
la. Un edificio, sea una casa o un palacio real, implica
necesariamente que una serie compleja de decisiones de
cardcter econémico, politico, ideologico y otros, la hi-
cieron posible, siguiendo un marco cultural, normativo
y simbolico de complejas y amplias ramificaciones. En
suma, toda construccion, urbana o arquitectonica, su-
pone en su disefo e implantacion un acto -auténtico e
inexorable- de imposicion cultural, para nada ingenuo,
y mas bien, cargado de intenciones e intencionalidades,
politica, ideoldgica y culturalmente comprometidas. Por
extension, se comprende que el cémo esa accidon se or-
dena en relaciéon a otras acciones similares adyacentes,
implicando un determinado “orden urbano” u “orden

Whaisman, Marina. La estructura histérica del entorno (Buenos Aires: Nueva Vision, 1983), Foucault, Michel. La Arqueologia del saber (Buenos Aires: Infinito, 1978).

211

oS



PORTAL DEL MEDIO

Antecedentes de urbanismo regular espafiol. La ciudad fuerte de Villarreal,
del siglo XIII. Nétese el disefio, amanzanamiento y calles. (CEHOPU, 1989).

territorial” no es consecuencia del azar sino parte de un
proyecto —implicito o explicito- especifico de dominacién
del espacio, de un territorio, incluso de un continente.
En sintesis, ain el urbanismo mds espontineo, implica
necesariamente una manera explicita de imponerse en -y
ante- el espacio, y por ello, toda intervencién urbana, in-
dependientemente de su dimensién, escala, costo y ubica-
cion, puede comprenderse como una expresion de poder?.

Desde esta perspectiva, no debe extrafar que la es-
trategia de la corona espafiola en América haya sido la
de ocupar el territorio a través de ciudades, siguiendo
el mismo esquema de la reconquista, ejercicio de poder
sobre su propio territorio que recientemente (1492) ha-
bia demostrado ser exitosa. En ese marco histérico, cul-
tural, politico y militar, el conquistador espanol, desde
los primeros afios del siglo XVI empezo a construir una
red de ciudades, que en tres siglos superaria el millar.

El proyecto de ocupacion espafiol, fundamentado en
ciudades-fuerte, capaces de proyectar los avances sobre los
nuevos territorios y al mismo tiempo asegurar su conser-
vacion, debid encontrar una férmula de ordenamiento es-
pacial urbano, con la cual pudiera facilmente imponerse
en el nuevo territorio, tanto en las zonas ya ocupadas por
poblacion autdctona como en aquellas supuestamente vir-
genes. El bagaje de experiencias culturales heterogéneas
—consecuencia de la propia diversidad peninsular- que
trafan los primeros conquistadores, no ofrecia una res-
puesta homogénea, y por lo tanto, hubo que plantear una
formula simple en términos de disefio urbano, un esque-
ma capaz de ser repetido por cualquiera que no supiera

2

leer ni escribir, sin mayores dificultades. Esa formula, sen-
cilla, eficaz y contundente, vino a ser lo que hoy conoce-
mos como el damero o cuadricula hispanoamericana, y
su imposicion en el nuevo continente, practicamente sin
variantes, debe reconocerse como una expresion radical y
monumental de un proyecto de ocupacion territorial en
donde el modelo urbanistico era parte esencial del mismo.

El proceso de ocupacién territorial, que implico el
reemplazo de los diferentes modelos preexistentes del ur-
banismo indigena habria de empezar desde la fundacion
de Santa Domingo (1502). En esta ciudad se orden¢ el es-
pacio por medio de una sintesis original influenciada por
modelos urbanisticos de origen europeo, la que gracias a
su inusitada sencillez se convirtié para todos los conquis-
tadores que llegaban al nuevo continente, en un mode-
lo a repetir sin mayores dificultades. Ofrecia similitudes
evidentes con los fuertes espaioles de la Reconquista y
al mismo tiempo, encajaba con el espiritu renacentista
que ya empezaba a vivirse. Posteriormente, a este mode-
lo original se le adicionaria un segundo modelo, que se
puede denominar mestizo, que integrard tanto elemen-
tos hispanicos como indigenas, y luego, surgiria un ter-
cero, construido por misioneros franciscanos y jesuitas.

Si bien la imposicion del modelo urbano en cuadri-
cula regular supuso un rompimiento con los criterios or-
denadores del espacio indigena, existe evidencia de que
varios de los componentes esenciales de la espacialidad
europea tuvieron antecedentes prehispanicos, los cuales
vale la pena al menos mencionar, pues su relativa simili-
tud con el modelo caracterizador de la conquista espafio-
la de América, debié favorecer su implementacion, al no
presentarse como excesivamente diferente.

1. URBANISMO PREHISPANICO

Hasta el momento de la ocupacién espafiola, el orde-
namiento fisico de los pueblos indigenas que ocupaban el
territorio que después se constituiria en la Real Audiencia
de Charcas, definia una espacialidad urbana caracterizado-
ra de cada nacion, etnia o pueblo, en funcion a su propia
tradicion estructuradora del entorno. La complejidad o
simplicidad de ese ordenamiento, su grado de regularidad,
consistencia o espontaneidad, asi como del grado de solidez
de los voltumenes edilicios que lo constituian, dependia de
las caracteristicas culturales mas generales, de la compleji-
dad de sus relaciones histdricas con otros pueblos, su pro-
pio desarrollo interno, su cosmovision, modo de subsisten-
cia y grado de estabilidad del grupo en el sitio o la region.

El autor profundiza sobre este enfoque en su tesis doctoral, Limpias Ortiz, Victor Hugo. La Episteme arquitecténica en su relacién con el entorno y su

expresion curricular (Universidad San Francisco Xavier de Chuquisaca: 2009) imp. no publ..

212
Qe

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACION DE PODER



La diversidad de soluciones espaciales indigenas va
desde conjuntos urbanos ordenados, con edificios publi-
cos y residencias levantadas con silleria de piedra o ado-
be, hasta emplazamientos aparentemente desordenados,
conformados por chozas precarias instaladas en medio
del bosque, la pampa, el valle o el altiplano. Los cronis-
tas espafioles, acompafnantes de los soldados responsa-
bles de la ocupacién y consolidacion del territorio a fa-
vor de la Corona, dejaron valioso testimonio al respecto
de como organizaban su espacio urbano los diferentes
pueblos que visitaban. Un siglo después, los misione-
ros jesuitas confirmaron y ampliaron esas descripciones.
Para el siglo XIX y primera mitad del siglo XX queda-
ban pocos pueblos indigenas sin incorporar a la cultura
mestiza, permitiendo que algunos exploradores primero,
y antropologos después, puedan todavia observar algu-
nas de esas soluciones urbanas originarias’.

Plazas prehispanicas

En buena parte de esos emplazamientos, tanto en los de
ordenamiento regular como irregular, existia un espacio,
generalmente central, que se constituia en lo que hoy se
entiende como plaza, en donde se desarrollaban las princi-
pales actividades colectivas, tanto ceremoniales religiosas,
como comerciales y sociales. En no pocas oportunidades,
la edificacién principal se encontraba en las proximida-
des de ese espacio publico central, cuando no en el cen-
tro del mismo. Dependiendo de la cantidad de viviendas
y numero de habitantes, podian existir plazas menores.

Calles prehispanicas

El concepto de calle, como espacio de circulacién
definido por volumenes edilicios que lo flanquean y
direccionan, parece limitarse en su acepciéon mas clara,
a algunos centros poblados mas densamente edificados
de las regiones mesoamericana (Tenochtitlan) y andina
(Chan Chan, Cusco). Entre las ciudades de las zonas ba-
jas, algunos cronistas comentan sobre avenidas flanquea-
das de palmeras, que conectaban la puerta principal con
la plaza central. Schmidel menciona que los Jarayes con-

rentes a las originales de su cultura.

taban con un camino de ocho pasos de ancho, bordea-
do de flores y pulcramente limpio, que llegaba hasta la
casa del cacique*. Esto no es otra cosa que lo que hoy se
entiende como una avenida o bulevar, lo que demuestra
que estos pueblos poseian y aplicaban criterios de jerarqui-
zacion urbana relativamente sofisticados. La mayor parte
de las demas ciudades, si bien necesitaban vias de circula-
cién interna, no presentaban éstas la definicion espacial
que se entiende para calle desde una perspectiva actual.
La circulacion se desarrollaba entre las edificaciones y a
través de espacios difusamente ordenados.

Murallas prehispanicas

La muralla, como edificacién defensiva y también
como delimitadora de espacios sagrados, era también co-
mun, tanto en pueblos organizacionalmente complejos
como en aquellos de estructura mas sencilla. Ejemplos
demostrativos son la gran muralla de piedra de Sacsahua-
man, los muros de adobe de los “barrios” de Chan Chan
y los muros ceremoniales de Tenochtitlan. En las zonas
boscosas y de las pampas, el cerco protector de cada po-
blacion estaba constituido por empalizada, con una o
mas puertas de ingreso controladas. Alonso Soleto Pernia
describe una de esas vallas protectoras, indicando que
“...era un cerco de la manera de un fuerte, muy reforza-
do, y estaba... por temor de sus enemigos que tenian...
Era el fuerte de arboles de higuerones, y de cedros y ce-
dros, plantados alrededor para edificar su ciudad...”” Bajo
condiciones de enfrentamiento extremo y constante, ese
cerco podia ser doble y constar con una serie de refuerzos
que lo convertia en una proteccion comparable a una mu-
ralla. Ulrico Schmidel describe en detalle uno de estos®.

Equipamiento colectivo prehispanico

La bibliografia sobre la arquitectura prehispanica
abunda en descripciones sobre los grandes templos y
temenos sagrados que construyeron los pueblos prehis-
panicos, especialmente en las sociedades que alcanza-
ron mayor grado de desarrollo material, asi como en la
descripcion de la arquitectura residencial. Sin embargo,

En todo caso, es licito suponer que la mayor parte ya presentaba el impacto de los modelos mestizos o habia adoptado soluciones precarias dife-

4 Schmidel, Ulrico. Relatos de la Conquista del Rio de la Plata y Paraguay 1534-1554 (Buenos Aires: Alianza, 1944). Capitulo 36. Tomado de la separata

publicada por la Academia Cruceia de Letras.

> UAGRM. Cronistas Crucerios del Alto Perii Virreinal. Santa Cruz: UAGRM, 1961. Pag. 134. La descripcion es de 1635.

Ver los siguientes documentos: Schmidel, Ulrico. Relatos op. cit. La antropologa alemana Krekeler cita una descripcion similar de Pedro Lozano;

ver Krekeler, Birgit. Historia de los Chiquitanos (Traduccion del original en aleman por Jtergen Riester). La Paz, 1993. Pag. 148 y 195.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

213

oS



ademas de las edificaciones religiosas, existia otro tipo de
edificaciones de caracter publico, construidos en las mis-
mas ciudades, las que enriquecian funcionalmente a las
mismas. En varios pueblos de las zonas bajas, por ejemplo,
existia en la plaza central o préxima a ella una “casa de los
hombres”, llamada “bebedero” por los primeros misione-
ros, que podia albergar indistintamente al cacique, a los
jovenes solteros, ser albergue provisional de los forasteros
y lugar destinado a las ceremonias de iniciacion guerrera
o sacerdotal y adoracion de sus dioses’. Alli se colgaban
los trofeos de guerra y de caza. La ubicacion privilegia-
da en el conjunto, construida al lado del espacio abier-
to central, contribuia a fortalecer el sentido simbélico
del bebedero. A diferencia del resto de las edificaciones,
esta era construida por toda la comunidad.

Esos antecedentes prehispanicos habrian de ser reem-
plazados, total o parcialmente, por un nuevo modelo de
ordenamiento espacial, cuya regularidad -si bien no com-
pletamente extrafia a varios pueblos- presentaba un cam-
bio espacial significativo y para muchos de ellos, radical.
La imposicién de la cuadricula no vino sola sino acompa-
flada del cambio -en este caso, radical- de los elementos
arquitectonicos significantes. Asi como cambio la reli-
gién y el gobierno, los modos de produccion, las relacio-
nes sociales y las costumbres, cambié el urbanismo y la
arquitectura. En otras palabras, el cambio dréstico en las
relaciones de poder se expreso en el espacio.

El reemplazo urbanistico impuesto tuvo que enfrentar
en las regiones mas densamente pobladas y especialmente,
en aquellas en donde el urbanismo y la arquitectura ha-
bian alcanzado complejidad tecnoldgica y funcional, una
reaccion inmediata de tipo espacial. Desde una perspecti-
va de poder, la tensién generada entre la imposicion de la
cuadricula regular y el surgimiento espontineo del trazado
irregular en la periferia, no fue otra cosa que una tensién
entre dos discursos de poder, manifestindose a nivel espa-
cial. Esta reaccion contracultural, motivada por diversos
factores, vendria a generar un urbanismo mixto, cuya mor-
fogénesis y cualidades vale la pena identificar y sistematizar.

2. URBANISMO HISPANOAMERICANO

Durante los siglos coloniales, las ciudades espafiolas de
la Audiencia de Charcas, cumplieron funciones diversas,
como centros administrativos, industriales, comerciales o
de abastecimiento. Desde el siglo XVI, el centro adminis-

trativo principal fue la sede de la Audiencia y del primer
obispado, la ciudad de La Plata, mientras que Potosi era el
centro industrial y econdmico principal, conformando am-
bos centros, lo que seria el primer eje politico-econémico
de lo que hoy es Bolivia. En menor medida, se encuentran
dos ciudades de importancia econdémica y administrativa
secundaria, La Paz y Oruro, esta tltima se fundaria recién
en el siglo XVII. Por su ubicacion estratégica a mitad de
camino entre La Plata-Potosi y Arequipa, y por el incre-
mento de su produccién minera, La Paz se convirtié en
la ciudad de mayor poblacién de la Audiencia a fines del
siglo XVIII. Por su parte, existia una serie de ciudades de
importancia ain menor, las que cumplian el rol de centros
de abastecimiento para las ciudades principales, aunque
también tenfan responsabilidades administrativas e inclu-
so eclesidsticas; ellas eran, en orden de importancia demo-
grafica y econémica: Cochabamba, Mizque, Santa Cruz
de la Sierra, Oruro y Tarija. La importancia estratégica de
la tinica ciudad llanera importante aumentd durante el
siglo XVIII gracias al comercio generado por las misiones
jesuiticas de Moxos y Chiquitos, de las que era el punto
obligado de ingreso y salida. Otras poblaciones, contem-
poraneas a las ya mencionadas, como Paria (1535), Tupiza
(1535), Porco (1542), Chayanta (1564), Tarabuco (1564),
Tomina (1575), Padilla (1583), Azurduy (1590), Monteagu-
do (1595) y otras, cumplian roles secundarios en relacion
al nucleo urbano y econdmico principal La Plata-Potosi®.

Ese conjunto de poblaciones espafiolas presentaba
en todos los casos, un entramado regular en la zona cen-
tral, rodeado de trazados espontianeos, conformando una
estructura mixta. En este sentido, se puede identificar
dos modelos urbanisticos coincidentes en la Audiencia
de Charcas, el modelo hispdnico definido por el damero
fundacional, regular y rigido en su definicién, habitado
principalmente por peninsulares y criollos, y el modelo
mestizo, de trazado irregular o circunstancial, que respon-
dia a asentamientos espontineos, ubicados progresiva-
mente a la vera de caminos, acequias, arroyos y templos
parroquiales, generalmente poblado por indigenas, mes-
tizos, mulatos, zambos y negros. Mientras el primero se
presentaba compacto y unificado, el segundo modelo se
mostraba fragmentado y disperso, conformando lo que se
denomind ya desde entonces “barrios de indios” y a veces
“parroquias de indios”. Con los afnos, ambos modelos se
integraron, conformando una estructura urbana mixta. Vale
la pena sefialar que no fueron pocos los casos en los que la
irregularidad de algunos barrios de indios, como se llama-

" Parejas Moreno, Alcides y Suarez Salas, Virgilio. Chiquitos: Historia de una Utopia. Santa Cruz: UPSA-CORDECRUZ, 1992. Pag. 37.

8

214

Ye

Sobre este tema, ver Cuadros, Alvaro. Ciudad y Territorio: la construccién del espacio nacional (La Paz: 1996). Grafico 10, pp. 66-69.

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACION DE PODER



La cuadricula hispanoamericana y su expansion independiente de la geografia (CEHOPU, 1989).

ba a esas zonas de disefio circunstancial, fue reemplazada
por el damero, por 6rdenes de alguna autoridad superior,
interesada en facilitar el control de los barrios periféricos.

Esta realidad urbana colonial en su dimensién material
o fisica ha sido descrita y sistematizada por varios investi-
gadores. Algunos de ellos, la han analizado desde perspec-
tivas que no ignoran las relaciones de poder que las moti-
vaban, pero no han profundizado en la integracion critica
de sus componentes, tanto los estructurales como los com-
plementarios. Esa es precisamente la intencion de este tra-
bajo, que si bien se concentra en lo que fue el urbanismo
en la Audiencia de Charcas, su enfoque histérico-critico
se puede aplicar al resto de la Hispanoamérica virreinal.

Son siete las caracteristicas espaciales principales de la
cuadricula hispanoamericana, todas reconocibles a cronis-
tas de la época, aunque no necesariamente explicitadas
de manera sistematica, al menos desde una perspectiva
de analisis urbano-arquitectonico. Se las puede dividir en
dos tipos de caracteristicas: las estructurantes, y las com-
plementarias, todas esenciales para comprender el sentido
espacial de la ciudad charquefia. Las caracteristicas estruc-
turantes son cinco y estdn presentes en Charcas: el trazado
mixto (cuadricula en el centro, e irregular en la periferia),
el amanzanamiento (regular e irregular), el parcelamiento
(en solares regulares particulares y el colectivo), la plaza
de armas y las calles. Las caracteristicas complementarias
a esas cinco mencionadas son dos, presentes también en
la mayor parte de las ciudades de Charcas: una arquitec-
ténica y la otra, social, ambas con un fuerte contenido
simbolico y politico. La que resulta sexta es la ubicacién
privilegiada de la iglesia matriz y del cabildo en frente a la
plaza, remarcando la presencia de los dos poderes princi-
pales en el espacio de mayor privilegio y la séptima, es la
segregacion espacial de las residencias de espafioles y crio-
llos, ubicados preferentemente en el centro, en relacion al
resto de la poblacién (indigenas, mestizos, mulatos, zam-

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

bos y negros), asignados a vivir en los manzanos alejados
o barrios/parroquias de indios. Estas dos ultimas caracte-
risticas no se presentan de forma pura en ninguna ciudad
charquena, abundando ejemplos de superposicion social y
sesgos particulares en la asignacion de solares privilegiados.

2.1. Trazado urbano mixto

El trazado urbano de las ciudades de Charcas durante
los tres siglos virreinales presenta dos modelos claramente
diferenciados en cuanto a su posicionamiento geografico
en la mancha urbana: el trazado en cuadricula o dame-
ro fundacional en el centro y zonas de expansion plani-
ficada y el trazado irregular de los barrios, parroquias y
poblados de indios, mestizos y otros pobladores no es-
panoles, ubicados en la periferia o proximidades de las
entonces pequenas urbes.

Damero fundacional o cuadricula

El urbanismo colonial se desarrolld de manera sor-
prendentemente homogénea. El trazado de las calles de
las ciudades fundadas respondi¢ basicamente al modelo
en damero con plaza central abierta, solucion que empieza
a utilizarse a principios del siglo XVI, especificamente en
Santo Domingo (1502) muchos aflos antes que se dicta-
ran las Ordenanzas de Poblacion (1573). Los antecedentes
europeos para este modelo urbanistico de trazado regular
se encuentran en las mas de 200 bastillas francesas cons-
truidas en la baja Edad Media, y principalmente, en las
villas y fuertes espanoles de la Reconquista, construidos
a partir del siglo XIII en el area oriental de la peninsula
ibérica (Villarreal, 1274; Briviesca, 1313, Castellon de la
Plana, 1357 y otras) y contintan durante los siguientes

215

oS



dos siglos, hasta Puerto Real, construida en 1483 por los
reyes Catolicos en Andalucia, menos de una década an-
tes de la victoria final ante los musulmanes’.

En ninguno de esos casos se presentaban manzanos
regulares con plaza central coincidente con el trazado ge-
neral que corresponde al modelo urbanistico propio del
damero hispanoamericano. Las caracteristicas de éste mo-
delo, aplicado en la mayor parte de las ciudades fundadas
por espafioles en América, debe entenderse como una
accion pragmatica del conquistador, que al sintetizar en
forma creativa los modelos urbanos medievales y renacen-
tistas, genera un urbanismo regular diferente a los mode-
los previamente existentes'”.

La cuadricula como estructura urbana original de la
ciudad fundacional, se define como nucleo de la ocupa-
cién y dominio de un territorio, en principio hostil. La
potencia del trazado, impuesto a partir de un manzano
central abierto y libre, desde el cual se desarrollan los
manzanos de planta cuadrada y calles rectas, se consti-

9

Cruz de la Sierra: 2003 - Digital).
10

216
Yo

El damero regular de La Plata, sede
de la Audiencia de Charcas. Nétese
el disefio de su plaza de armas abier-
ta en el centro, su amanzanamiento y
calles. Notese la irregularidad nacien-
te de su periferia.

tuye en la expresion bésica del dominio espafiol sobre el
nuevo continente. A pesar de que esta cuadricula funda-
cional fue rapidamente “contaminada” (cortada, distor-
sionada) por las irregularidades de la periferia, especial-
mente en Charcas, su permanencia historica, asi como
su consolidacion edilicia y caracter central, aseguraron
la continuidad de su importancia simbélica, ademas de
funcional durante todo el periodo colonial.

La sencillez del modelo contribuyé a su aplicacion ge-
neralizada. Una recopilacion de Catalina Romero muestra
que para 1580, los espafiioles ya contaban con 230 ciudades
permanentes, lo que implica un numero bastante mayor
de fundaciones, pues en este primer siglo, varios intentos
fracasaron definitivamente, y en otros casos, se realizaron
traslados, en algunos casos, en varias oportunidades. 50
afios después, en 1630, se habian fundado y establecido
definitivamente 100 nuevos centros urbanos. El ritmo se
mantuvo hasta 1810, cuando se contaba con 911 ciudades
fundadas, la gran mayoria de ellas en zonas no previamen-

Negro Tua, Sandra. “La Ciudad Medieval: de la imagen ilusoria a la realidad urbana” en Memorias del Congreso Sudamericano de Historia (Santa

Sobre estos aspectos, ver Limpias Ortiz, Victor Hugo. Santa Cruz de la Sierra: arquitectura y urbanismo (Santa Cruz: UPSA, 2001).

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACION DE PODER



te pobladas del continente!!. La accién fundacional hispa-
noamericana, por su escala y extension territorial, puede
destacarse como una de las acciones de ocupacién territo-
rial mas extraordinarias de la historia de la humanidad. Es
importante destacar que ese proceso de ocupacion territo-
rial, de tres siglos de duracion, exigié de Espafia una emi-
gracion que se estima superior a 4 millones de sus habitan-
tes, la mayor parte de los cuales jamas volvio a la Peninsula.

La sencilla pero contundente regularidad del damero
hispanoamericano, no se aplicé como simple accion te-
rritorial, sino como un gesto politico de impacto cultu-
ral intencionadamente transformador. Ramén Gutiérrez
sefiala que “...el modelo fundacional indiano, en su in-
usitado reduccionismo y simplificacion espacial termina
actuando como elemento aculturizador que hace tabla
rasa de las singularidades de valores y creencias regiona-
les, para uniformarlos..., desde una perspectiva... autori-
taria y externa...” El efecto simbolico de la intervencién
espafiola en el territorio tenfa, a su vez “..un caracter
didactico, capaz de generar el sistema de comprension.
Por ello se estipulaba que las casas debian estar de for-
ma tal “que cuando los indios las vean les cause admiracién
y entiendan que los espatioles pueblan alli de asiento vy les
teman y respeten para desear su amistad y no los ofender'?”.

La importancia de lo simbolico en un proceso de im-
posicion cultural como el desarrollado por el imperio es-
pafiol en América se reconoce en la insistencia hispanica
en preservar las ciudades prehispanicas importantes (Te-
nochtitlan y Cusco, por ejemplo) en cuanto a sitio, impo-
niéndoles una nuevo trazo superpuesto al original, aun
a costa del esfuerzo extra que tal tarea exigia. El caso de
la capital Mexica es el mas evidente al respecto, pues se
insistio en un sitio inadecuado e incomodo, y se prefi-
rio invertir en la construccién de una nueva ciudad sobre
la antigua, a simplemente destruirla y construir la nueva

en un sitio cercano mas conveniente. En este sentido,
los conquistadores reconocieron que el valor simbolico
de las capitales prehispanicas estaba estrechamente li-
gado al sitio y a la cosmovision de los pueblos conquis-
tados y que, en algunos casos particulares, valia la pena
superponer el damero por encima el trazo original, para
remarcar su victoria y dominio territorial®.

La caracteristica fundamental de este urbanismo fun-
dacional es la radical sencillez de su regularidad. Ortogo-
nal y discrecional en su biaxialidad, el damero conceptual-
mente intenta ocupar la totalidad del territorio, y aunque
nunca lo hace, ya sea por un accidente geografico (ribere-
Ao o montafiés) o por el surgimiento de las irregularida-
des periféricas, la malla incompleta sugiere su continuidad
infinita, expresando asi la amplitud de su intencionalidad
politica. La fuerza del gesto racional del damero resulta
por lo tanto, contundente y agresiva, sustentado en su
esencia morfoldgica y en la actitud politica que la motiva.
La discrecionalidad de la malla, que ignora colinas, arro-
yos, incluso rios, es una manifestacion concreta de la fir-
meza de su sentido dominador.

Desde esa perspectiva, el origen “renacentista” de la
malla urbana tipo damero no es casual. Aunque desde
Mileto en el Siglo V A.C. los trazados regulares se ha-
bian planteado y ejecutado en diferentes culturas, tanto
en oriente como en occidente, ninguno de esos trazados
regulares —o planificados, como también se los denomi-
na- presentaba el grado de sencillez morfolégica y rigidez
estereométrica que caracterizan al damero hispanoameri-
cano, por lo menos hasta el siglo XVI*. El pensamiento
del Renacimiento, al cual la peninsula ibérica empieza
a aproximarse con reyes catolicos durante la fase final
de la Reconquista (fines del S. XV), y lo asume en serio
-incluso propositivamente- con Carlos I y Felipe II du-
rante el siglo XVI, planteaba el derecho al dominio de

El listado de Romero contiene muy pocas ciudades de Charcas en lo que es hoy el territorio boliviano, siendo mas detallado en ciudades “char-
quenas “ que hoy estin en Paraguay, Argentina y Chile, Ademas de algunas fechas que no coinciden con las que en Bolivia hoy se considera
comprobadas, faltan varias ciudades permanentes de Charcas, como todas las ciudades menores mencionadas en un pérrafo anterior, ademas de
Vallegrande y Chilon. Ignora también, las reducciones jesuiticas completamente. Se puede presuponer entonces que el total de ciudades efectiva-
mente fundadas superd con creces el millar. Ver Catalina Romero Romero. “Fundaciones espafiolas en América: una sucesién cronoldgica” en
CEHOPU. La Ciudad Hispanoamericana: El Sueiio de un Orden (Madrid: CEHOPU -Cedex- Ministerio de Fomento, 1997, 2da. edicion) pp. 275-
303. Esta monumental publicacion, que sintetiza el gran encuentro de historiadores urbanos de octubre de 1985 en Buenos Aires, y acompaid
una exposicion que recorrio el mundo durante la década de los 90, sigue siendo la referencia principal sobre el tema. Curiosamente, los editores
excluyeron las plantas urbanas de los dos fuertes espafioles que, hasta entonces, se habian planteado como antecedentes directos de la cuadricula
hispanoamericana, modelo que, desde ese evento, quedd demostrado que en realidad fue una expresion nacida en el nuevo continente.

Gutiérrez, Ramon. Arquitectura y Urbanismo en Iberoamérica (Madrid: Catedra, 1983), pp. 80.

Prueba de la actitud pragmatica, flexible y acomodaticia de los espafoles, es que hubieron casos, como en Cholula, en donde se opto por construir
una nueva ciudad (Puebla, en ese caso), destruyendo la anterior. Ello se hizo porque el valor simbolico del sitio de Cholula no era tan significativo.
Ver “Las Reducciones indigenas en el urbanismo colonial” en Gutierrez, Ramon (Coordinador). Pueblos de Indios, otro urbanismo en la regién andina

(Quito: Abya-Ya, 1993), pp. 18-19.

Muchos aios después, el “iron-grid” anglosajon, vendria a reformular ese reduccionismo en el trazado urbano.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 217

Yo



la naturaleza por el hombre, de una manera categorica,
desconocida hasta entonces?. Era el inicio de la Era Mo-
derna, y el damero hispanoamericano es la expresién ur-
bana de esa nueva etapa de la historia occidental.

El caricter politico y simbolico del uso indiscrimina-
do de la cuadricula en las nuevas fundaciones queda en
evidencia ante el contraste particular que supuso la con-
formacion espontinea de Potosi a partir de 1545, la que
demuestra que la dinamica de ocupacion y su respectivo
ordenamiento regular, dependia de la consciente decisién
politica de quienes fundaban una ciudad, de que lo hacian
a nombre de la corona espanola. El asentamiento minero
de Potosi se dio antes de que tal decisiéon pueda tomarse,
y por ello, su nacimiento como ciudad se dio de manera
diferente al resto de las ciudades principales charquenas.
La imposicién de la cuadricula en La Plata, La Paz, Cocha-
bamba o Santa Cruz de la Sierra, al margen de la posible
irregularidad de asentamientos previos, confirma al mode-
lo como estandar urbanistico continental para entonces.

Trazado circunstancial o irregular

Apenas levantada la ciudad fundacional, que podia o
no contar con una muralla o cerco protector, individuos,
familias o grupos de indigenas se asentaron en los extra-
muros o en los bordes de la cuadricula espaiola. Con-
tribuyo a ello la prohibicion expresa de que se mezcle la
poblacion espafiola con la indigena. Con los afios, estos
asentamientos se convirtieron en barrios y en parroquias,
y en ellos se ubicaron mestizos, negros, mulatos y zambos.

Sin que exista una planificaciéon previa, ni autoridad
interesada en definir a priori un orden urbano para es-
tos barrios “ajenos”, las viviendas, en muchos casos, co-
lectivas y precarias, se fueron construyendo siguiendo el
perfil de caminos, sendas o cualquier accidente geogra-
fico significativo que enfrentaban mientras se ampliaba
la superficie ocupada, ignorando la continuidad del tra-
zado regular original. No existiendo un criterio de lotea-
miento u orden espacial definido, las nuevas construc-
ciones se ordenan organicamente, siguiendo criterios de
consanguinidad o afinidad de parentesco u ocupacion.

Lentamente, los cercos protectores o murallas desapare-
cieron conforme se lograba la “pacificacién” de la zona, ase-
gurando de factor, la integracion de estos barrios en la zona
“urbana”. Con los afios, surgieron circunstancialmente ca-
lles, callejuelas, pasillos e incluso plazas secundarias, todas
marcadas por la sinuosidad y la irregularidad en cuanto
a la carencia de la ortogonalidad propia de la cuadricula.

Este urbanismo organico, resultante de acciones de
autoconstruccién no planificadas ni controladas, no ne-
cesariamente debe comprenderse como desordenado. En
realidad, la estructura resultante responde a un orden
cadtico, cuyos criterios de ordenamiento son distintos a
los que definieron la regularidad renacentista de la cua-
dricula. En este tipo de asentamiento, las decisiones de
donde intervenir y construir son consecuencia del ana-
lisis de diferentes factores, entre los que se encuentran
la disponibilidad de terreno, la proximidad a una via de
paso (camino o senda), la cualidad del sitio, la proximi-
dad de otras viviendas, el parentesco o la afinidad, entre
otros. También son importantes factores de decision la
proximidad de arroyos, lagunas o rios. En realidad, se
actua arbitrariamente pero conforme la conveniencia y
la posibilidad, aunque tampoco hay que olvidar que es
posible que en estos asentamientos simplemente se ha-
yan aplicado criterios prehispanicos de ordenamiento.

En ese sentido, la aplicacion consciente de criterios
propios del indigena en cuanto a como ocupar el terre-
no, podria comprenderse como una reaccién cultural
contra la ocupacién espanola. Asi, la irregularidad de
los “barrios de indios” podria entenderse como una
accion politica de rechazo a la regularidad imperial. Sin
embargo, este tipo de interpretacién mereceria una in-
vestigacion rigurosa que la sustente, pero es licito supo-
ner que actitudes como ésta bien pudieron manifestarse.

La irregularidad de los asentamientos mayoritariamen-
te indigenas en los margenes de la cuadricula espafiola,
es un fendmeno comun en toda América, especialmente
en aquellas regiones en donde la poblacion indigena era
proporcionalmente significativa en la poblacién urbana.
Aunque es evidente que hubo asentamientos indigenas
que respondieron fielmente a la cuadricula, también lo
es el hecho de que la irregularidad periférica a la cuadri-
cula se manifesté en algunas ciudades hispanoamericanas
al margen de la condicion indigena, mestiza o negra de
los asentamientos periféricos; situacion que no es la re-
conocida en la Audiencia de Charcas, en donde la irre-
gularidad de la periferia si coincide con la condicion in-
digena de los asentamientos de borde. En todo caso, el
trazado colonial debe entenderse en sus dos dimensiones
complementarias y simultineas: la espafiola, fundamen-
talmente regular, y la indigena, generalmente irregular.

Descubierta por los espafioles la riqueza argentifera,
la velocidad en la que ocurrié la ocupacion de Potosi im-
pidi6 el ordenamiento regular en cuadricula, habiéndose
desarrollado de manera espontinea, sin orden aparente
alguno. Arzans sefala que en los primeros afos “...cada

> Adoptamos el nombre de “Carlos I” y no “Carlos V” para el mismo monarca, pues “primero” es la numeracion hispanica, siendo “quinto” de

Germania. Que el criterio de los historiadores, mayoritariamente anglosajones, haya impuesto el ultimo y no el primero, es tema secundario.

218
Qe

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACION DE PODER



La ciudad mestiza: Potosi con su
cuadricula ’central y sus barrios
de indios. Oleo de Berrios, 1758.

cual hizo su casa con tanta prisa que careciendo de la
forma hubieron de quedar sin calles por donde pasar,
y asi en espacio de 18 meses se hicieron mas de 2.500
casas para mas de 14.000 personas entre espafoles e in-
dios’...”. El caos urbano motivé la promulgacién y apli-
cacién de ordenanzas virreinales que obligaron a la apli-
cacién de la cuadricula, lo que pudo ejecutarse antes que
termine el siglo XVI. Sin embargo, la regularidad recu-
perada se perderia nuevamente en las décadas siguientes,
ante el impetu y dinamismo del crecimiento de la urbe
minera, que llegd a ser la mas poblada del continente.

2.2. Amanzanamiento

El amanzanamiento de la cuadricula hispanoamerica-
na, difiere de sus antecedentes espafoles principalmente
en su escala. Los manzanos americanos miden de 80 a
150 varas por lado y practicamente son todo de planta
cuadrada. Su medida mas comtn es de 100 y 120 varas,
dimensiones que se encuentran en las primeras ciudades
de Charcas, fundadas en el siglo XVI (La Plata, La Paz, Po-
tosi, Cochabamba y Santa Cruz de la Sierra, entre otras).

La regularidad de los manzanos trasciende la topo-
graffa, ain en casos extremos de irregularidad, como La
Paz, manifestindose como una expresion contundente de
dominio del territorio, negandose el espanol a adaptar-

se a la geografia montafosa. Solamente cuando la pen-
diente se volvia imposible para la mula o el caballo, o un
rio atravesaba la zona, la regularidad se abandonaba. Si
las demandas de poblacién lo exigian y la ciudad salva-
ba el obsticulo, se aseguraba la continuidad del damero,
siempre que la orilla opuesta no haya sido ocupada previa-
mente por pobladores indigenas o mestizos.

Los manzanos irregulares de la periferia no espafiola
completaban con sus formas organicas el trazado urbano,
matizando una ocupacion espacial que en otras latitudes,
en donde la poblacién indigena no era significativa, se
mantuvo fielmente regular durante siglos. La presencia ma-
yoritaria indigena en Charcas, asi como la mayor densidad
de ocupacion territorial, especialmente en la region andi-
na, limité de manera temprana la intencion ordenadora
hispanica. Los barrios indigenas y mestizos de Potosi y La
Paz, con su sinuosa irregularidad, rodearon paulatinamen-
te las dos ciudades de mayor poblacion, “encerrando” la
cuadricula central, como permiten reconocer la iconogra-
fia urbana de esas ciudades, asi como las descripciones de
cronistas. Laura Escobari describe los poblados, barrios y
parroquias de indios de Potosi y La Paz, demostrando una
compleja y diversa realidad urbana mixta. En La situacion
hubo de facto una situacion de dos ciudades enfrentadas,
la espafiola La Paz y la indigena de San Pedro y Santiago
de Chuquiago, consecuencia ésta ultima de una reagrupa-

cion formal de varias comunidades aymaras!.

16 Arsanz de Orstia y Vela, Bartolomé. Historia de la Villa Imperial de Potosi (Brown University, 1965). Pag. 42.

17" Escobari de Querejazu, Laura. “Poblados de indios dentro de poblados espafioles: el caso de La Paz y Potosi” en Gutiérrez, Ramon (Coord). Pueblos

de Indios: otro... op. cit. Pp. 319.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

219

QYo



] =" W
LS . dllﬂ \.1\ ‘u&&
= f ._ :

La presencia normativa de la Real Audiencia en La Pla-
ta, pudo haber sido un factor que contribuyé a que los pri-
meros barrios y parroquias de indios de la capital de Char-
cas no hayan adoptado la irregularidad que se observa en
las dos ciudades mencionadas. Sin embargo, la iconografia
y las descripciones del siglo XVIII muestran que la “mes-
tizacion” del trazado ocurrié como en las demas durante
el periodo virreinal, aunque de manera tardia. Tanto en la
actual Sucre, como en Cochabamba y Oruro, la irregula-
ridad de los barrios indigenas no fue tan radical como los
casos potosino y paceio, pero el caracter circunstancial de
sus barrios de indios virreinales es evidente hasta nuestros
dias. En estas ciudades, el trazado indigena no llega a ro-
dear completamente la ciudad —~como ocurrié en Potosi y
La Paz- sino que se construye en zonas especificas, norte y
sudoeste en Oruro, por ejemplo. En el caso de Cochabam-
ba, su crecimiento irregular recién se dio a partir de me-
diados del siglo XVIII, cuando inicia su despegue econé-
mico, gracias a las minas de oro descubiertas en Ayopaya,
las que le permiten superar demograficamente a su vieja
“rival”, Mizque, que entra en decadencia desde entonces'®.

En Santa Cruz de la Sierra, por la menor densidad
de ocupacion del territorio y la subsecuente menor pre-
sion de la poblacién indigena sobre la ciudad espafiola,
la regularidad del damero parece haberse mantenido

: LN - =g
[T w o |MMW""‘N&;:} Dy “l.\'}.\““'““.‘lli‘-
i BHLOR d L T e e
X" T RPN TS
! = ALE

La ciudad mestiza: Oruro con su
cuadricula central y sus barrios
de indios en la perifera. Plano
de autor Anénimo de 1781.

bien avanzado el periodo virreinal, aunque si se puede
reconocer ciertos sesgos a dos y tres cuadras de la plaza,
sugiriendo una progresiva flexibilizacion del trazado de
la original San Lorenzo el Real. La sinuosidad de los tra-
zados mestizos debid incorporarse durante el siglo XVII,
en asentamientos que hoy se pueden reconocer en las
zonas de Siete Calles y El Tao, pero no hay pruebas de
ello y solamente se cuenta con la tardia Descripcion del
gobernador Francisco de Viedma, quien visitd la ciudad
en 1787. Es el primer documento que deja reconocer la
existencia de una periferia indigena en la capital crucefia
“Las calles principales son once, sin forma, ni orden en el
arreglo de sus infelices ranchos, los que estan dispersos,
particularmente en los catos, en arrabales...”

2.3. Parcelamiento

El caracter mixto del trazado implicé no solamen-
te una diferencia en cuanto al criterio de subdivision
de los manzanos resultantes, sino también en cuanto al
sentido de propiedad asignado. En ese sentido, se pre-
sentan dos modos de posesion: el particular y el colec-
tivo, el primero dominante en la cuadricula central y el
segundo, en la periferia irregular.

18 Schoop, Wolfgang. Ciudades bolivianas (Cochabamba: Los Amigos del Libro, 1981). Oruro en pag. 98-99 y Cochabamba en pag. 134.
1" Viedma, Francisco de. Descripcion geogrdfica y estadistica de la Provincia de Santa Cruz de la Sierra (Cochabamba: Los Amigos del Libro, 1969). Pag. 117 (acap. 301).

220

TS

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACION DE PODER



Los manzanos se parcelaron de manera relativamen-
te homogénea en todo el continente. La subdivision del
manzano regular en cuatro solares idénticos se aplico en
buena parte de las ciudades, en las que aun hoy es posi-
ble reconocer ese criterio de loteamiento, que por supues-
to sufri¢ varias subdivisiones posteriores, generalmente
durante el siglo XIX. Los casos especiales ameritaban la
asignacion de dos solares y hasta el manzano entero, en
algunos casos. La iglesia matriz y el cabildo, las dos insti-
tuciones principales y originales de cada poblacion fun-
dada, casi invariablemente merecian dos solares, ocupan-
do cada uno una mitad de un manzano ubicado al sur
o al norte de la plaza de armas. Las ordenes religiosas,
cuando participaban de la fundacion de una ciudad, lo-
graban a veces la asignacion de un manzano entero, aun-
que es mas comun la asignacion de la mitad de un man-
zano, o dos solares, en las zonas periféricas o de borde.

El caso de Santa Cruz de la Sierra es extraio. Aunque
es posible que los manzanos crucefios hayan sido divididos
convencionalmente en cuatro solares cada uno, el analisis
de las divisiones catastrales actuales permite dudar de la
aplicacién de ese criterio, comun al resto del continente,
siendo posible que se haya realizado una distribucién en
medios manzanos o manzanos enteros para cada vecino.

Los manzanos irregulares indigenas, e incluso aquellos
regulares que eran ocupados por pobladores no espafioles
presentaban un criterio mixto de propiedad de la subdivi-
sion. El sentido colectivo de los terrenos, incluso de man-
zanos enteros, parece ser consecuencia de la ocupacion
arbitraria y circunstancial de los mismos. La notable irre-
gularidad del loteamiento que hoy se reconoce en los ca-
tastros permite confirmar esta hipotesis, avalada por algu-
nos casos documentados, como los que menciona Laura
Escobari en su trabajo sobre Potosi y La Paz*®. Por su parte,
las descripciones de Arzans de Orsua y Vela, Lizdrraga y
otros, abundan en comentarios sobre la ocupacion de las
rancherias por parte de comunidades, dejando entrever la
inexistencia de un sentido de propiedad individual o fami-
liar, y el predominio del uso y posesion colectiva de buena
parte de los terrenos de la periferia. De hecho, aun hoy,
en todas las ciudades antiguas de Charcas, existen propie-
dades colectivas en las zonas coincidentes con los barrios
de indios de los tiempos virreinales, llamados “tambos”.

2.4. La Plaza de armas

La plaza de armas fundacional, presente en todas las ciu-
dades espafolas importantes fundadas en Hispanoamérica
y en Charcas, es un espacio regular, cuadricular y abierto,

20 Escobari de Querejazu, Laura. “Poblados de indios... op. cit. Pp. 334-336.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

que en las ciudades principales se pavimentaba con piedra
y en las menores se dejaba como simple campo libre, sin ar-
boles ni vegetacion significativa. El cardcter abierto de las
plazas de armas, en cuanto no fueron limitados sus accesos
como en las ciudades europeas, implicé una ruptura con
la tradicion europea y una aproximacion con las plazas in-
digenas, que si bien no era regulares, si eran abiertas hacia
las vias que la conectaban con las afueras de la poblacion.

Sus funciones eran multiples, pues servia como gran
atrio procesional religioso, mercado, plaza de toros, es-
cenario teatral o espacio para juegos populares. La pre-
sencia de una fuente de agua fue en muchos casos nece-
saria, pues sus funciones exigian la provisién de agua en
las grandes concentraciones que alli ocurrian. Las fuentes
podian ocupar una posiciéon central, como en La Paz, o
marginal, como en Santa Cruz de la Sierra, ubicada en
frente de la catedral, en la esquina sudeste de la plaza.

Cuando las ciudades crecieron se crearon nuevas plazas,
generalmente en las proximidades de una capilla o templo,
a veces coincidiendo con un atrio. Con la construccion de
mercados o la apertura de nuevas plazas, la plaza de armas
dejo de ser el centro de intercambio comercial principal,
al menos de manera permanente. El caracter regular y
cuadrado de las plazas de armas de Charcas se mantiene
intacto hasta hoy, aunque intervenciones como la integra-
cién de la misma con dos manzanos adyacentes en Santa
Cruz de la Sierra ha desvirtuado en parte el trazo original.

2.5. Las calles

La apertura de calles “a cordel” a partir de la plaza de
armas, aseguro la regularidad del trazado de las mismas,
independientemente de la topografia accidentada de las
ciudades charquefas. La Plata, Potosi y La Paz, todas muy
accidentadas geograficamente, expresan, en la tenacidad
rectilinea de sus calles fundacionales, la solidez de la in-
tencionalidad hispanica en “marcar” el territorio con-
quistado a través de calles rectas, rigidamente ordenadas.
Esas tres ciudades se fundaron en territorios previamente
ocupados, y por ello, esa regularidad impuesta por el con-
quistador, rdpidamente fue “frenada” por las irregularida-
des de los barrios de indios, en donde las calles, ademas
de perder regularidad, amplitud y continuidad, ganaron
sinuosidad, volviéndose cadticas desde la perspectiva de
una aspiracién de orden imperial. Cochabamba, Tarija,
Oruro y Santa Cruz de la Sierra, levantadas sobre terrenos
menos accidentados, igualmente presentan calles bastan-
te regulares en la zona central, especialmente en Cocha-
bamba, las que empieza perder regularidad conforme se

221

oS



alejan de la plaza de armas. La conformacion de barrios
de indios, asi como la preexistencia de arroyos, aguadas y
cerros, propiciaran la pérdida paulatina de la regularidad
de las calles, para volver, esporadicamente a alinearse, para
nuevamente, perderse en la espontaneidad.

La consolidacién urbana de las ciudades de Charcas,
coincidente con la expansion del aparato econémico y la
incorporacion de indigenas al espacio urbano, contribuyé
a la densificacion edilicia de las ciudades, especialmente
de aquellas proximas a la produccién minera. Ello con-
tribuyd a que los solares se ocupen completamente, ge-
nerandose calles claramente definidas espacialmente. Ello
no ocurrio en ciudades como Santa Cruz de la Sierra, en
donde la continuidad edilicia sélo se lograria a fines del
siglo XVIII, cuando aun la ciudad ofrecia un panorama
de “ranchos” adyacentes el uno con el otro.

Dependiendo de la ciudad, la produccién minera,
artesanal, agricola y pecuaria, permitira la consolidacion
economica de las familias principales y algunas familias
de artesanos e industriales mestizos, lo que propiciara la
mejora paulatina de la arquitectura de las residencias, pro-
moviendo el surgimiento de elementos ornamentales en
las puertas y ventanas, y especialmente significativos son
dos elementos arquitectdnicos de singular impacto urba-
nistico: el balcon en voladizo y el corredor o galeria exte-
rior. El primero principalmente en la region montafosa
y el segundo en la regiéon de los llanos. Aunque ambas

21

Cabildo e iglesia matriz. Catedral
de San Lorenzo frente a la plaza,
Santa Cruz de la Sierra al final de
la Colonia (Oleo de Carlos Cirbian).

soluciones tienen antecedentes hispanicos, su aplicacion
en Charcas tuvo impacto y efecto propios. La continui-
dad de estas soluciones otorgara a las calles un sentido
espacial socialmente significativo pero también, en cier-
ta medida, contradictorio. Mientras en la region andina,
los balcones contribuian a remarcar las jerarquias socia-
les, en la region llanera, los corredores exteriores favore-
cieron la fluidez y permeabilidad sociales?..

2.6. Jerarquizacion edilicia

La primera expresion complementaria a la estructura
urbana es la jerarquizacion de los dos principales edificios
publicos: la iglesia matriz y el cabildo, una de las caracteris-
ticas singulares del urbanismo hispanoamericano, presen-
te también en Charcas. En la mayor parte de las ciudades
fundacionales, ambos edificios fueron intencionalmente
ubicados uno al lado del otro, compartiendo el mismo
manzano en frente de la plaza de armas, cada uno ocupan-
do dos solares. La presencia conjunta de las dos expresio-
nes de mayor poder en el espacio urbano mas importante,
hacia visible la unidad politica y religiosa que caracterizo
al proceso de ocupaciéon continental. Para el indigena, y
también para el mismo peninsular, esa doble y articulada
expresion de poder era una sefal clara de dominio, y su
repeticion como solucién urbanistica demuestra el valor e
importancia de su intencionalidad simbolica.

Sobre los balcones ver Limpias Ortiz, Victor Hugo. “El balcon barroco en la fiesta urbana de la Audiencia de Charcas” en La Fiesta, Memoria del

IV Encuentro Internacional sobre Barroco (La Paz: Union Latina, 2007) pp. 299-313 y sobre los corredores exteriores o galerias urbanas continuas, ver

Limpias Ortiz, Victor Hugo, Santa Cruz de... op. cit.

222

Ye

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACION DE PODER



En las ciudades en donde no se les asigno a la iglesia ma-
trizy al cabildo, solares vecinos en el mismo manzano, se les
asigno solares dobles frente a la plaza de armas, ofreciendo
igualmente una presencia dominante, coincidente con su
jerarquia superior. En algunas raras ocasiones no se asigno
a la iglesia matriz un solar frente de la plaza, como fue el
caso de Oruro, posicionada en un solar diagonal a una es-
quina de la plaza de armas, de la que hoy queda solamente
su campanario. El caso de Tarija, cuya iglesia matriz se en-
cuentra a una cuadra de la plaza de armas, es consecuencia
de la compleja historia fundacional de la ciudad y la exis-
tencia temprana de dos poblados, el espafiol y el indigena.

Como las ciudades no se fundaron como sedes virrei-
nales, ni de audiencias ni de capitanias o intendencias, los
edificios-sede de esas reparticiones no necesariamente tu-
vieron posicion privilegiada similar a los cabildos e iglesia
matriz, una vez que los solares principales ya habian sido
asignados, a vecinos o a érdenes religiosas (jesuitas princi-
palmente, quienes en La Plata y La Paz se ubicaron en la
misma plaza). En algunos casos americanos, las autorida-
des de mayor jerarquia que los cabildantes, una vez insta-
lados sus cargos y reparticiones, ordenaron adquisiciones
de terrenos de privilegio para construir sus sedes y presen-
tarse ante la comunidad en espacios de presencia urbana
privilegiada, pero no fue el caso de Charcas, en donde los
cabildos mantuvieron su posicion de privilegio, aun per-
diendo su condicién de primer grado de poder politico,
hasta que en 1825, se los eliminé y el gobierno central re-
publicano ocupd sus edificios, preservandolos hasta hoy?2.

2.7. Segregacion social

La segunda caracteristica complementaria de la estruc-
tura urbana mixta virreinal es la segregacion espacial entre
espafoles y criollos, por un lado, y mestizos, indigenas,
negros, mulatos y zambos, por otro. La administracion del
Virrey Toledo fue la primera en reconocer los “riesgos” de
una ocupacion heterogénea de la cuadricula, establecien-
do ordenes claras, con penalidades incluidas, de separar
espacialmente las zonas de espafoles de las zonas, barrios
y parroquias de indios, mestizos y otros pobladores no es-
panoles. Esta politica oficial de segregaciéon no se limitaba
a separar a los espafioles del resto de la poblacién, sino
que ese “resto” era también forzado a vivir separado. En
forma explicita se prohibia que en los pueblos de indios
no vivan espafoles, criollos, negros, mestizos y mulatos.

22

La construccién de parroquias de indios en la periferia
contribuyd a preservar ese orden segregacionista, el cual
sin embargo, por diferentes razones, parece que nunca lle-
g6 a ofrecer un panorama rigido, existiendo varios niveles
de integracién, superposiciones, especialmente de indige-
nas y mestizos viviendo en zonas supuestamente exclusivas
de espanoles y criollos. La economia parece haber sido el
instrumento que impidié que la normativa se cumpla a
rajatabla. Los casos de Potosi, La Paz y Tarija son los mds
evidentes en este sentido, definiendo en los tres casos una
mancha urbana que implicaba dos ciudades diferentes, la
espafiola y la indigena. Mientras en Potosi y La Paz, la inte-
gracion espacial urbana de esas “dos ciudades” se manifes-
té —gracias al crecimiento demografico, el proceso de mes-
tizacion masiva y la densificacion edilicia consecuente- en
pleno periodo virreinal, en Tarija, la integracion de la ciu-
dad espafiola con la indigena parece haberse dado sola-
mente en tiempos republicanos, segin Wolfgang Schoop.
Situacion similar ocurrié en Santa Cruz de la Sierra, en
donde el barrio de negros de Brigida y el de indios del Tao,
se mantenian separados fisicamente de la mancha urbana
hasta la creacion de la Republica. En estos dos casos, la pre-
servacion de la separacion se puede reconocer como con-
secuencia de un crecimiento demografico lento?.

Esta segregacidn social y cultural se expresaba mate-
rialmente de tres maneras: una de cardcter urbana y dos
arquitectonicas. La diferenciacion entre el trazado regular
espafiol y el irregular indigena era la expresién urbana del
cisma social interno, afianzada por la diferencia conteni-
da en la calidad y densidad edilicia de la arquitectura de
los espafioles en comparacién a las edificaciones indige-
nas, generalmente de menor escala y menor calidad. La
arquitectura religiosa de las parroquias de indios era la
tercera manifestacion de esa diferenciacion sociocultu-
ral, diariamente visible para todos los pobladores, a ma-
nera casi didactica. A pesar de que, como ya se indico,
no todas las casas de espaiioles eran de buena fabrica, ni
todas las residencias indigenas eran precarias, la imagen
urbana de los barrios de ambos grupos ofrecian conjun-
tos claramente diferenciados, radicalizados por elementos
reconocibles por todo en la época: portadas y balcones,
campanarios, residencias de uno y dos niveles, cubier-
tas de teja ceramica y de cobertura vegetal, sin olvidar el
cambio del ancho de las calles, asi como su regularidad.
Todos sabian a qué espacio pertenecian o debian perte-
necer. Incluso en su condicién mixta, superpuesta y flexi-
ble, la ciudad virreinal era, a todas luces, una ciudad dual.

Los solares de los cabildos, antecedentes de los gobiernos municipales o alcaldias, pasaron al Estado y fueron ocupados por las casas de gobierno

o prefecturas, mientras los municipios —una vez restituidos- tuvieron que alquilar y después adquirir inmuebles céntricos, haciendo esfuerzos para

“volver” a ocupar una posicion privilegiada en la Plaza de Armas. En el caso de Santa Cruz de la Sierra, la Municipalidad s6lo lo pudo hacer en 1937.

2 Shoop, Wolfgang. Ciudades... op. cit. Pag. 118.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

223

oS



3. REDUCCIONES

Vale la pena mencionar, aunque escapan al objetivo
del presente trabajo, la experiencia urbanistica desarrolla-
da por las o6rdenes religiosas, tanto en la region andina,
como en la amazénica y chiquitana. De hecho, la expe-
riencia misional de Moxos y Chiquitos en la region de los
llanos orientales, asi como las parroquias campesinas del
altiplano occidental y valles centrales, generaron procesos
de urbanizacion particulares en la Audiencia de Charcas,
diferentes en principio al proceso de fundaciéon de ciu-
dades. En todos los casos, en las experiencias religiosas
rural y misional de la Audiencia se mantuvo el criterio de
regularidad ortogonal en el trazado de las calles (cuando
existieron) y la centralidad y cuadratura de la plaza central
y el emplazamiento del templo, pero no se repitié el mo-
delo de amanzanamiento ni el de loteamiento que se ob-
serva en las ciudades espafiolas de sentido seglar.

En los conjuntos parroquiales rurales de atrio y posas,
la existencia de dos atrios, como en Sepulturas (Oruro),
parece mostrar un uso sistematizado de esos espacios,
en donde la jerarquia del templo era absoluta, y que
reemplazaba a la plaza de armas, inexistente por innece-
saria. En las reducciones, la jerarquizacion del templo, el
colegio y la capilla de la misericordia, llegd a definir ejes
urbanos, que ordenaban el espacio de manera evidente.

En las misiones jesuiticas, la plaza abierta (en realidad
era un gran atrio) era el centro de la mision, con la cruz
marcando dramaticamente el predominio de la iglesia so-
bre el terreno, y su generosa amplitud contribuye a des-
tacar la presencia del templo, el que acttia como ntcleo
material y espiritual de la comunidad. La definicién del
espacio de la plaza, definida lateralmente por los cuarteles
de los caciques y las escuelas, contribuye a su jerarquiza-
cion. La escenogréfica centralidad del templo y la valora-
cién que hace de ¢l la plaza, junto a las posas y la cruz,
intenta remarcar simbolicamente la presencia de Dios en
la Mision. Es basicamente, un urbanismo cristiano. Eder
remarca que “en el centro de la reduccion estaba la pla-
za, perfectamente cuadrada, midiendo cada lado ciento
sesenta pasos’*”. Coincidentemente con lo que ocurria en
las plazas seglares, en la plaza misional se desarrollaban to-
das las actividades m4s significativas: procesiones, semana
santa, rogativas, velorios, bienvenidas y festejos de indole
religiosa. Las posas, pequenas capillas construidas en las
cuatro esquinas de la plaza son una tipologia arquitectd-
nica propiamente americana, tal como ya lo han abun-
dantemente explicado Mesa, Gisbert, Gutiérrez y otros

investigadores?. Ellas contribuian a enriquecer el ceremo-
nial a escala urbana, preservando el estrecho y milenario
vinculo entre el nativo y la naturaleza, en donde hasta la
llegada de los conquistadores moraban sus dioses.

CONCLUSIONES

Como se ha podido observar, la experiencia urbana
de Charcas encaja de manera ejemplar en el monumental
marco de la experiencia urbanistica espafiola en América.
La presencia significativa de poblacion indigena en la re-
gion andina de la Audiencia de Charcas propicié como en
pocos lugares del nuevo continente, el desarrollo temprano
del urbanismo mestizo que se ha explicado lineas arriba,
pero fundamentalmente, propicié una exitosa participa-
cién indigena en la definicion urbana final, imponiendo
con su irregularidad de trazado y otros elementos, su par-
ticipacion activa en el proceso historico. La consolidacion
fisica urbana de sectores urbanos indigenas y mestizos, pa-
ralelos a la cuadricula fundacional espafiola, contribuyé a la
definicién de un urbanismo mestizo, que se presenta claro
en el caracter dual de su composicion. Este dualismo se ma-
nifiesta tanto en el trazado urbano mixto (regular e irregular,
amanzanamiento y parcelamiento), como en la fabrica edi-
licia (parroquias, barrios, calles y residencias diferenciadas),
y en la distribucién de la poblacion (segregacion sociocultu-
ral). La aparente homogeneidad urbano-arquitectonico-so-
cial charquefia no se expresé simultineamente, existiendo
algunas diferencias en cuanto al momento en que se mani-
festaron las caracteristicas mencionadas. Esa diferenciacion
se dio por diversas razones, especialmente vinculadas al im-
pacto demografico provocado por las distintas velocidades
de la expansion econdmica de cada una de las ciudades, de-
pendiente del rol que jugaron durante el periodo virreinal.

En definitiva, a pesar de que la experiencia urbana de
Charcas se muestra simultaneamente inscrita en el espec-
tro comun hispanoamericano, se encuentra marcado por
una personalidad y una realidad propias, en donde lo in-
digena supo encontrar un mecanismo de accién material
concreta, que demostraba que la conquista no fue total
ni absoluta. Ese urbanismo mestizo es consecuencia de la
diversa y compleja suma de sus caracteres regionales, cuya
relativa unidad en lo urbano espacial sélo puede enten-
derse por la influencia determinante del nucleo politico y
econémico de La Plata y Potosi, eje que justificaria histo-
ricamente la posterior existencia de Bolivia.

2% Eder, Francisco. Breve Descripcion de las reducciones de Mojos ca. 1772, Traduccion y edicion de Josep Barnadas (Cochabamba: Historia Boliviana,

1985). Pag. 357. Esta medida equivale a poco mas de 120 metros.

5 Ver Mesa, José y Gisbert, Teresa. Iglesias con atrio y posas en Bolivia (La Paz: ANCB, 1961), Monumentos de Bolivia (La Paz: Gisbert, 1978), Arquitectura
Andina (La Paz: Embajada de Espafia en Bolivia, 1985) y Gutiérrez, Ramén. Arquitectura y Urbanismo en... op. cit.

224

Ye

EL URBANISMO COMO INSTRUMENTO DE AFIRMACION DE PODER



SVMPTUOSAS FABRICAS Y APARATOS CELEBRES.
ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO
EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO'!

LUIS JAVIER CUESTA HERNANDEZ / MEXICO

No son eftas fabricas remedo de los arcos que fe confagravan al INTRODUCCION

Triumpho, fino de las puertas por donde la Ciudad fe franquea,

es cierto que en los marmoles de que fe forman era muy ordinario | siglo XVII es decisivo en el asentamiento y la

gravar a la perpetuidad varias acciones de los Principes?. difusion, entre una parte importante de la socie-
dad novohispana, de la amplia gama de funciones

que entre la arquitectura efimera y la imagen del poder,

se habia comenzado a generar en el virreinato a raiz del

surgimiento de la identidad criolla. Con la arquitectura,

ademas de su utilidad y poder representativo, se vinculan

un Heroe generoso, a cuyos lucidos aplausos y celebrados blazones
erige la Fama en un Archo Triumphal tantas memorias, quantas

seran a los siglos venideros embidias’.

Este trabajo fue parte de una investigacion enmarcada en el proyecto “Ut architectura poesis. Relaciones entre arquitectura y literatura en la
Nueva Espana durante el siglo XVII” realizado en la Universidad Autonoma de Madrid entre agosto de 2009 y julio de 2010 con una beca
para Estancias Posdoctorales y sabaticas al extranjero para la consolidacion de grupos de investigacion del CONACYT. Tambien se contd
con una beca C.B. Smith concedida por el Teresa Lozano Long Institute of Latin American Studies de la University of Texas at Austin en el
curso académico 2008-2009, para realizar investigacion en la Nettie Lee Benson Library de la University of Texas at Austin. Igualmente, este
trabajo no habria sido posible sin la concesion de un afio sabdtico entre agosto de 2009 y julio de 2010 por parte del Departamento de Arte
de la Universidad Iberoamericana y la amable acogida en calidad de profesor honorario del departamento de Teoria e Historia del Arte de la
Universidad Autonoma de Madrid. Mi primer agradecimiento va para el profesor Fernando Marias, quien me facilitd algunas informaciones
valiosas, pero es imposible pensar que a eso se reduce toda mi deuda para con él, simplemente fue un privilegio poder compartir ese afio con
Fernando. Pero todas las personas que estuvieron presentes en mi circulo mas proximo, tanto afectivo como intelectual, prestaron también
un soporte inestimable con el mero hecho de estar ahi, a la realizacion de este trabajo, y, en muchas ocasiones, evitaron que perdiera el norte,
cosa que suelo hacer con demasiada frecuencia.

Pertenecen sus pdginas por tanto también a Adriana, Santiago y Enrique, que aguantaron conmigo los rigores del verano madrilefio y que se caye-
ron conmigo a los estanques helados del Retiro; a mis padres, suministradores frecuentes de viveres en las excursiones salmantinas; y a maestros
y amigos, sobre todo, como dije, a Fernando Marias, pero también a Mari Cruz de Carlos, a Felipe Pereda, a Luisa Elena Alcal4, a Agustin Busta-
mante, y en general a todo el Departamento de Teoria e Historia del Arte de la Universidad Autonoma de Madrid. Al personal de la Biblioteca
Nacional de Madrid, de la Biblioteca de Castilla La Mancha, de la Nettie Lee Benson Library en la Universidad de Texas. Y a tantos y tantos

otros, cuyos nombres omito para no hacer interminable esta lista pero que estan para siempre en mi memoria. Para todos ellos, muchas gracias.

2 Sigtienza y Gongora, Carlos. Theatro de virtudes politicas.

3 Fernandez Osorio, Pedro. lupiter benevolo, astro ethico politico, idea symbolica de principes que en la sumptuosa fabrica de un arco triumphal dedica obsequiosa
y consagra festiva la illvstrisima iglesia metropolitana de Mexico, al Ex° sefior D. Iuan de la Cerda, y Leiba, y La Adrada, virrey, governador, y capitan general desta
Nueva Espana, y presidente de su real chancilleria. México, Imprenta de la viuda de Bernardo Calderén, 1660. Nettie Lee Benson Library, University
of Texas, fol 1 v.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 225

oS



nuevas funciones, como las que subrayan sus posibilida-
des a través de la expresion de sentimientos de poder tan-
to metropolitano como local, en una cultura mayoritaria-
mente urbana*.

Entre los actores fundamentales de esta ampliacion y
explotacion de capacidades no sélo hay que contar a los
propios arquitectos y sus mecenas (virreyes, cabildos cate-
dralicios, nobleza), sino también a una sociedad que, como
deciamos, empezaba a desarrollar habitos calificables como
urbanos y que, como consecuencia, albergaba diferentes ex-
pectativas frente al imaginario arquitectonico.

En esta tesitura, el papel del gobernante como actor
principal es innegable, como lo define Morales Folguera:

como nos lo recuerdan los artistas e intelectuales de la época, los
principes y gobernantes estaban obligados a mostrar de manera
piblica su poder y majestad (...) la fama significaba imagen vy
para la creacién de esa imagen eran convocados (...) los mds
grandes artistas e intelectuales, que de esta forma se convertian

en voceros del poder’.

Desde ese punto de vista la arquitectura se convierte
en una forma mas de gobierno, y, m4s alla, de verdadera
comunicacion del gobierno.

El Rey conwvierte al arquitecto en un funcionario a su servicio, a
quien contrata para que construya un ‘escenario conjunto’ para
la manifestacién de su poderio real (...) La pompa cortesana no
se cimenta en las cualidades morales del Rey, sino en las apa-
riencias de la ciudad ‘real’; en las ceremonias puiblicas, en las
bellezas del arte y de la arquitectura, emitidas como férmulas
de convencimiento y fe en la monarquia para las clases popula-
res (...) no hemos de olvidar el criterio desarrollado por Saavedra
Fajardo en sus Empresas o Ramirex de Prado, cuestionando
el papel del arte en la formaciéon del principe como wehiculo

privilegiado de ideas y de conceptos®.

Y ya que hemos mencionado la teologia politica del
siglo XVII en la persona de Saavedra Fajardo, tal vez no
esté de mds recordar sus palabras sobre el papel de la ar-

quitectura y las ostentaciones publicas en la demostraciéon
de la grandeza y del poder de los monarcas:

Lo suntuoso también de los palacios y su adorno, la nobleza y
lucimiento de la familia, las guardias de naciones confidentes,
el lustre y grandeza de la corte y las demds ostentaciones piibli-

cas acreditan el poder del principe y autorizan la majestad’.

Para el caso de la Nueva Espafa, uno de los investigado-
res que mejor ha expresado esto es Dolores Bravo Arriaga:

El esplendor de la celebracién barroca estd intimamente ligado
al ritual del Poder. Lo que se pretende —y generalmente se lo-
gra— es la exaltacién puiblica y visible de los simbolos esenciales
que representan los mdximos valores sobre los que se sustenta
la autoridad. Es asi que, tanto el gobernante religioso como el
civil detentan el mdximo poder que les es conferido nada menos
que por designio divino. En la Nueva Espaiia son el virrey y el
arzobispo los ungidos con la mdxima potestad conferida por la
espaiiola majestad, quien es a su vez, para los habitantes de los

dominios hispdnicos, el representante de Dios sobre la tierra®.

De esta manera, el arquitecto instrumentaliza la anti-
giiedad (ora cldsica, ora biblica) con fines de propaganda
politica. En el mundo poético del triunfo barroco el pasa-
do arquitectonico es evocado, o mas bien invocado, para
engrandecer el presente en una formula de recreacion que
tiene mucho de metafora literaria, y el arquitecto crea esas
arquitecturas antiguas, para definir los escenarios donde
el fasto y el ritual tengan lugar, con el fin tltimo de la glo-
rificacién del monarca y por ende del sistema.

Efectivamente, dentro del conjunto de précticas y dis-
cursos con el que los gobernantes de esta época contaban
para afianzar su auctoritas, unas de las mas importantes las
constituian las arquitecturas efimeras del triunfo. Deriva-
do de sus propias circunstancias, van a ser las cortes de los
virreinatos americanos uno de los lugares fundamentales
en esa produccion de imdgenes arquitectonicas ligadas a
los acontecimientos y rituales que mostraban lo excepcio-
nal del poder’.

Sobre estas cuestiones del cardcter urbano de la cultura de la época, vid. Portus, Javier. Lope de Vega y las artes pldsticas (estudio sobre las relaciones entre

pintura y poesia en la Esparia del Siglo de Oro). Tesis doctoral por la Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 1992.

Morales Folguera, ].M. “El arte festivo en el espacio urbano” en Camacho Martinez, Rosario; Reyes Escalera Pérez (coords.) Fiesta y simulacro.

Exposicion en el Palacio Episcopal de Malaga, 19 de septiembre-30 de diciembre de 2007. Junta de Andalucia, Sevilla, 2007. pag. 30.
® Tovar, Virginia. lvan Gomez de Mora (1586-1648). Ayuntamiento de Madrid, Madrid, 1986, pag. 7.

cion de Madrid, Espasa Calpe, 1958.

Saavedra Fajardo, Diego de. Idea de un principe politico cristiano, representada en cien empresas. Milan, 1640, empresa XXXI, vol. II, pag. 43 de la edi-

Bravo Arriaga, Maria Dolores “Festejos, celebraciones y certamenes” en Garza Cuardn, Beatriz. Georges Baudot. Raquel Chang-Rodriguez (eds.)

Historia de la literatura mexicana. Vol. 2, México, Siglo XXI editores, pag. 85.

Sebastian Lozano, Jorge. “Imagen, monarquia y género en el renacimiento hispano”, en Cabanas, Miguel. Amelia LopezYarti y Wifredo Rincon.

Anrte, poder y sociedad en la Espaia de los siglos XV a XX. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, 2008, pp. 42 y ss.

226
Ye

ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO



Estos escenarios de poder, se convertirin en espejos
en los que las oligocracias locales trataban de mirarse y
verse reflejados. Las clases urbanas participaban en ese es-
pecticulo, a sabiendas de que su papel sancionador en el
mantenimiento del orden social era fundamental.

EL NEPTUNO ALEGORICO FRENTE AL THEATRO
DE VIRTUDES: LA HELADE Y EL ANAHUAC

Sumptuosas fabricas, perfectas architectvras, aparatos cé-
lebres, denominaban al alimén el bachiller Pedro Fernan-
dez Osorio y el tambien bachiller y presbitero Diego de
Ribera!l, a los Archos Triumphales erigidos por la Santa e
[lustrisima Iglesia Metropolitana de México (que hizo erigir
amorossa la Illust.ma Iglesia Metropolitana de Mexico, en una
de las puertas de su Templo, que mira & la parte Occidental en
el costado derecho por donde se sale & la placa del Marques)'?,
en honor a las entradas de los virreyes Juan de la Cerda,
conde de Bafos (1660), y Pedro Colén de Portugal, duque
de Veragua (1673), respectivamente.

Apenas siete afios después, en 1680, hace su entrada
triunfal en la Ciudad de México el virrey Marqués de la
Laguna y Conde de Paredes'. Nos encontramos, segtin las
palabras de Bravo Arriaga, en una de esas ocasiones en que el

poder se mitifica a st mismo™.

10" Ibid. portada.

11

Para dicha ocasion, similares palabras a las de Fernan-
dez Osorio o Diego de Ribera van a utilizar sor Juana Inés
de la Cruz en su libro Neptuno alegérico®: tan hermosa mdchi-
na, la hermosa fabrica, o Carlos de Sigiienza y Géngora en
su obra Theatro de virtudes politicas': esta triumphal portada,
descollada maquina, a la hora de referirse a los arcos cons-
truidos en esa ocasion para el virrey Tomas de la Cerdal.

Aunque ya ha sido anotado con anterioridad, no
podemos dejar de insistir en lo destacado que fue para
la Décima Musa esta elecciéon por parte del cabildo ca-
tedralicio (votada favorablemente por el arzobipo Fray
Payo Enriquez de Ribera y todos los cabilderos de la
Catedral salvo uno), en frontal oposicion a la eleccion
de Carlos de Sigiienza y Gongora desde el Ayuntamien-
to de la ciudad.

En 1680, apenas doce arios después de figurar en las prensas
por primera vez, se le hizo uno de los honores mds altos (y que
fue definitivo en su vida); idear el arco triunfal para recibir
al virrey Marqués de la Laguna. Alatorre completa magnifica-
mente la noticia con el testimonio de un decreto capitular en
que se documenta que el arzobispo Fray Payo y los miembros
del cabildo catedralicio, excepto uno, votaron porque fuera ella
y no otro el encargado de la tarea. Considerando el pique que
habia entre los dos cabildos (el civil habia elegido a Sigiienza y

Gongora), la eleccion de sor Juana resulta estratégica'.

12
13

14

15

16

17

18

Ribera, Diego de. Miguel de Perea Quintanilla. Historica imagen de proezas, emblematico exemplar de wvirtudes ilustres del original Perseo: prevenido en
oraculos mythologicos, y decifrado en colores poeticos que a los congratulatorios fastos, y aparato celebre, dispuso, para la felice entrada, y recebimiento del Exmo
Serior D. Pedro Colon de Portugal y Castro, Almirante de las Indias, Adelantado mayor de ellas, Duque de Veragua, y de la Vega, Marques de Zamayca, Conde
de Gelves, Cavallero del insigne Orden del Toisson de Oro, GentilHombre de la Camara de su Magestad, Capitan General de la Armada Real, y Exercito del
Mar Occeano, Virey Governador y Capitan General desta Nueva Esparia, y Presidente de la Real Audiencia, que en ella reside, La Santa Iglesia Metropolitana
de Mexico, y consagro a su Excelencia en publico argumento de su amor; y aqui lo Dedica como a objeto singular deste assumpto. Mexico, Imprenta de la viuda
de Bernardo Calderon, 1673. Nettie Lee Benson Library, University of Texas.

Ibid. fol 2v.

Una de las mas recientes revisiones del suceso y, sobre todo, del Neptuno de sor Juana en Pascual Buxo, José “Poética del espectaculo barroco: el Neptuno alegérico
de sor Juana” en Farré Vidal, Judith (ed.) Teatro y poder en la época de Carlos II. Fiestas en torno a reyes y virreyes. IberoamericanaVervuert, Madrid, 2007, pp. 45-68.

Bravo Arriaga, Maria Dolores. “Carlos de Sigiienza y Gongora: literatura culterana y literatura de almanaques” en Bravo Arriaga, Maria Dolores
La excepcién vy la regla : estudios sobre espiritualidad y cultura en la Nueva Espaiia. UNAM, México, 1997, pp. 153-181.

Cruz, Sor Juana Inés de la. Neptuno alegérico. Océano de colores, Simulacro politico, que erigié la muy esclarecida, sacra y augusta Iglesia Metropolitana de
Meéjico, en las lucidas alegéricas ideas de un arco triunfal que consagré obsequiosa y dedicé amante a la feliz entrada del excelentisimo sefior Don Tomds Antonio
Lorenzo Manuel de la Cerda, Manrique de Lara, Enviquez, Afdn de Ribera, Portocarrero y Cdrdenas, Conde de Paredes, Marqués de la Laguna, de la Orden y
Caballeria de Alcdntara, Comendador de la Moraleja, del Consejo y Cdmara de Indias y Junta de Guerra, Virrey, Gobernado y Capitdn General de esta Nueva
Espania y Presidente de la Real Audiencia que en ella reside. Utilizamos la edicion de Obras completas, Porrtia, México, 1972, pp. 777-810.

Sigtienza y Géngora, Carlos de. Theatro de virtudes politicas que conftituyen a vn Principe: advertidas en los Monarchas antiguos del Mexicano Imperio, con
cuyas efigies fe hermofeo el Arco Triumphal, Que la muy Noble, muy Leal, Imperial Ciudad de Mexico. Erigio para el digno recivimiento en ella del Excelentiffimo
Serior Virrey Conde de Paredes, Marques de la Lagvna. Ideolo entonces y ahora lo defcrive D. Carlos de Siguenza y Gongora Cathedratico propietario de Mathe-
maticas en fu Real Vniversidad. En Mexico por la viuda de Bernardo Calderon MDCLXXX.

Uno de los mas interesantes estudios recientes sobre ambas construcciones en Méndez Bauelos, Sigmund Jadmar “Ingenio y construccion alegorica en
dos arcos triunfales novohispanos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 35-67.

Martha Lilia Tenorio en “A propdsito de sor Juana a través de los siglos” en Nueva revista de Filologia Hispdnica, vol. LVI, ntm. 2, julio-diciembre

2008, pp. 505-522, en las paginas 506 y 507.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 227

QYo



Pareceria inutil insistir en la figura de Juana de Asbaje
en la cultura novohispana de su época. Pero si queremos
resaltar su papel no solo como aglutinante, sino también
como representante de un grupo de “damas cultas”, usual-
mente vinculadas a la corte virreinal, que con su dedica-
cién a las letras y las artes, no dejaban de lado entre sus
intereses el conocimiento de la arquitectura y su estrecha
interrelacién con el mundo de la poesia y la literatura. Si
queremos reforzar este punto, pensemos, por ejemplo, en
dona Isabel de Tobar y Guzman, a quien dedicé Bernardo
de Balbuena su Grandeza Mexicana', o en la virreina dona
Leonor Carreto, marquesa de Mancera®.

Por su parte, Sigiienza ejemplifica una variante mas
“cientifica”, menos “cortesana” si se quiere, de la elite cul-
tural novohispana. Pero huelga decir que su faceta como
catedratico de matematicas, es sin duda fundamental a la
hora de explicar su cercania con los fenémenos arquitecté-
nicos, como se ha hecho en varias ocasiones?. Ademas la

novedad fundamental del Theatro, su uso de las antigiieda-
des mexicanas, sistematicamente remarcado por todos los
estudiosos que se han enfrentado con esta obra, la pone
en un plano de diferenciacion respecto a sus predeceso-
ras, o como deciamos en nuestro encabezado, el Anahuac
frente a la Hélade?”. Aunque, no nos engafiemos, en ho-
nor a la verdad, el papel retorico del exempla virtutis que
constituyen los emperadores aztecas, no difiere en nada
del de la antigtiedad clasica. Son desde luego, utilizando
el topico, emperadores romanos con ropajes indigenas®.

Mais alla de todas estas cuestiones, lo que me parece
fundamental, es el papel protagonista de la arquitectura
clasica®, en estas ceremonias (también clasicas, por su-
puesto, ya que no podemos encontrar otro origen para
los triumphi), que como ya hemos mencionado algo mas
arriba se dedicaban a la autoglorificacion del poder.

Los propios autores tenian una gran claridad respecto
a la relacion entre sus textos y los edificios que glosaban

19

20

21

22

23

24

228
Yo

mandome con algun encarecimiento que (...) tomase a mi cuenta el darle muy particular de las cosas famosas della [se refiere a la ciudad]. Balbuena, Bernardo
de. Grandeza mexicana dirigida al Ilustrisimo y Reverendisimo don Fray Garcia de Mendoza y Ziiga, arcobispo de Mexico, del Consejo de S.M. México, 1603.
Introduccion del autor. Vid. Cap. 1

A quien Antonio de Morales Pastrana decia que assistianla muchas sefioras y damas, Ninfas de tan hermosa Thetis comparando asi con la nereida madre
de Aquiles, a una virreina cuyo principal mérito, al menos el que se gloriaba aqui, era el patrocinio de numerosos textos literarios. Morales Pastrana,
Antonio de. Solemne plausible festiva pompa magnifica ostentosa celebridad a la beatificacion de la gloriosa Rosa de Santa Maria. Dedicala al Tllmo y Rmo sor
Maestroy Dor D. Fray Luys de Cifuentes Sotomayor Obispo de Mérida del Consejo de su Magestad (...). México, Francisco Rodriguez Lupercio, 1671.

Una de las ultimas exploraciones sobre la faceta cientifica de Sigiienza en Trabulse, Elias en “La obra cientifica de Sigiienza y Gongora (1667-

1700)” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 93-124.

Recuperacion y representacion del pasado indigena como parte de una antigiiedad cldsica que situaba a la altura de los mas altos exponentes de la monarquia contem-
poranea, como prueba la elaboracion del arco triunfal con que la nueva esparia recibe en 1680 al nuevo virrey don Tomas Antonio de la Cerda y Aragon Conde de
Paredes y Marques de la Laguna quien permanecera en ese cargo hasta 1686. En ese arco se desarrolla un proyecto iconogrdfico y monumentalista en el que aparecen
representadas escenas relativas a los doce emperadores aztecas. De esta manera se expone, alegéricamente, a los ojos de las autoridades metropolitanas, la historia sin-
gular en que se apoya la “nacion criolla” que recupera para si el heroismo de los antepasados americanos durante la plena vigencia del régimen colonialista. La tension
ideolégica que conlleva la representacion ejemplifica bien la posicion ambigua del letrado criollo y el constante proceso de negociacion que se lleva a cabo, durante la
cultura del barroco, entre los modelos provistos por la tradicion metropolitana y los provenientes de la vertiente indigena anterior a la conquista. Segiin Siguenza y
gongora explica en su Theatro, tal representacion proporcionaba ejemplos dignos de imitacion; aunque procedian de pueblos considerados bdrbaros, demostraban que los
valores alentados por el imperio como base de su proyecto civilizador tenian una existencia universal que rebasaba los limites que podian percibirse desde una posicion
histérica limitada a las coordenadas espaciotemporales del viejo mundo. Los mexicanos eran asi producto de una compleja genealogia que interconectaba los mitos
europeos con la historia americana creando un imaginario sincretico que sustentaba la idea de la nacién criolla como el espacio utépico en el que se producia la sintesis
de civilizaciones y proyectos politicos concertados por la prdctica colonialista. Moraia, Mabel. “Sujetos sociales: poder y representacion” en Chang-Rodriguez,
Raquel (coord.) Historia de la Literatura Mexicana. Vol. 2. La cultura letrada en la Nueva Espaia del siglo XVII. México, Siglo XXI editores, 2002. Pp.
47-69, p. 57. Una opinién muy similar es la de Jorge Alberto Manrique: ciertamente ese no mendigar en la historia europea, sino hallar lo necesario
en la propia (en la que se sentia como propia) era el empefo de Siglienza, como lo era, en la historia y en otros terrenos, el empeio de los demas
novohispanos, en “Del Barroco a la [lustracion”, en Historia de México, Salvat, México, pag. 367.

En el Teatro de virtudes politicas, Sigiienza, al contrario de sor Juana —quien toma el emblema de Neptuno para significar al virrey-, elige para el texto de su
arco triunfal la historia ejemplar de los emperadores aztecas. En ello se cifra el arte del buen gobierno, a la manera de los grandes monarcas griegos y latinos. El
pasado indigena estd, pues, tomado como simbolo de una sociedad cldsica. La Repiiblica ideal se patentiza en el legendario tiempo prehispdnico. Sigiienza hace
un despliegue magnifico de su conocimiento del pasado autéctono y lo eleva a Edad de Oro histérica. El mundo indigena se ofrece, asi, como uno de los sustentos
miticos culturales asimilados por la ideologia criolla. Bravo Arriaga, Maria Dolores en “Identidad y mitos criollos en Sigiienza y Géngora” en Bravo
Arriaga, Maria Dolores La excepcion y la regla : estudios sobre espiritualidad y cultura en la Nueva Espaiia. pp. 143-153, pag. 146.

Como ocurre con todas las construcciones de este tipo, el arte efimero ostenta e imita en su composicion los elementos suntuarios arquitecténicos y se remite a los modelos
cldsicos. Bravo Arriaga, Maria Dolores “Sic transit gloria mundi: sublimacion del poder y la fama” en Farré Vidal, Judith Teatro y poder en la época de
Canrlos I1. Fiestas en torno a reyes y virreyes. Universidad de Navarra-Iberoamericana-Vervuert, Madrid, 2007, pp. 101-116, pag. 105. La cita es muy perti-
nente, aunque no estamos muy seguros de comprender que entiende la autora por “los elementos suntuarios arquitectonicos” o por “ostentar”.

ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO



en ellos. De hecho, Sigiienza titula la primera parte de su
Theatro de Virtudes Politicas, “Motivos que puede haver en
la ereccion de Arcos triumphales con que las Ciudades
reciven a los principes”, en la que explica los origenes del
motivo, lo cual nos da una idea de la importancia que se
otorgaba a la parte arquitectonica.

Aunque, los poetas cifraban buena parte de esa rela-
cién en la exégesis del conjunto (loa y explicacién son algu-
nos de los términos mas utilizados en ese contexto), no es
menos cierto que atisbaban también una cierta individua-
lizacion en la “literalizacion” de la arquitectura. Veamos
por ejemplo lo que dice Ribera:

satisfardn los symbolos de sus celebradas empressas, que en el
Arco Triumphal de su recebimiento se relevaron a la destreza
de los pinceles vivas, y se crecieron a los alientos de los Poemas
que las explicaron animadas (...) aquesta fabrica hermosa que
los colores esmeran, que los poemas animan®.

Ese aquesta fabrica hermosa que los colores esmeran, que
los poemas animan, parece casi un canto al paragone de
las artes en la Nueva Espana, dando pie de igualdad a
arquitectura, pintura y literatura al mismo tiempo, tal y
como veiamos en el capitulo anterior. Y tambien como
veiamos antes, en cierto sentido, la estrecha relacién en-
tre arquitectura efimera y literatura festiva se manifiesta
en ambas direcciones. Solo asi podemos entender las pa-
labras de Bravo Arriaga:

Todo parece indicar que las Relaciones de fiestas fueron escritas, en su
mayoria, con la expresa intencion de crear un monumento literario®.

Un ultimo inciso que no queremos dejar de hacer es el
de que tradicionalmente se ha tendido a menospreciar a
las relaciones festivas frente a la gran literatura?, y alguien

podrd pensar que ese es un argumento importante en con-
tra de nuestros razonamientos. Para intentar desmontar
esa impresion y observar la difusion que esta literatura
tenia, podemos traer a colacion el dato de que en 1699,
Johann von der Ketten publicé en Amsterdam su Apelles
Symbolicus, una bibliografia/catilogo de simbolos, image-
nes y conceptos, obra en la que se cita la edicion madrile-

fa de 1690 del Neptuno Alegérico de sor Juana:

Symbola etiam aliquot composuit Soror Joanna Ines de la Cruz

(...) Neptunus Allegoricus (c) Matriti 16907,

LOS ARCOS TRIUNFALES EN EL SEISCIENTOS NOVO-
HISPANO, ARQUITECTURA E IMAGEN DE PODER

Asi, como estamos viendo, la entrada triunfal en la
Ciudad de México del virrey, ademas de ceremonia del
poder real, y como tal de actualizacién alegérica del dominio
politico y religioso de Espaiia sobre la Nueva Espaia®® (para mi
gusto, una de las mejores formulaciones sobre este fené-
meno es la de Jaime Cuadriello que califica estas ceremo-
nias como refrendo del pacto colonial®®), constituia la ocasién
ideal para la capital del virreinato de mostrar su grandeza,
y para las clases urbanas virreinales, de la oligocracia novo-
hispana, de ser reconocida como una parte fundamental
de la sociedad del Antiguo Régimen.

Fiel remedo del triunfo imperial romano’, (una manera
de entrada vy recibimiento que se les hacia en Roma a los capi-
tanes generales, con la mayor pompa y solemnidad?®®), en estas
ceremonias la apropiacion de los espacios urbanos, de la
arquitectura y del urbanismo es constante:

es por ello que los festejos coloniales se ponen en escena en el

gran teatro del espacio priblico. Como seialdbamos en un tra-

2 Ribera, op.cit. fols. 2ry 11v.

% Bravo Arriaga, Dolores. “Festejos, celebraciones y certdmenes” en Chang-Rodriguez, Raquel (coord.) Historia de la literatura mexicana, vol. 2. Siglo
XXI/UNAM, pag. 87, citando a Dalmacio Rodriguez.

2T Uno de los estudiosos que mejor ha expresado esta imbricacion literatura-historia presente en las relaciones festivas y su importancia subsiguiente es
Bravo Arriaga, Maria Dolores en “Las Glorias de Queretaro como relacion de fiesta y su percepcion del paraiso” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de
Sigtienza y Gongora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 23-34, pag. 24: textos interdisciplinarios en los que colindan, con igual importancia,
la literatura y la historia. En pocas obras podemos darnos una idea tan puntual e la ideologia y la mentalidad imperantes en el siglo XVII, como en ellas.

28 Praz, Mario. Studies in Seventeenth-Century Imagery. Roma, 1964, pag. 384. Citado en Selig, Karl-Ludwig. “Algunos aspectos de la tradicion emble-
matica en la literatura colonial” en Actas del Tercer Congreso Internacional de Hispanistas / coord. por Carlos H. Magis, 1970 , pags. 831-837, p. 831.

2% Mendez Bariuelos, Sigmund Jadmar “Ingenio y construccion alegorica en dos arcos triunfales novohispanos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de
Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 40-41.

30 Cuadriello, Jaime “Los jeroglificos de la Nueva Espafia” en Juegos de ingenio y agudeza. La pintura emblemdtica de la Nueva Espaia. México,
MUNAL, 1994, pag. 101.

31 Una de las mejores explicaciones sobre el arco triunfal como elemento ideologico, su tradicion, las diferencias entre la “epifania” real y el “adven-
tus” imperial, y su desarrollo histérico en Mendez Bafiuelos, Sigmund Jadmar “Ingenio y construccion alegorica en dos arcos triunfales novohis-
panos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de Sigiienza y Gongora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pp. 38-39.

32 Checa Cremades, F. Carlos V y la imagen del héroe en el Renacimiento, Madrid, 1987, pag. 79, citando al autor cordobés del siglo XVII Pedro de Mexia.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 229

oS



bajo anterior: El teatro como concepcién barroca es el gran
escenario del mundo, en donde “se mira” en la acepcién griega
de la palabra. No es gratuito que gran niimero de textos lleven

el nombre de theatros [como] el de Sigiienza®.

Esta funcion “teatral” del arco de triunfo se veia reforza-
da por la propia arquitectura de la ciudad, el arco triunfal (....)
se conwierte (...) en una gloriosa afirmacion del espacio que lo re-
cibe**, como podemos deducir de las palabras de Sara Poot:

En un acto de tal teatralidad priblica, los arcos cumplian con
su funcién espectacular: evan la fdbrica de simbolos donde con-
vergian el mito y el héroe. Estas magnas bienvenidas se hacian
en un marco teatral apuntalado en los arcos de la ciudad y la
catedral®.

Y, asi también, la apropiacion del imaginario y la cul-
tura arquitectdnicos por parte de los diversos poderes (po-
liticos, religiosos, econdmicos), de la misma forma que la
dialéctica entre necesidades y tensiones por parte de esos
poderes, es constante. Se nos es permitido, de esa manera,
observar, en esos aspectos, un retrato bastante acucioso de
la imbricacién de ese imaginario y cultura arquitectonicos
con la idea de poder en la sociedad del Virreinato®.

Pascual Buxé es muy claro en su defensa de los medios
emblematicos aplicados a la imagen de poder que el prin-
cipe catolico representa, y a mi modo de ver, sus palabras

33

son perfectamente extrapolables al papel de la arquitectu-
ra en esa representacion,

Como todas las obras adscritas a ese género pictérico-iterario
que se manifiestan sobre la base de efimeras fdbricas arquitecto-
nicas, el Neptuno alegérico se constituye como un monumental
libro de emblemas en el cual, por medio de los ‘colores’ de la
pintura (los ‘silogismos de colores’ como en otra parte los llamo
sor Juana) [yo anadiria aqui las ‘formas’ de la arquitectura
y sus ‘significantes’], se da concrecion a las ‘ideas’ o imdgenes

que (...) representan el ideal politico de un principe catélico’™

El cabildo municipal y/o el catedralicio dedicaban
estas bienvenidas a los virreyes, convertidos ahora en los
“Césares americanos” que traian la paz y la prosperidad a
la Nueva Espafia®. Y se contrataban para ello a los poetas
mas importantes del momento. Para ejemplificar este pun-
to, recordemos las propias palabras de Sor Juana

Ha sido el lucimiento de los arcos triunfales erigidos en obse-
quio de los sefiores virreyes que han entrado a gobernar este
nobilisimo reino, desvelo de las mds bien cortadas plumas de

sus lucidos ingenios®.

O pensemos, también, en literatos tan destacados
como Alonso Ramirez de Vargas, autor de textos de esta

34

35

36

37

38

39

Bravo Arriaga, Dolores. “El arco triunfal novohispano como representacién” en Espectaculo, texto y fiesta. Trabajos sobre el coloquio sobre Juan Ruiz de
Alarcon y el teatro de su tiempo. J. Amezcua y S. Gonzalez (eds.). México, UAM, 1990, pp. 86-93. Sobre la relacion entre teatro y fiesta: surgen asi las
fiestas y el teatro como los dos instrumentos de culturalizacion mds importantes y caracteristicos del Barroco. Las primeras fundian la pintura, la arquitectura, la
miisica o la literatura en una unidad de significacion que tenia como objetivo deslumbrar a la masa de espectadores y provocar su adhesion sentimental —y por ello
de gran eficacia—hacia sus organizadores, en Portus, Javier. Lope de Vega y las artes pldsticas (estudio sobre las relaciones entre pintura y poesia en la Espaia del

Siglo de Oro). Tesis doctoral por la Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 1992, pag. 4.

Farr¢, Judith. “Sombras ofrecen las selvas para el descanso y soledades para el pensamiento: La entrada del virrey conde de Galve en México ale-
gorizada en Paris (1688)” en Revista de Humanidades del Tecnologico de Monterrey, niimero 016, 2004, ITESM, Monterrey, pp. 15-48, pag. 16.

Poot Herrera, Sara. “Cien anos de teatralidad” en Chang-Rodriguez, Raquel (coord.) Historia de la literatura mexicana, vol. 2. Siglo XXI/UNAM,
pp. 195-243, pag. 203.

Esto ha sido objeto de numerosisimos estudios en los tltimos tiempos. Sin ningtin 4nimo de agotar el tema, nos gustaria destacar entre los mas
recientes Ibafiez Martinez, Pedro Miguel “Arquitectura y poder en el espacio urbano: el caso de Cuenca (siglos XV-XVIII)” en Cabafias, Miguel.
Amelia Lopez-Yarti y Wifredo Rincon. Arte, poder y sociedad en la Espaia de los siglos XV a XX. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
Madrid, 2008, pp. 461-473. Un estudio clasico es el de Camara, Alicia “El poder de la imagen y la imagen del poder. La fiesta en Madrid en el
Renacimiento” en Madrid en el Renacimiento. Madrid, 1986.

Pascual Bux¢, José¢ “Funcion politica de los emblemas en el ‘Neptuno alegérico’ de sor Juana Inés de la Cruz” en Margo Glanz (ed.) Sor Juana Ines
de la Cruz y sus contemporaneos, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional Auténoma de México/Centro de Estudios de Historia de

México CONDUMEZX, 1998, pp. 245-255, pag. 247.

Montes Gonzilez, Francisco. “Prometheo, undique clariori. El arco catedralicio para el recibimiento del virrey marqués de Casafuerte en México”,
en Imagen y Cultura. La interpretacion de las imdgenes como Historia cultural, Rafael Garcia Mahiques y Vicente Francesc Zuriaga Senent (eds.), 2 vols.,
Valencia, Biblioteca Valenciana, 2008, vol. II, pag. 1137.

Cruz, Sor Juana Inés de la. Op. cit. pag. 778.

230 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO
Yo

S



naturaleza como el Elogio panegirico*®, para el virrey mar-
qués de Mancera en 1664; el Simulacro histérico y politico™,
para el virrey conde de Galve en 1688; o el Zodiaco ilustre
de blasones heroicos**, para el virrey conde de Moctezuma en
1696. O en Juan Guevara, autor del Elogio panegirico y acla-
macién festiva, disefio triunfal y pompa laudatoria de Ulises ver-
dadero®, para el virrey Duque de Albuquerque, en 1653.
Todos ellos poetas extremadamente conocidos en su épo-
ca, y por tanto genuinos representantes de ese grupo so-
cial al que nos hemos estado refiriendo continuamente.
Asi, y como menciondbamos unas lineas mds arriba, las
entradas triunfales constituian el equivalente para el virrey de
la ceremonia que celebraba el acceso del principe al trono:

El ritual de entrada real del nuevo monarca constituia el acto
politico fundamental; servia para refrendar la alianza entre el
rey y el reino, comprometiendo al primero a respetar las leyes vy
costumbres de su pueblo, y obligando a los vasallos a su servicio

y obediencia cuando fuera necesario para el socorro del rey**

Pero nos hallamos también ante una sacralizacién del

e ’ ’ “ ”
poder politico, que requeria asi de “templos” al efecto.
De esta forma esas construcciones efimeras devenian casi
en lugares consagrados a los nuevos gobernantes, como

apunta sor Juana: en cuya montea (...) ostentando el arco (...)
no ser menos que fdbrica consagrada a tanto principe®’. Esta sa-
cralizacion de la arquitectura de los arcos triunfales ya ha-
bia sido observada por el propio Manuel Toussaint quien
en su introduccion a la edicion facsimil de la Loa con la
descripcion poética del arco*®, de sor Juana comparaba los
arcos con retablos y portadas de templos, alcanzando esta
comparacién todo su sentido si aceptamos una funcién
doctrinal en ambos.

Ademis de esa funcién cuasi-sacralizadora de la figu-
ra del virrey, no podemos olvidar tampoco que la arqui-
tectura efimera cumplia una funcion fisica. Por el arco se
“habia de pasar”, el gobernante homenajeado debia de
“cruzarlo”, y ese cruce tenia también un significado ritual-
ceremonial que reforzaba la importancia retérica de la ar-
quitectura. Davidson insiste en ese papel en referencia a
los arcos de Sigiienza y sor Juana en 1680.

Al pasar a traves de esos arcos (...) el virrey implicitamente
aceptaba la instruccion que le ofrecian con respecto a la digni-
dad y la distincién cultural de la Nueva Espaia y la heréica
responsabilidad de su nuevo oficio*.

Y es el propio Siglienza el que nos pone en términos
contemporaneos esa explicacion:

40

41

4

4
44

45
46
4

Elogio panegirico, festivo aplauso, iris politico y diserio triunfal de Eneas verdadero con que la muy noble y leal ciudad de Mexico recibio al Exmo sefior D. Antonio
Sebastidn de Toledo y Salazar, Marques de Manzera, Serior de las cinco Uillas y de la del Mdrmol: Cavallero de la Orden de Alcantara: Administrador perpetuo
de Puertollano: del consejo de Guerra: Virrey Governador y Capitan General de efta Nueva Efpaia y Presidente de fu Real Chancilleria a quien lo consagra Don
Alonso Ramirez de Uargas. México, en la imprenta de la viuda de Bernardo Calderén, 1664.

Ramirez de Vargas, Alonso. Simulacro historico politico, idea symbolica del heroe Cadmo que en la fumptuofa fabrica de vn arco Triumphal, dedica festiva
y consagra obfequiofa, la llustrissima Imperial Iglefia Metropolitana de Mexico, al Exmo. Sr. D. Gaspara de Sandoval Sylva y Mendoza Conde de Galve del
Confejo de fu mageftad. Cavallero del orden de Alcantara, Comendador de Salamanca en la mifma Orden, Gentilhombre de la Camara de fu Mageftad. Uirrey
lugarteniente del Rey nueftro Serior, Governador y Capitan General defta Nueva Efpaiia y Prefidente de fu Real Chancilleria. Difcurrido por D. Alonfo Ramirex
de Vargas. Con licencia en Mexico, por la viuda de Francifco Rodriguez Lupercio. Ao de 1688.

Ramirez de Vargas, Alonso. Zodiaco ilustre de blasones heroicos girado del sol politico, imagen de principes, que oculté en su Hércules Tebano la sabiduria
mitolégica deziphrado en poeticas ideas y expresado con colores de la pintura que en el festivo aparato de el Triumphal Arco en el mas fausto dia dispuso, y erigié al
Exmo. Senor don Joseph Sarmiento de Valladares cavallero del orden de Santiago Conde Moctefuma y de Tula vizconde de Ilucan Seitor de la villa de Monterrofano
y de la Pefa del Consejo de su Majestad Virrey Governador y Capitan General de efta Nueua Efpaiia y Presidente de la Real Audiencia y Chancilleria que en
ella refide. La Santa Iglesia Metropolitana de México. Compuesto y ahora descripto por D. Alonso Ramirez de Varga . México, en la imprenta de Juan Joseph
Guillena Carrascoso, 1696.

En México, en la imprenta de Hipolito Rivera, afio de 1653.

Garcia Bernal, José Jaime. “Triunfos reales y teatros funerarios. Del ritual ciudadano al salén cortesano (siglos XVI-XVIII)” en Camacho Martinez,
Rosario. Reyes Escalera Perez (coords.) Fiesta y simulacro. Exposicion en el Palacio Episcopal de Malaga, 19 de septiembre-30 de diciembre de 2007.
Junta de Andalucia, Sevilla, 2007, pp. 64-83.

Cruz, Sor Juana Inés de la. Op. cit. pag. 788.

Publicada por el Instituto de Investigaciones Estéticas de la UNAM en 1952.

The two magnificent arches constituted, in their silent oratory of image and inscription, a set of clarification and expansions of the customary oaths: by passing
through these arches, wich were also avalaible to the inspection of the populace, the Viceroy implicitly accepted the instruction wich they offered concerning the
dignity and cultural distinctiveness of New Spain and the heroic responsibility of his own new office. Davidson, Peter “Mexico, 1680, Summary of the First

Part of the Festival: Carlos Sigiienza y Gongora “s Theatre of Political Virtues/Teatro de virtudes politicas” en Europa Triumphans: Court and Civic Festivals
in Early Modern Europe, vol. 1. J. R. Mulryne,Helen Watanabe-O’Kelly,Margaret Shewring (eds.). Ashgate, Hampshire, 2004, pp. 360-362, pag. 361.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 23 1

Qe



El que la vex primera, que a los Principes y Governadores
fe les franquean las puertas, fea quando en ellas estuvieren
ideadas las virtudes heroycas de los mayores, para que depues-
to alli todo lo que con ellas no conviniere, entren al exercicoi
[sic] de la autoridad, y del mando adornados de quantas per-

fecciones fe les proponen para exemplar del gobierno®.

No es baladi el hecho de que Sigtienza elija, mas que la
idea de conmemoracion victoriosa del arco triunfal, la de
contrato politico con la analogia de la puerta de entrada
a la urbs:

No son estas fabricas remedo de los arcos que se consa-
graban al triunfo, sino las puertas por donde la ciudad se

franquea.

Como dice Méndez Banuelos, se apela al valor simbélico
de la puerta como lugar de transfiguracion®. Efectivamente, la
arquitectura tiene en si misma el poder de permitir acce-
der al gobernante a la fama, siempre y cuando este entien-
da la representacion de virtudes que simboliza, compren-
da los valores morales que explicita a través de su repre-
sentacion retorica de las caracteristicas republicanas (de
la res publica) y haga honor al compromiso politico que le
presentan sus futuros gobernados, mediante (entre otros)

los recursos retéricos de esta “arquitectura romana”?°.

;ARQUITECTURA Y MITOLOGIA?

Como Sagrado Proteo, asi caracteriza el andénimo autor
del arco erigido por la Iglesia Metropolitana de México para
recibir a su nuevo prelado el Arzobispo Francisco de Aguiar
y Seixas en 1683°'. Apolo peregrino fue como se identificé al
arzobispo don Marcelo Lopez de Azcona en 1653%2, Padre
y monarca de las aguas, Neptuno, es como Sor Juana, por su
lado, elige definir al virrey Tomas de la Cerda, en el Arco
Triunfal, también erigido por el Cabildo Metropolitano.

Un vastisimo panteén grecorromano se ofrecia a los
ojos de los poetas novohispanos del seiscientos, hasta el
punto de que su posibilidad de eleccion era casi intermi-
nable. Y auin asi, se hallaban ante la obligacion de escoger
con originalidad y sorpresa una divinidad olimpica ade-
cuada a las circunstancias.

Sin 4animo de cansar al lector, pero con la necesidad
de confirmar este punto, recordaremos al virrey Conde de
Bafos, quien es identificado por el Bachiller Fernandez
Osorio como Ivpiter benévolo en 1660, o al virrey don Pe-
dro Colon de Portugal, quien, a su vez, es definido como
original Perseo en 1673 por Diego de Ribera y Miguel Perea
de Quintanilla. Al virrey Conde de Galve, alegorizado en
Paris, por Francisco de Azevedo®® (ceremonia del Cabildo
municipal), y transformado en el legendario fundador de
la Tebas Griega, Cadmo, otra vez por Alonso Ramirez de

Vargas® (arco de la Catedral) en 1688. Al conde de Alva

48
49

50

51

52

53

54

Sigiienza, op.cit.

Mendez Bafiuelos, Sigmund Jadmar “Ingenio y construccion alegdrica en dos arcos triunfales novohispanos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de
Sigtienza y Gongora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, pag. 53.

Sobre la cuestion de los valores republicanos en la arquitectura romana recomendamos la lectura de Baldwin Smith, E. Architectural Symbolism of Impe-
rial Rome and the Middle Ages. New Jersey, Princeton University, 1956. O Zanker, Paul. Augusto y el poder de las imégenes. Madrid, Alianza, 1992.

Autor anénimo, Transformacién theopolitica, ydea mitholégica del Principe Pastor, sagrado Proteo, alegorizada en imdgenes, descifrada en niimeros que en el
aparato magnifico del triumphal arco y padrén glorioso, en el fausto dia de su plausible recibimiento dispuso y consagré al Ill[ustrisilmo y Reuv[erendisiJmo Serior
Dlocto]r D[on] Francisco de Aguiar Seijas [...] La siempre Augusta Iglesia Metropolitana de México. En México, ario de 1683. El festejo fue recogido también
por Antonio de Robles, Diario de sucesos notables, t. II, pag. 56.

Esfera de Apolo y teatro del Sol exemplar de prelados, en la suntuosa fdabrica y portada triunfal que la muy avgusta y esclarecida iglesia metropolitana de Mexico
erigio en festivos aplav sos a la venida del ilustrissimo seiior Don Marcelo Lopex de Azcona, meritissimo colegial mayor del Colegio de San Ildefonso de Alcald,

dignissimo prior de Roncesvalles y arcobispo de Mexico(...). En México, imprenta de la viuda de Bernardo Calderén, en 1653.

Azevedo, Francisco de. Sylva explicativa del arco con que celebro la entrada de el Excelentissimo Seiior D. Gaspar de Sandoval, Cerda, Sylva y Mendoza, Conde
de Galve, Gentilhombre de la Camara de su Majestad con ejercicio, Comendador de las encomiendas de Salamca, y Ceclavia en la orden, y Caballeria de Alcan-
tara, Alcalde perpetuo de los Reales Alcazares, Puertas y puentes de la Ciudad de Toledo y del Castillo y Torres de la de Leon, y cuyas son Las Villas del Tortola
y Sazedon, del Consejo de su Majestad, su Uirrey, Lugarteniente, Governador, Capitan General y Presidente de la Real Audiencia y Chancilleria de la Nueva
Espaiia. Recibiendolo por su Principe la muy noble y leal Ciudad de Mexico. Alegorizada en Paris por el Br. Francisco de Azevedo. Afio de 1688. En México, por
la viuda de Francisco Rodriguez Lupercio, 1689. Nettie Lee Benson Library, University of Texas at Austin.

Ramirez de Vargas, Alonso. Simulacro histérico politico, idea simbélica del héroe Cadmo que en la suntuosa fdbrica de un arco triunfal dedica festiva y consagra
obsequiosa, la ilustrisima, imperial iglesia metropolitana de México al Exmo. Sr. Don Gaspar de Sandoval, Silva y Mendoza, conde de Galve del Consejo de fu
Magestad Cavallero del Orden de Alcantara, Comendador de Salamea en la mifma Orden Gentilhombre de la Camara de su Magestad, Uirrey lugarteniente
del Rey nueftro seiior Governador y Capitan General de efta Nueva Espaiia y Prefidente de fu Real Chancilleria, difcurrido por don Alonso Ramirez de Vargas.
Meéxico, por la viuda de Francisco Rodriguez Lupercio, 1688.

232 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO
Yo

8



de Aliste, desdoblado en Perseo en el arco del Cabildo
Municipal®, y en Hércules pacifico, en el de la Catedral®,
en 1650. Al duque de Albuquerque, Marte Catholico por
parte del Cabildo Catedralicio® y Ulises verdadero, por
parte del Ayuntamiento®®, en 1653. Al virrey Conde de
Salvatierra, equiparado por Matias de Bocanegra S.I. con
Prometeo®, en 1642. O al marqués de Mancera, conver-
tido por obra de Alonso Martinez de Vargas en Inclito
Eneas®, en 1664 (para el que piense que nos hallamos ante
un fenémeno exclusivo de la Ciudad de México, habria
que recordar que en el mismo afio, el cabildo catedralicio
poblano convirtié al propio don Antonio Sebastian de
Toledo, marqués de Mancera en el gallardo Perseo, principe
esclarecido del Asia®")®2.

De hecho esta variedad era, en cierto modo buscada,
para evitar las repeticiones, como hubo de hacer en 1688,
Francisco de Azevedo, cuando declaraba que:

Aunque tuve escogida la de este [Eneas] para asunto de mi ale-
goria me hizo apartar de este dictamen el haber celebrado con
ella la entrada del Excelentisimo Sefior Don Antonio Sebastidn

de Toledo, de Virrey en esta ciudad el afio de 1664 (...) el eru-
ditisimo ingenio de D. Alonso Ramirez de Vargas.

Parece inutil, por tanto, insistir demasiado en que los
temas mitoldgicos fueron la principal fuente de inspiracion
para el disefio de arquitecturas efimeras en la Nueva Espana,
tal y como menciona Peter Davidson con respecto al Neptu-
no Alegérico de sor Juana: she makes constant use of works of
referente avalaible to the seventeenth-century scholar, but equally of
interpretations of antiquity in the light of contemporary aesthetics ©.

Pero también parece clara, y sobre esto tal vez serfa util
insistir algo mds, la utilidad simbdlica de la identificacién
entre deidades olimpicas y gobernantes novohispanos, ya
que, como bien nos presenta Dolores Bravo, citando de
nuevo a Sor Juana:

55

56

57

58

59

60
61

62

63

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Alavés Pinelo, Alonso de. Astro mytholdgico politico que en la entrada y recebimiento del excellentissimo sefior don Lvis Henriquez de Guzmadn, conde de Alva
de Aliste, de Villaflor, Serior de las Villas de garrobillas Caruajales Membibre, Castro, Caluon y lugares de su iurisdiccion, Alferez y Alguacil mayor de la Ciudad
de Camora, Alcayde perpetuo de las Torres y Fortalezas della, Alcalde Mayor de Sacas y Escriuano mayor de rentas de la dicha Ciudad, Gentilhombre de la
Camara de su Magestad, Virrey Lugarteniente del Rey Nuestro Serior Gouernador y Capitan General de esta Nueua Esparia y Presidente de la Real Audiencia y
Chancilleria della consagré la ilustrisima nobilissima y muy leal ciudad de Mexico Metropoli del Imperio Occidental en el Arco Triumphal que erigio por tropheo a
la immortalidad de su memoria (...) compiisolo y agora lo describe el licenciado don Alonso de Alavés Pinelo Abogado de la Real Audiencia de esta Nueua Espaia
y Teniente General de Corregidor desta Ciudad por s Magestad. Con licencia. Impreso en México por Juan Ruiz. Afo de 1650.

Portada alegérica, espejo politico, que la augusta y muy esclarecida iglesia metropolitana de México dedicé al excelentifsimo Seiior Don Luis Henrique de Guzman,
conde de Alva de Aliste y Villaflor, Grande de Espaiia, Gentilhombre de la Camara de sv Magestad, del Habito de Alcantara, Comendador de Cabeza el Buey,
Virrey, Governador y Capitan General desta Nveva Espaia, Presidente de su Real Chancilleria. México en la imprenta de la viuda de Bernardo Calderon,

afo de 1650.

Manrte Catholico, Astro Politico, Planeta de heroes y ascendente de Principes, que en las licidas sombras de una Triunfal Portada ofrece, representa, dedica la
siempre esclarecida Sacra, Augusta Iglesia Metropolitana de Mexico, al Exmo. Sr. Don Francisco Ferndndez de la Cueva, Duque de Albuquerque Marques de
Cadereyta y de Cuellar, conde de Ledesma y de Huelma. Comendador de la Orden de Santiago. Gentilhombre de la Camara de fu Mageftad, Capitan General
en propiedad de las Galeras de Efpaia, Virrey, Governador Capitan General de la Nueva Efpaiia y Prefidente de fu Real Chancilleria (...). En México, en la
imprenta de la viuda de Bernardo Calderén, ario de 1653.

Elogio panegirico y aclamacién festiva, disefio triunfal y pompa laudatoria de Ulises verdadero. Consagrala al Excelentiffimo Seiior Don Francisco Fernandez de la
Cueva Duque de Alburquerque, Marques de Cadereyta y Cuellar, Conde de Ledefma y Guelma: Seior de la Villa de Molbeltran con otras muchas; Cavallero del
Serior Santiago; Gentilombre de fu magestad: General en propiedad de las Galeras Reales; Virrey Governador y Capitan General de la Nueva Efpaia y Prefidente
defta fu Real Chancilleria. La muy Leal y la Moy Ilustre Imperial Ciudad de Mexico como a sv defensor en la guerra y como a fu confervador en la paz. Impreso

en México por Hipolito de Rivera, 1653.

Bocanegra, Matias de. Theatro gerarchico de la Luz, pyra chriftiano polytica del govierno que la muy leal muy ylustre Imperial ciudad de Méxicoerigio en la Real
Portada que dedico al Excellmo. Seiior D. Garcia Sarmiento de SotoMayor y Luna Conde de Salvatierra, Marques de Sobrofo, Seior de las villas de las Hacahas
de la Franquera vy tierra de San Martin, Gentilhombre de la Camara de su Magestad, Cauallero de la Orden de Santiago, Comendador de la Villa de los Santos
de Mamona en sv feliz venida por Virrey Governador y Capitan General de efta Nueua Efpaiia Por el P. Mathias de bocanegra de la Compaiia de lesus. En la
imprenta de Juan Ruiz, aio de 1642.

Vid. supra.

Diseiio de la alegérica fabrica del arco triunfal que la santa iglesia cathedral de la Puebla de los Angeles erigié en aplauso del Exmo. Sr. Don Antonio Sebastidn
de Toledo (...). Impreso en Puebla en 1664. Citado en Maza, op. cit. pag. 95.

Un repaso més exhaustivo al uso de la mitologia en piras finebres y arcos triunfales en Osorio, Ignacio. “El género emblematico de Nueva Espa-
Aa”. En Omnia. Revista de la Coordinacion General de Estudios de Posgrado, afio 3, niam. 2 (México, junio 1987), UNAM, pp. 17-23.
Davidson, Peter. “Sor Juana “s sources for Neptuno Alegorico” en Europa triumphans: court and civic festivals in early modern Europe, Volumen 1 J. R.
Mulryne,Helen Watanabe-O’Kelly,Margaret Shewring, pp. 358 y ss.

233

oS



También de ahi proviene la necesidad y la magnificencia de la
fiesta: que los celebrados, el principe eclesidstico y el civil, sean
exaltados a la categoria de divinidades. No son gratuitas las pa-
labras de sor Juana Inés de la Cruz (1651-1695) en el Neptuno
Alegérico cuando dice: “Demds que las fdbulas tienen las mds
su fundamento en sucesos verdaderos; y los que llamé dioses
la gentilidad fueron realmente principes excelentes, a quienes
por sus raras virtudes atribuyeron divinidad”. Esta cita (...) nos
aclara en buena medida el por qué a los poderosos, homena-
jeados en los arcos triunfales o en los timulos funerarios se les
comparaba con semidioses, héroes o dioses de la Antigiiedad

grecolatina®.

Y es que los preparativos realizados para las ceremonias
triunfales en el virreinato, presentaban un enorme vy, a la
vez, doble interés. Efectivamente, por una parte, presen-
tan una rica reelaboracion del humanismo de origen rena-
centista, poniendo de relieve la posible conexién con una
antigiiedad mitoldgica de la capital del virreinato®, o a la
identificacion de los virreyes (y por ende de quienes son
trasuntos: de su Catolica Majestad) con los grandes hé-
roes y dioses clésicos (aludiendo en algunas ocasiones, por
poner solo un ejemplo de adaptaciéon al marco virreinal,
a sus condiciones metaféricas de reyes solares que igual
brillaria sobre sus stbditos metropolitanos que sobre los
americanos).

Y por otro lado, el propio discurso es una manipula-
cién de los propios mitos, proponiéndolos como paradig-
mas de virtudes (a la manera de los Owidios moralizados)
que epitomizan las del homenajeado. Los arcos triunfales,
en si mismos, poseerian una simbologia que podriamos
definir como mitoldgica primero y politica/divinizada
después, al convertir al homenajeado ora en deidad olim-
pica, con unas determinadas virtudes morales que se pre-
tenden resaltar; ora en el culmen sacralizado del cuerpo
social novohispano.

Esta funcién de paradigma virtuoso (casi de speculum
princeps) se halla reflejada tal vez mejor que en ningun otro
lugar en el propio Theatro de Sigtienza y Gongora:

Es providencia estimable el que a los principes sirvan de espejos
donde atiendan a las virtudes con que han de adornarse los
arcos triunfales que en sus entradas se erigen, para que de alli
sus manos tomen ejemplo, o su autoridad y poder aspire a la
emulacion de lo que en ellos se simboliza en los disfraces de

triunfos y alegorias de manos.

Pero yendo atin mis all4, hacia un plano estrictamen-
te arquitectonico, podemos considerar que estos festejos
constituian una metamorfosis efimera en la que no sélo
los propios homenajeados se convertian en divinidades
mitoldgicas ellos mismos, sino que la ciudad se transfor-
maba en un escenario “olimpico” en el mas amplio senti-
do de la palabra.

;Qué mejor escenario para narrar una historia aconte-
cida en la Hélade, y en la que participaban las divinidades
grecorromanas que un pantedn olimpico que responda a
una descripcién como ésta?

Pompa triunfal con treinta varas a la eminencia, y diex y feis a
la anchura: la primera fachada en tres ordenes de Arquitectura:
Jonica, Corintia y Compofita. Eran de la Jénica los ornatos co-
lumnas estriada, corniza en sus frifos, tarjas y tropheos orlados
con flores, y metopas alifios primorofos del arte. A la corintia
hermoseaban columnas reveftidas de hojas, y pimpollos, y los ca-
piteles de hojas, y medias carias, y con plinto por fundamento,
la corniza que le feguia, era igual en orden con guarniciones,
motilas relevadas vnidas con lazos, y tarjas. Coronaba vn so-
tabanco la corniza con piedras adiamantadas, y normas. La
tercer fue orden compofita adornada galanamente de colum-
na estriada a los tercios, y el otro reueftido de pimpollos, y fu
capitel compuesto de las dos ordenes Jonica y Corinthia, por
donde los antiguos la llamaron Compofita. Su basa jonica, la
fotabanca que le coronaba era de fu correfpondencia de entre-

texida lazeria®®.

;Coémo no iba a ser significativa una arquitectura que
incluso se identifica ella misma con deidades clasicas,
como el Jano de luces y sombras®’, como denomina Francis-
co de Azevedo su arco de dos fachadas para el virrey conde
de Galve!

No deja de ser significativo también que cuando Si-
glienza elige loar la Antigitedad mexicana en lugar de la
clasica en su Teatro Politico, ello ocurre sin detrimento de
la calidad “clasica” de la arquitectura que constituye el
marco del evento. Es decir, la Antigliedad era negociable
en su calidad ejemplar, la arquitectura antigua, por el con-
trario, no lo era.

Pero es que ademis, en ese sentido la arquitectura po-
seeria en si esa misma capacidad de transformacién moral
a la que haciamos referencia con anterioridad, lo que a la
vez la convertiria no sélo en una arquitectura “olimpica”,
sino sobre todo, en una “arquitectura elocuente”. Una ar-

% Bravo Arriaga, Maria Dolores “Festejos, celebraciones y certdmenes” en Garza Cuaron, Beatriz. Georges Baudot. Raquel Chang-Rodriguez (eds.)

Historia de la literatura mexicana. Vol. 2, México, Siglo XXI editores, pag. 85.

% vid. capitulo L.

% Ramirez de Vargas, Alonso. Elogio panegirico, festivo aplauso (...). México, 1664.

7" Azevedo, Francisco. Op.cit.

134

Ye

ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO



quitectura que se dirigiria al pueblo y le hablaria de las
grandiosas virtudes del gobernante. Y es que nada menos
que como Demdstenes mudo con voces de colores®® o como
Ciceron sin lengua caracteriza sor Juana a la arquitectura de
los arcos triunfales:

El arco mismo es, en este sentido, y segiin los conceptuosos
versos de sor Juana, el “Cicerén sin lengua”, el “Prometeo de
lienzos”, y el “Dédalo de dibujos”, que “habla” de las grande-
zas del principe eclesidstico o civil. Es por ello que no resulta
sorprendente observar que las castas incultas, y en gran medida
analfabetas, estén familiarizadas con los cédigos de representa-
cién contenidos en un arco triunfal, con un lenguaje simultdneo
que emplea signos pldsticos y verbales. La cultura es visual y

auditiva, medios perfectos del didactismo doctrinal®.

No es de extrafiar, por tanto, la familiaridad con la que
las élites intelectuales hablan de la arquitectura clésica (y a
la vista de las anteriores palabras de Dolores Bravo Arria-
ga, cabria pensar también, ;por qué no?, el resto de toda la
compleja sociedad novohispana).

Es evidente, por tanto, que la arquitectura no sélo no
podia escapar a esta “lectura moral”, sino que su raigam-
bre clasica la convertia también en el mejor escenario que
estas ceremonias podian tener desde un punto de vista
iconico-visual, dado el contenido moral/ moralizante que
a las formas grecorromanas se les suponia.

Finalmente habria que decir que la reivindicacion de
un pasado arquitectonico-urbanistico clasico obedecia,
ademis de a esta funcion teatral, al papel preponderante
que los estudios literarios clasicos tenian en la formacién
de las élites novohispanas.

Abundando en este tenor, no podemos olvidar como
Pascual Buxo¢ insiste, de manera muy acertada, en remar-
car como Sor Juana insiste y “denota” con los ordenes

arquitecténicos, de una manera similar a como lo hace
con las figuras alegoricas:

asi lo entendia la misma sor Juana cuando, al describir la mon-
tea del arco, ponderé la perfeccién de sus érdenes arquitecténi-
cos (...) esa fdbrica, se echaba de ver que estaba consagrada a
un alto principe (...) cautivados por las ingeniosas hazaias del

entendimiento™.

ARQUITECTURA E IMAGEN RETORICA
DEL PODER. UN EJEMPLO

Como muy bien ha demostrado Dalmacio Rodriguez, es
imposible no considerar la arquitectura de los arcos triun-
fales como un género retorico en si mismo™. Efectivamente
el lenguaje arquitectonico de estos arcos se halla definido

por un conjunto de reglas de procedimiento, o preceptos, para
conseguir un objetivo que (...) es persuadir, es decir, como un
discurso retérico (...) y en su composicion se valdrian de las
operaciones retéricas instauradas desde la antigiiedad cldsica:

inventio, dispositio, elocutio, e incluso, memoria y actio™.

Si estamos dispuestos a aceptar una naturaleza dis-
cursiva (ergo, textual), para la arquitectura efimera de los
triumphi novohispanos, entonces deberemos ser conse-
cuentes a la hora de pensar que la retorica es algo consus-
tancial a esas construcciones™.

Y es que no debemos olvidar que cuando sor Juana ha-
bla de la “Razén de la fabrica alegdrica y aplicacion de la
fabula” al detallar las ideas que fundamentan todo su dis-
curso alegdrico, es a la palabra “fabrica” (un término de in-
dudables significados arquitectdnicos) como abarcadora de
todo el conjunto a la que le aplica el adjetivo “alegdrica” .

8 Sabat de Rivers, Georgina “El Neptuno” de Sor Juana: fiesta barroca y programa politico en University of Dayton Review, Vol. 16, num. 2 (Spring
1983), pp. 5-7y 63-73.

% Bravo Arriaga, Maria Dolores en “El arco triunfal novohispano como representacion” en Bravo Arriaga, Maria Dolores La excepcion y la regla:
estudios sobre espiritualidad y cultura en la Nueva Espana. pp. 173-180, pag. 175.

0 Sobre el cardcter simbélico de la arquitectura, vid. cap. IIL.

" Pascual Buxo, José “Poética del espectdculo barroco: el Neptuno alegérico de sor Juana” en Farré Vidal, Judith (ed.) Teatro y poder en la época de
Carlos I1. Fiestas en torno a reyes y virreyes. Iberoamericana-Vervuert, Madrid, 2007, pp. 48 y 49.

2 Rodriguez Hernédndez, Dalmacio. “Los arcos triunfales en la época de Carlos I1: una aproximacion desde la retorica” en Farré Vidal, Judith. Teatro
y poder en la época de Carlos II: fiestas en torno a reyes y virreyes. Madrid, Iberoamericana, 2007, pp. 267-287.

B Ibid. pag. 270. Lo cual por otra parte no debe causarnos demasiada extranieza ya que son muchos los autores que consideran que la retorica como
disciplina se constituyo a lo largo del Siglo de Oro hispano en el codigo literario fundamental en torno al cual se generaba cualquier tipo de texto.

" de primado de la retérica en las artes habla Méndez Baiuelos. Mendez Baiuelos, Sigmund Jadmar “Ingenio y construccion alegorica en dos arcos
triunfales novohispanos” en Mayer, Alicia (coord.) Carlos de Sigtienza y Gongora. Homenaje 1700-2000. UNAM, México, 2000, p. 39.

5 Pascual Buxo, José “Poética del especticulo barroco: el Neptuno alegorico de sor Juana” en Farré Vidal, Judith (ed.) Teatro y poder en la época de
Carlos I1. Fiestas en torno a reyes y virreyes. Iberoamericana-Vervuert, Madrid, 2007, pag. 52.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 235

oS



Otros autores del siglo XVII insisten en este caracter
retérico®, asi por ejemplo, el anénimo autor de la Transfor-
macién theopolitica, ydea mitholdgica del Principe Pastor, sagrado
Proteo, (...) en el fausto dia de su plausible recibimiento dispuso y
consagré al [l[ustrisimo y Rev[erendisilmo Serior D[octo]r Dfon]
Francisco de Aguiar Seijas, quien dice que la obra fue en forma de
arco una oracién panegirica adornada de variedad”.

Y es que efectivamente, ambas (la imagen retérica del
poder y la arquitectura) se entrelazan, los medios de la
una sirven a los fines de la otra y viceversa, y sus lenguajes
llegan a confundirse por completo. Y pocos ejemplos mas
interesantes de ello podremos encontrar que la pequena
historia oculta en el octavo lienzo de Sor Juana en el Nep-
tuno alegérico:

En el octavo vy uiltimo lienzo (que fue el que coroné toda la
montea) se pinté el magnifico templo mejicano de hermosa ar-
quitectura aunque sin su iltima perfeccién, que parece le ha
retardado la Providencia, para que la reciba de su patrén y
tutelar Neptuno, nuestro excelentisimo héroe. En el otro lado
se pinté el muro de Troya, hechura y obra del gran Rey de las
Aguas, como lo dice Virgilio en el Libro 9 de la Eneida (...)
se pinté en el tablero a Neptuno como dueio principal de la
obra con muchos instrumentos de arquitectura, y a Apolo con
la lita, a cuyo son obedientes contra su natural inclinacién,
que es: Tendere deorsum, se levantaban las piedras a componer
la misteriosa fdbrica, ayudando con su dulzura al soberano

arquitecto Neptuno™.

La pictura, situada en un lugar destacado de la parte
central, incidia en uno de los aspectos esperados del go-
bierno del nuevo virrey mas importantes para sor Juana,
para las élites novohispanas, y, probablemente, para el ca-

bildo catedralicio (a mi modo de ver, deberia haber pocas
dudas sobre la “mano” de los candnigos catedralicios a la
hora de solicitar a la jeronima que este tema fuera inclui-
do en el arco triunfal).

Para insistir en el punto, se dispuso en el pedestal del
lienzo la siguiente octava, que acababa de explicar el signi-
ficado ultimo de todo el jeroglifico.

Si debi6 el teucro a la asistencia

del gran Neptuno fuerza y hermosura

con que al mundo ostenté sin competencia
el poder de divina arquitectura,

aqui, a numen mejor, la Providencia,

sin acabar reserva esta estructura,

porque reciba de su excelsa mano

su perfeccion el templo mexicano.

De hecho, no era la primera vez que algo asi ocurria.
En 1653, el cabildo catedralicio habia recurrido a una ar-
gucia poética semejante y con idéntica finalidad (recordar
al prelado la necesidad de la finalizacion del templo me-
tropolitano), en el arco de triunfo del Arzobispo Lopez
de Azcona, identificado con Apolo, tanto en la pictura®,
como en el mote®.

Y, de nuevo en 1660, en el arco del virrey Juan de la
Cerda, conde de Bafios, escrito por el bachiller Pedro Fer-
nandez Osorio®,

se aprovechd para recordar al virrey ciertos deberes edilicios vy
asi, arriba de cada orbe, iba “un templo cuya fdbrica no llegaba
a los cabales” y “una ciudad con algunas ruinas que culpaban
las injurias de sus inundaciones” o sea la catedral y la propia
ciudad de México®.

% Es comun que las “descripciones” hagan mencion de la vinculacion retérica de los arcos, arin cuando no tengan una naturaleza estrictamente verbal. Ibid.

77 refiere que la construccién efimera “fue en forma de arco una oracién panegirica adornada de variedad”(...) es patente que se adscribe el arco a un género retérico
y que se atribuyen cualidades de ciertas figuras retéricas a los efectos que producen las imdgenes. Ibid. pag. 271.

. Cruz, Sor Juana Inés de la. Op.cit. pag. 799.

' Contenia un prodigioso caso que Apolo obré en Troya, en beneficio de sus ciudadanos, a su rey Laomedonte, cuando éste, queriendo fortificar la ciudad, intenté
cercarla de fuertes muros. Llegé a esta sazén Apolo a su reino, y como tan diestro y suave musico, al dulce son de su instrumento y con la concertada armonia de su
templada lira, se descuadernaban los pefiascos de sus asientos y, atraidos por la suavidad de su instrumento sonoro, se ajustaban unos contra otros, labrdndose asi
los soberbios muros de Troya. Autor anénimo, Esfera de Apolo y teatro del Sol, en la suntuosa fdbrica y portada triunfal (...). En México, imprenta de la viuda
de Bernardo Calderén, en 1653. Citado en Maza, Francisco de la. La mitologia cldsica en el arte colonial de México. UNAM, México, 1968, pp. 89 y ss.

8 Mira a w Iglesia, que a su ser aspira,

Pefiascos labra y corazones duros
Y en lo humano y divino tendrd medras
Si pechos labras vy si ajustas piedras. 1bid.

81 Fernandez Osorio, Pedro. Ivpiter benevolo, astro ethico politico, idea symbolica de principes que en la sumptuosa fabrica de un arco triumphal dedica obsequiosa
y consagra festiva la illvstrisima iglesia metropolitana de Mexico, al Ex° sefior D. Iuan de la Cerda, y Leiba, y La Adrada, virrey, governador, y capitan general
desta Nueva Espaia, y presidente de su real chancilleria. México, Imprenta de la viuda de Bernardo Calderon, 1660. Nettie Lee Benson Library, Uni-
versity of Texas.

82 Citado en Maza, op. cit. pag. 93.

236 ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO

Yo



Volviendo a sor Juana, para recibir al nuevo virrey antes
del preceptivo Te Deum, el arco triunfal se colocaria sobre una
de las inacabadas fachadas de la Catedral, casi a manera de
otra muda reivindicacién (aunque ya en 1667 el Templo Me-
tropolitano se hallaba basicamente acabado, todo su ornato
se encontraba aun sin finalizar, incluyendo la fachada)®.

Destacar el aspecto de mecenazgo arquitecténico en la
figura del virrey por medio del papel del rey del mar como
uno de los constructores por antonomasia en el mundo
antiguo, parece no sélo una manera extraordinariamen-
te elegante de solicitar la finalizacion del templo catedra-
licio, sino también un indicativo de hasta que punto la
imagen del poder y la arquitectura se habian unido casi de
manera indisoluble en la consecucion de unos ideales de
autorrepresentacion de las elites novohispanas.

Irénicamente, la elegantisima peticion de Sor Juana no
consiguio su objetivo y habria que esperar a los siguien-
tes virreyes, don Melchor Portocarrero, tercer Conde de
Monclova y don Gaspar de la Cerda, para ver finalizadas
las fachadas principal y del crucero hacia 1688-89 (las to-
rres y remates finales del edificio aun esperarian mucho

mas hasta las obras de Ortiz de Castro a fines del XVIII).

CONCLUSIONES

He tratado de “revisitar” los lugares en los que los
vinculos entre arquitectura efimera e imagen del poder

83

se estaban construyendo en la Nueva Espana del siglo
XVII, con base en los lugares de cruce donde esos vin-
culos eran mas evidentes (y recuerdo aqui las famosas
“encrucijadas” de Aby Warburg).

Desde esta privilegiada atalaya, pareceria que po-
demos afirmar que los arcos de triunfo poseian en si
mismos una rica capacidad conceptual, de tal suerte
que se configuraban como un lenguaje perfectamente
articulado, suficiente para hacerlos portadores de un
discurso de persuasion y poder. Pareceria, de esta for-
ma, que la “utilidad” de la imagen de la arquitectura
en la Nueva Espaia del seiscientos se justificaba so-
cialmente a la hora de “narrar” historias, ideas y con-
ceptos del poder.

Las fdbricas alegéricas, establecian ideas, detallaban
argumentos y precisaban metaforas, constituian res sig-
nificans, estando unidas estrechamente al texto litera-
rio. Asi, en palabras del anéonimo autor del Honorario
Tumulo, erigido en memoria del rey Felipe IV en 1666,
la arquitectura era el eje vital alrededor del cual gravi-
tan los medios literarios: este era el cuerpo architecténico
que habian de conformar los emblemas y vivificar los poe-
mas, que son alma de sus miembros®*.

Tengo para mi, por tanto, que la arquitectura efi-
mera tenia capacidades metaforicas, y que con esas
capacidades podia “trasmutarse” en espacios esceno-
graficamente construidos, en definitiva, en teatros de
poder.

El Arco Triunfal que erigié a su feliz entrada el obsequio de esta santa iglesia metropolitana en una de las puertas de su magnifico templo que mira a la parte

occidental, en el costado derecho, por donde se sale a la Plaza del Marqués (...) adornando con tan hermosa mdquina la puerta que prevenia a tanta dicha. Cruz,

Sor Juana Inés de la. Op.cit. pag. 787.
84 Honorario timulo, pompa exequial (...). México, 1666. Vid. Cap. III.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

237

Qe



FUENTES

Autor anénimo, Transformacién theopolitica, ydea mitholégica del Principe
Pastor, sagrado Proteo, alegorizada en imdgenes, descifrada en niimeros
que en el aparato magnifico del triumphal arco y padrén glorioso, en el
fausto dia de su plausible recibimiento dispuso y consagré al Ill[ustrisi]
mo y Rev[erendisi]mo Seiior D[octo]r D[on] Francisco de Aguiar Seijas
[...] La siempre Augusta Iglesia Metropolitana de México.

Cruz, Sor Juana Ines de la. “Neptuno alegérico, océano de colores,
simulacro politico” en Obras completas, pp. 777-810. Porrua,

Meéxico, 1972.

Fernandez Osorio, Pedro. lvpiter benevolo, astro ethico politico, idea sym-
bolica de principes que en la sumptuosa fabrica de un arco triumphal
dedica obsequiosa y consagra festiva la illustrisima iglesia metropoli-
tana de Mexico, al Ex° seiior D. Iuan de la Cerda, y Leiba, y La
Adrada, virrey, governador, y capitan general desta Nueva Espaia,
y presidente de su real chancilleria. México, Imprenta de la viuda
de Bernardo Calderdn, 1660. Nettie Lee Benson Library, Uni-

versity of Texas.

Morales Pastrana, Antonio de. Solemne plausible festiva pompa magnifica
ostentosa celebridad a la beatificacién de la gloriosa Rosa de Santa
Maria. Dedicala al Illmo y Rmo sor Maestro y Dor D. Fray Luys de
Cifuentes Sotomayor Obispo de Mérida del Consejo de su Magestad
(...). México, Francisco Rodriguez Lupercio, 1671.

Ribera, Diego de. Miguel de Perea Quintanilla. Historica imagen de
proezas, emblematico exemplar de virtudes ilustres del original Perseo:
prevenido en oraculos mythologicos, y decifrado en colores poeticos que
a los congratulatorios fastos, y aparato celebre, dispuso, para la felice
entrada, y recebimiento del Exmo Seiior D. Pedro Colon de Portugal
y Castro, Almirante de las Indias, Adelantado mayor de ellas, Duque
de Veragua, y de la Vega, Marques de Zamayca, Conde de Gelves,
Cavallero del insigne Orden del Toisson de Oro, GentilHombre de
la Camara de su Magestad, Capitan General de la Armada Real,
y Exercito del Mar Occeano, Virey Governador y Capitan General
desta Nueva Espaia, y Presidente de la Real Audiencia, que en ella
reside, La Santa Iglesia Metropolitana de Mexico, y consagro a su
Excelencia en publico argumento de su amor; y aqui lo Dedica como
a objeto singular deste assumpto. Mexico, Imprenta de la viuda de
Bernardo Calderén, 1673. Nettie Lee Benson Library, Univer-
sity of Texas, 177

Sigiienza y Gongora, Carlos de Theatro de virtudes politicas que constituyen
a vn principe: advertidas en los monarchas antiguos del Mexicano Im-
perio, con cuyas efigies se hermosed el arco triumphal que la ... Ciudad
de Mexico erigio para el digno recivimiento en ella del ... Virrey Conde
de Paredes ... / idedlo entonces y ahora lo descrive d. Carlos de Siguen-
za y Gongora ... (1680) Biblioteca Publica de Castilla la Mancha
en Toledo, Coleccién Borbon-Lorenzana, Sign. 4-9079.

238
Ye

BIBLIOGRAFIA

Aguilar Garcia, M2 D. “Mitologia y religion en una proclamacion regia”

en Lecturas de Historia del Arte, n°. 2, 1990, pp. 435-440.

Andrés Renales, G. “Relaciones extensas de fiestas publicas: itinera-
rio de un género (Valencia, s. XVII)” en La fiesta. Actas del II
Seminario de relaciones de sucesos. Ed. Lopez Poza, Sagrario,

Galicia Sociedad de Cultura Valle Inclan, 1999.

Baldwin Smith, E. Architectural Symbolism of Imperial Rome and the
Middle Ages. New Jersey, Princeton University, 1956.

Bloch, Marc. Los reyes taumaturgos, México, 1988 (12 ed. 1924).

Boyer, Agustin “Programa iconografico en el Neptuno Alegérico de
Sor Juana Inés de la Cruz” en en Luis Cortest (ed.), Homenaje a

José Durand. Madrid: Verbum, 1993, pp. 37-47.

Bravo Arriaga, Maria Dolores. “Carlos de Sigtienza y Gongora: literatu-

ra culterana y literatura de almanaques”.

“El arco triunfal novohispano como representacién” en Bravo
Arriaga, Maria Dolores La excepcién y la regla : estudios sobre espi-
ritualidad y cultura en la Nueva Espata. pp. 173-180.

“Festejos, celebraciones y certimenes” en Garza Cuaroén, Bea-
triz. Georges Baudot. Raquel Chang-Rodriguez (eds.) Historia
de la literatura mexicana. Vol. 2, México, Siglo XXI editores.

Cabafias, Miguel. Amelia LopezYarti y Wifredo Rincon. Arte, poder y
sociedad en la Espaiia de los siglos XV a XX. Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, Madrid, 2008.

Camacho Martinez, Rosario. Reyes Escalera Perez (coords.) Fiesta vy si-
mulacro. Exposicion en el Palacio Episcopal de Malaga, 19 de
septiembre-30 de diciembre de 2007. Junta de Andalucia, Se-
villa, 2007.

Camara Mufoz, Alicia. “El poder de la imagen y la imagen del poder. La
fiesta en el Madrid en el Renacimiento” en VV.AA. Madrid en el
Renacimiento. Madrid, Comunidad de Madrid, 1986, pp. 61-93.

Checa Cremades, F. Carlos V y la imagen del héroe en el Renacimiento,

Madrid, 1987.

Cuesta Garcia de Leonardo, M=, J. Fiesta y arquitectura efimera en la Gra-

nada del siglo XVIII. Granada, 1995.

Curcio-Nagy, Linda. “Sor Juana Ines de la Cruz and the 1680 Vice-
regal entry of the Marquis de la Laguna in Mexico City” en
Europa triumphans: court and civic festivals in early modern Europe,
Volumen 1 J. R. Mulryne, Helen Watanabe-O’Kelly, Margaret
Shewring. Ashgate, Hampshire, 2004.

Davidson, Peter. “Sor Juana’s sources for Neptuno Alegorico” en Eu-

ropa triumphans: court and civic festivals in early modern Europe,
Volumen 1 ]J. R. Mulryne,Helen Watanabe-O’Kelly,Margaret
Shewring. Ashgate, Hampshire, 2004.

ARQUITECTURA Y PODER: LOS ARCOS DE TRIUNFO EN EL SEISCIENTOS NOVOHISPANO



Farr¢ Vidal, Judith (coord.) Teatro y poder en la época de Carlos II: Fi-
estas en torno a reyes y virreyes. Madrid, Iberoamericana, 2007.

Flor, Fernando de la. “El jeroglifico y su funcion dentro de la arquitec-
tura efimera barroca (a proposito de treinta y tres jeroglificos
de Alonso de Ledesma, para las fiestas de beatificacién de San
Ignacio en el Colegio de la Compaiia de Jesus en Salamanca,
1610)” en Boletin del Museo e Instituto Camoén Aznar, nimero

8, 1982, pp. 84-102.

Garcia Bernal, José¢ Jaime. “Triunfos reales y teatros funerarios. Del
ritual ciudadano al salon cortesano (siglos XVIXVIII)” en Ca-
macho Martinez, Rosario. Reyes Escalera Perez (coords.) Fiesta
y simulacro. Exposicion en el Palacio Episcopal de Milaga, 19
de septiembre-30 de diciembre de 2007. Junta de Andalucia,
Sevilla, 2007, pp. 64-83.

Garza Cuarén, Beatriz. Georges Baudot. Raquel Chang-Rodriguez
(eds.) Historia de la literatura mexicana. Vol. 2, México, Siglo

XXI editores.

Gregorio Hinojo, Andrés “Fuentes clasicas y renacentistas del “Nep-

tuno alegdrico”” en Nova tellus: Anuario del Centro de Estudios

Cldsicos, N° 21, 2, 2003, pags. 177-202

Grossi, Veronica. “Simulacros iconicos y verbales en el Neptuno

Alegorico” cap IV en Sigilosos v(u)elos epistemoldgicos en sor Juana

Ines de la Cruz. México, 2007.

Hinojo Andrés, Gregorio. “Fuentes clasicas y renacentistas del ‘Nep-
tuno alegérico” en Nowa tellus: Anuario del Centro de Estudios

Cldsicos, ISSN 0185-3058, N 21, 2, 2003 , pags. 177-202.

Ib4afez Martinez, Pedro Miguel “Arquitectura y poder en el espacio
urbano: el caso de Cuenca (siglos XV-XVIII)” en Cabaias,
Miguel. Amelia Lopez-Yarti y Wifredo Rincon. Arte, poder y so-
ciedad en la Espaia de los siglos XV a XX. Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, Madrid, 2008, pp. 461-473.

Kantorowicz, E.H. Los dos cuerpos del rey: un estudio de teologia politica.

Madrid, 1985 (12 ed. 1957).

Lison, C. La imagen del rey: monarquia, realeza y poder en la Casa de los

Austrias. Madrid, 1991.

Lopez Poza, Sagrario. “Introduccion” en Jorge Béez de Sepulveda.
Relacion verdadera del recibimiento que hizo la ciudad de Segovia
a la majestad de la reina nuestra sefiora dofia Ana de Austria, en

su felicisimo casamiento que en la dicha ciudad se celebré. Espana,

fundacién don Juan de Borbon, 1998.

“La erudicion de Sor Juana Inés de la Cruz en su Neptuno
alegorico”en La Perinola. Revista de Investigacion Quevediana, 7,

2003, pp. 241-270 GRISO-Universidad de Navarra 2003.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Minguez, Victor. Los reyes distantes: imdgenes del poder en el México

virreinal. Castellon, Universitat Jaume [-Diputacion de Caste-

llon, 1995.

Monteagudo, P. “La ciudad, escenario de la fiesta politica en el antiguo
regimen” en La fiesta en el mundo hispanico. P, Martinez y A.
Rodriguez (eds.). Cuenca, Universidad de Castilla-La Mancha,
2004, pp. 321-350.

Montes Gonzilez, Francisco. “Prometheo, undique clariori. El arco cate-
dralicio para el recibimiento del virrey marques de Casafuerte
en México” en Garcia Mahiques, Rafael y Vicent F. Zuriaga
Senent (eds.) Imagen y cultura. La interpretacion de las imdgenes
como historia cultural. Actas del VI Congreso Internacional de
la Sociedad Espaiola de Emblematica. Generalitat Valenciana,

Valencia, 2008, pp. 1133-1147.
Nelson, Bradley J. “El ‘Neptuno Alegérico’ de sor Juana Inés de la

Cruz: una investigacion de las estrategias barrocas de redencion
y disolucion hegemonicas” en Jaén, cruce de caminos, encuentro de
culturas. Fernandez Jiménez, Juan. Jesus Lopez-Pelaez Casellas.

Encarnacion Medina Arjona (cords.), Jaén, 2006.

Parodi, Claudia. “El lenguaje de las fiestas: arcos triunfales y villan-

cicos” en Rewista Destiempos, México, Distrito Federal, Marzo-

Abril 2008, Afio 3, Numero 14, pp. 472-483.

Pascual Buxd, Jose. “Funcion politica de los emblemas en el Neptuno
Alegorico de Sor Juana Inés de la Cruz” en Sor Juana Inés de la
Cruz y sus contemporaneous. Ed. M. Glantz, México, UNAM-
CONDUMEX, 1998, pp. 245-255.

Rio Barredo, M.]. “El ritual en la corte de los Austrias” en La fiesta cor-
tesana en la época de los Austrias. Coord. M.L. Lobato y B.].
Garcfa, Valladolid, Junta de Castilla y Lon, 2003, pp. 17-34.

Rodriguez Hernandez, Dalmacio. “Los arcos triunfales en la época de
Carlos II: una aproximacion desde la retérica” en Farré Vidal,
Judith. Teatro y poder en la época de Carlos II: fiestas en torno

a reyes y virreyes. Madrid, Iberoamericana, 2007, pp. 267-287.

Sabat de Rivers, Georgina “El Neptuno” de Sor Juana : fiesta barroca y

programa politico en University of Dayton Review, Vol. 16, ntm.

2 (Spring 1983), pp. 5-7y 63-73.

Tenorio, Martha Lilia en “A propdsito de sor Juana a través de los
siglos” en Nueva revista de Filologia Hispdnica, vol. LVI, num. 2,

julio-diciembre 2008, pp. 505-522.

Tovar, Virginia. El barroco efimero y la fiesta popular. La entrada triunfal
en el Madrid del siglo XVII. Ayuntamiento de Madrid, Madrid,
1985.

239

QYo



DEVOCIONES Y CONSTRUCCION DE IDENTIDADES
ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS
DE LA NUEVA ESPANA (S. XVIII)

RAFAEL CASTANEDA GARCIA / MEXICO

INTRODUCCION

bo masivo de esclavos negros a territorio novohis-

pano, debido al descenso demografico de los in-

dios. Esta mano de obra esclava y después libre, se repartio
en los enclaves mineros, en las haciendas agricolas y de
ganado, en talleres textiles como los obrajes, en los cami-
nos trabajando como arrieros y en el servicio doméstico,
entre otros sectores. Practicamente no hubo rincén donde
no hubiera presencia de negros, mulatos y sus distintas
mezclas mejor conocidas como las castas. Estos habitan-
tes requirieron de atencion espiritual por parte de la Igle-
sia, tanto el clero secular como regular participaron en
la evangelizacion y aculturacion a través del impulso de
cultos y devociones. Fue la orden franciscana la que alber-
g6 en sus altares la mayor cantidad de cofradias de negros
y sus descendientes en el virreinato novohispano, y tam-
bién fue la que fomento el culto a las devociones negras,
en particular a San Benito de Palermo y a Santa Ifigenia.
En el territorio americano, las devociones negras como
San Baltasar, San Elesban!, Santa Ifigenia y San Benito
de Palermo sirvieron como modelos de conducta para la
poblacion de origen africano y sus descendientes. Bajo
esta consideracion, en el presente trabajo se pretende
mostrar algunos ejemplos de los medios que utilizo la

E | periodo de 1580 a 1650 se caracterizé por el arri-

de Cultura de la Junta de Andalucia, Sevilla, 1997, pag. 120.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

jerarquia eclesiastica para introducir el culto en Nueva
Espafia, a través de la iconografia de las imagenes que
tuvieron las cofradias, y de la literatura religiosa como
los devocionarios. Hasta el momento, todo indica que
las tinicas dos imagenes negras que albergaron en los al-
tares de las iglesias y conventos del México colonial fue-
ron San Benito de Palermo y Santa Efigenia.

DEVOCIONES NEGRAS EN NUEVA ESPANA

Fr. Benito murio en Palermo el 4 de abril de 1589 a
la edad de 65 afios. Fue franciscano, hijo de esclavos sici-
lianos, conocido localmente como San Benedetto da Santo
Fratello o San Benedetto il Moro, siendo un fraile lego llegd
a ser superior de su convento, extendiéndose su fama de
milagroso hasta el punto de ser venerado en vida por los
sectores populares y protegido por los poderosos®. Algu-
nas de sus reliquias del futuro santo llegaron a Espafia
entre 1606 y 1607, a raiz de este hecho se le encargo a
Lope de Vega escribir una comedia sobre el personaje, la
cual titulo El santo negro Rosambuco publicada aproxima-
damente en 1611°. Fue beatificado en 1743 y canonizado
hasta 1807. A partir de entonces, la iglesia sefalé como
dia oficial para celebrar su fiesta el 4 de abril.

Rey de Etiopia del que se cuenta renunci6 a su corona para convertirse en monje en Jerusalén.

Isidoro Moreno, La antigua hermandad de los negros de Sevilla. Etnicidad, poder y sociedad en 600 aiios de Historia, Universidad de Sevilla, Consejeria

Baltasar Fra Molinero, La imagen de los negros en el teatro del Siglo de Oro, Siglo XXI editores, Madrid, 1995, pag. 77.

241

oS



En Granada y en Jaén hubo cofradias que tuvieron
entre sus devociones principales a San Benito de Paler-
mo*. En Sevilla, la cofradia conocida como la “de los ne-
gritos” tuvo entre sus imdgenes una escultura del negro
franciscano. Para Vittorio Morabito, la Iglesia utilizo este
culto como un medio para legitimarse frente a la pobla-
cién negra, e imponer cierta identidad. Su santidad no
estuvo basada en la cuestion divina, sino mas bien fue un
ejemplo para que lo siguieran moralmente’.

Las representaciones artisticas como pinturas o es-
culturas fueron uno de los medios que sirvieron para fo-
mentar las advocaciones. Hasta ahora se ha verificado la
presencia de San Benito de Palermo en la catedral de la
ciudad de México, en los conventos franciscanos de San
Luis Potosi, San Miguel de Allende, Salvatierra y Queré-
taro, asi como en la iglesia de San Diego de Guanajuato®.
En Oaxaca, en la capilla del ingenio jesuita de Ayotla, in-
vestigadores del INAH han localizado un retablo que al
parecer albergd una escultura del franciscano negro del
siglo XVIII, y que posiblemente fue elaborada por un mu-
lato esclavo de oficio carpintero’. (Fig. 1°).

Otra imagen devocional popular entre las castas fue
Santa Ifigenia. Ella nacié en Etiopia, y fue princesa de Nu-
bia, hija del rey, se habia convertido al cristianismo cuan-
do fue bautizada por San Mateo junto con otras doscientas
doncellas que estaban a cargo del culto divino. Indiferente
a los placeres mundanos y los lujos de la corte, fundé un
convento de religiosas, el cual fue incendiado por su tio
que habia usurpado el trono, pero milagrosamente por
intercesion del cielo fue salvado el edificio junto con las
monjas que vivian en él°. Ayudé en la evangelizacion de
su territorio por varios aios. Enferma y rodeada por su fa-
milia y sus hermanas monjas, fallecié el 21 de septiembre

del afo 46 de nuestra era'®. A diferencia de San Benito de
Palermo, Ifigenia era mujer y africana, y no se conocen tes-
timonios actuales que refieran la presencia de algunas efi-
gies en altares o retablos de las iglesias mexicanas. (Fig. 2").

Las imagenes tuvieron una funcién simbolica en las
cofradias, representaron la expresion de la devocién y la
existencia corporativa hacia el exterior.”? En el México
colonial, el culto a estos dos santos negros se inicié con
el establecimiento de estas corporaciones religiosas de
seglares. Muy pronto, apenas diez afios después del falle-
cimiento de San Benedetto il Moro. En 1599, las noticias
sobre San Benito llegaron a la ciudad de México, los “mo-
renos y mulatos” fundaron la cofradia de la Coronacién
de Cristo y San Benito de Palermo en el convento de San
Francisco de dicha ciudad. Otras cuatro corporaciones
piadosas de seglares con la advocacion del franciscano ne-
gro se erigieron en la primera mitad del siglo XVIL En la
ciudad de la Nueva Veracruz se constituyo la hermandad
con el mismo titulo y advocaciones que su predecesora en
1636. En 1645 se instauro otra en el convento franciscano
de la ciudad de Querétaro, y al ano siguiente un grupo
de “morenos” decidio instituir la cofradia San Benito de
Palermo en el convento franciscano de San Antonio en
la villa de San Miguel el Grande. Otro grupo devocional
fue fundado por estos tiempos en la ciudad de Puebla de
los Angeles, pero no tenemos hasta ahora la fecha exacta.

Entre 1599 a 1650 la difusion del culto a este santo
franciscano se dio a través de las cofradias, y curiosa-
mente se fundaron en parte del camino Real de la Pla-
ta o camino Tierra Adentro que iniciaba en Veracruz y
finalizaba en Santa Fe, en el llamado septentriéon novo-
hispano. Veracruz, Puebla, ciudad de México, Querétaro
y San Miguel el Grande fueron puntos estratégicos de

Rocio Periafiez Gomez, Negros, mulatos y blancos: los esclavos en Extremadura durante la Edad Moderna, Diputacion de Badajoz, Badajoz, 2010, pag.
350.

Vittorio Morabito, “San Benedetto il Moro, da Palermo, protettore degli africani di Siviglia, della penisola iberica e d’ America latina”, Berta
Ares Queija y Alessandro Stella, coordinadores, Negros, mulatos, zambaigos. Derroteros africanos en los mundos ibéricos, Escuela de Estudios Hispano-
Americanos, Sevilla, 2000, pag. 224.

Bernard Vincent sefala la necesidad de cartografiar los lugares de culto de estos santos negros, “Le culte des Saints Noirs dans le monde ibérique”,
David Gonzilez Cruz, editor, Ritos y ceremonias en el mundo hispano durante la Edad Moderna, Universidad de Huelva, Huelva, 2002, pag. 132.
Maria Elisa Velazquez, Mujeres de origen africano en la capital novohispana, siglos XVII y XVIII, INAH - UNAM (Programa Universitario de Estudios
de Género), México, 2006, pag. 393.

Imagen tomada en junio de 2007, en el interior del convento franciscano de San Antonio, en la ciudad de San Miguel de Allende, Guanajuato
(México).

Anderson José Machado de Oliveira, Devocao negra: santos pretos e catequese no Brasil colonial, Quartet editora, Rio de Janeiro, 2008, pag. 100.
Julio Luna Obregon, Ifigenia, la negra santa. Culto religioso de los descendientes africanos en el valle de Caete, Centro de Articulacion y Desarrollo
Juvenil “Mundo de Ebano” y Centro de Desarrollo de la Mujer Peruana, Lima, 2005, pag. 28.

Santa Ifigenia, Guatemala, siglo XVIII. Madera policromada y dorada, 136 x 62 x 50 cm. Se localiza en la iglesia de la Merced, ciudad de Guate-
mala. Imagen tomada de Haroldo Rodas, “Santa Ifigenia”, en Joseph J. Rishel, compilador, y Suzanne Stratton-Pruitt, colaboradora, Revelaciones.
Las artes en América Latina 1492-1820, Fondo de Cultura Econdmica, Bélgica, 2007, pag. 278.

Isidoro Moreno, op. cit., pag. 119.

242 DEVOCIONES Y CONSTRUCCIONES DE INDENTIDADES ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS DE LA NUEVA ESPANA
Qe



Tl . e PN S—

Fig. 1 San Benito de Palermo, Convento Franciscano de San Antonio, Fig. 2 Santa Ifigenia, Guatemala, Iglesia de la Merced,
ciudad de San Miguel de Allende, Guanajuato, México. ciudad de Guatemala.
VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 243

oS



este circuito minero, donde vivié y trabajo la poblacién
afrodescendiente. Por tanto, este pudo haber sido uno de
los motivos que llevaron a los franciscanos a promover la
fundacion de estas cofradias bajo la advocacion de una
devocion negra, no obstante esto sélo es una hipotesis
pues no existen investigaciones sobre el trabajo pasto-
ral de estos frailes con las castas®.

El culto a Santa Ifigenia podemos fecharlo en los ulti-
mos afios del siglo XVII, a través de las cofradias pero con
una presencia poco significativa. Hasta el momento, se tie-
ne noticia de la existencia de dos asociaciones piadosas de-
dicadas a esta santa: una en Xochimilco aunque no se co-
noce el aio de su fundacion; y la otra en el hospital de San
Juan de Dios de la ciudad de Toluca en 1698%,

Sin embargo, la imagen de esta mujer africana también
estuvo presente en las corporaciones de San Benito de Pa-
lermo como un culto interno. Por ejemplo, En 1699, los
cofrades de la ciudad de México solicitaron una licencia a
los padres del convento “para poner un cuadro de Santa
Ifigenia, con su mesa de altar®”. Dicha peticién fue au-
torizada, y a partir de entonces se celebré la fiesta de la

Santa africana en “el dia del sefior san Mateo'®”.

En San Miguel el Grande (hoy San Miguel de Allende,
Guanajuato), también estuvo presente la veneracion a esta
santa negra a través de la cofradia del franciscano sicilia-
no. En 1764, se realizo un inventario de las alhajas y demas
bienes de la corporacién, dentro del conjunto de imagenes
que componian el patrimonio se hallé una “Santa Ifigenia
sin diadema y con un santo cristo en la mano sin corona”,
asi como su diadema de plata’. Finalmente, En un in-
ventario de 1859 de la biblioteca del mismo convento de
San Miguel, aparece registrado en el estante nimero siete
un libro titulado Santa Ifigenia primer monja de Jesucristo's.

IMPRESOS NOVOHIPANOS

Toca hablar de otro medio que la iglesia utilizo para
dar a conocer las virtudes y atributos de dichos bienaven-
turados. Me refiero a la produccién impresa de los libros

13

religiosos. A diferencia de las im4genes veneradas en los
templos, la escritura y las estampas devocionales represen-
taron un medio capaz de vencer al espacio no sélo por-
que permitieron trasladar ideas y noticias, sino también,
porque fueron la fuente de la memoria que ayudo a con-
trarrestar el olvido. Las distintas hagiografias, novenas y
sermones buscaban modelar las expresiones de fe. Este
tipo de literatura permite ver los vinculos de la actividad
de los impresores con la evolucién y transformacion de
las devociones'. ;Qué libros sobre estos santos negros cir-
cularon en la Nueva Espafa? ;Cudles se imprimieron en
estos territorios y quién los patrocinaba! Son preguntas

B0 B R B
a OCTAVA DE

ESAI\T BENITO
DE S. FRADELO,

LLAMADO VULGARMENTE
DE PALERMO.

Por las ocho Bicnaventurangas.
DISPUESTA
Por el Br. Don Fman Francifcode Dios
Medinay Prefbytero, [udevote,

QUIEN LA CONSAGRA.
'!Q A EL GLCRIOSO PATRIARCHA

¥SAN PHELIPE NERI
% fu Padre.

X dedodede
FRERRRE R

e

) SACALA A LUZ
LaCofradia de dicho Gloriofo Santo, fundadaen
% o Convento grandede N. P S Francifeode Me~
Xico, a folicicud de Juan Francifco Zavala, y Mi-
,E gucl Antonio Pa'tor, Mayordomos de
dic ha Cofradia.

g D50 VESe «O V yor OSSO OSEOe

Con LIiCENCIA DE 10S SuPzntonts.
% En Mexico: por los Herederos de la Viuda de

Francico Rodriguez Lupercio en la Puentcde
% Palacio, Afiode 1710.

RISTR IR - TR KWL

Fig. 3 Primer libro de devocién a San Benito de Palermo.
Octava publicada en México, 1710.

BHPBHRRBRBF

El tnico trabajo que conocemos sobre el tema es el de Illdefonso G. Azopardo, “Los franciscanos y los negros en el siglo XVII”, Actas del III con-

greso internacional, Los franciscanos en el nuevo mundo (siglo XVII), Deimos, Madrid, 1990, pp. 593-620.

14

pag. 15.
15
16

tiembre.
17

1, foja 210 v-211r.
18

19

AHPFM, provincia, conventos, San Miguel de Allende, caja 6, nimero 2.
Pierre Ragon, “Imprentas coloniales e historia de las devociones en México (siglos XVII y XVIII)”, Revista Redial, n°. 8-9, 1997-1998, pag. 34.

Nicole von Germenten, Black Blood Brothers. Cofraternities and social mobility for Afro-Mexicans, University of Florida, Florida, 2006,

Archivo General de la Nacion (en adelante AGN), Indiferente virreinal, cofradias y archicofradias, caja 5830, exp. 47, foja 2r.
AGN, Indiferente virreinal, cofradias y archicofradias, caja 5830, exp. 47, foja 10r. La iglesia sefiala como dia oficial de San Mateo el 21 de sep-

Archivo Historico de la Provincia Franciscana de Michoacan (en adelante AHPFM), provincia, conventos, San Miguel Allende, caja 17, nimero

244‘ DEVOCIONES Y CONSTRUCCIONES DE INDENTIDADES ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS DE LA NUEVA ESPANA

Ye



que pueden ayudar a entender el desarrollo del culto en-
tre los habitantes del virreinato, aunque debemos tener
presente el estatus de lo escrito pues la sociedad novohis-
pana era ampliamente analfabeta, quiza por ello los graba-
dos pudieron haber tenido mayor relevancia.

El primer libro de devocion a san Benito de Palermo
fue una Octava publicada en México en el afio de 1710.
Fue escrito por el bachiller don Juan Francisco de Dios
Medina de la congregacién de San Felipe Neri a solicitud
expresa de los mayordomos de la cofradia de San Benito
de la ciudad de México®. (Fig. 3).

Respecto al modo de hacer esta octava, se seftalaba que
en cualquier fecha del afio se podia iniciar, en la iglesia
o en la casa delante de una imagen del beato negro con-
temporaneo. Es decir, estos ejercicios espirituales nos re-
fieren una relacién mas intima, cercana e individual con
el franciscano negro. No obstante, el padre Francisco de
Dios Medina afirmaba que para aquellos que se preciaren
de ser devotos de san Benito deberian empezar el dia 28
de marzo para acabar el 4 de abril, dia en el que fallecio.

Después vino la traduccion del portugués que hiciera
Fr. Isidro Félix de Espinoza a una corta biografia de san
Benito de Palermo?. Impresa en México en 1745 por Ho-
gal. La razén principal que tuvo para traducir esta obra,
como sefnala en el prélogo, fue la beatificacion de Beni-
to de Palermo en 1743, aunado a la aparente desolacion
que por ese entonces vivia la devocion a dicho santo por
parte de su cofradia en la ciudad de México.

En 1750, se publico una Novena al portentoso negro del
mejor amo, blanco que debe ser de la christiana devocion S. Bene-

dicto de Filadelfia, o de Palermo®. No obstante, esta edicion
no es mas que una copia casi idéntica de la traduccion del
portugués. Algunas pocas palabras sufrieron cambios pero
en general desde el prologo hasta la ultima pdgina son la
misma obra, lo tnico que si se modificé es el titulo. Es de-
cir, cinco afios habian pasado desde la publicacién del pa-
dre Espinoza cuando aparece publicado por la misma im-
prenta otro libro dedicado al franciscano negro. Sin duda,
la beatificacion de Benito de Palermo muy pronto tuvo sus
consecuencias en la produccién de textos religiosos en la
Nueva Espafia. Esta obra fue reimpresa en los afios 1767,
1791, 1797, y 1800%.

Otro devocionario al que hace referencia José Toribio
Medina fue Semana devota y dia cuarto para solicitar el patro-
cinio del Santo Negro S. Benito de Palermo, escrito por Pedro
Pablo Patifio y publicado en México en 1801%.

Finalmente, la ultima novena que hasta el momento te-
nemos registrada fue reimpresa en México en 1802, Novena
Consagrada al culto y veneracion del Negro Santo nobilisimo es-
clavoy siervo fiel del sefior San Benito de Palermo o de Filadelfio.?’
La escribio el padre Francisco Valdés. (Fig. 4%°).

Sobre Santa Ifigenia, el primer registro que tenemos de
una devocion impresa es un septenario que se publico por
primera vez en México en 1730, y reimpresa en Puebla en
1745.77 Es probable que haya tenido varias reimpresiones,
por lo menos hemos encontrado una en los primeros afos
de la década de 1800%. Respecto al modo de llevar a cabo
los ejercicios espirituales sefialados en el devocionario, se
dice que “en cualquier tiempo del afo se puede ejercitar
esta devocion, el propio es, comenzar el catorce de sep-

0 Octava de SAN BENITO DES. FRADELQO, llamado vulgarmente de Palermo. Por las ocho Bienaventuranzas. Dispuesta Por el Br. Don Juan Francisco de Dios

21

22

23
24
25

26
27

28

Medina, presbitero, su devoto. Quien la consagra a el glorioso patriarca San Phelipe Neri su Padre Sdcala a Luz La cofradia de dicho Glorioso Santo, fundada en
el Convento grande de N. P. S. Francisco de México, a solicitud de Juan Francisco Zavala, y Miguel Antonio Pastor, Mayordomos de dicha cofradia. Con Licencia
de los Superiores. En México: por los Herederos de la Viuda de Francisco Rodriguez Lupercio en la Puente de Palacio, afio de 1710. Biblioteca
Franciscana, Provincia Franciscana del Santo Evangelio.

El lunar agraciado del rostro de la iglesia el negro hermoso entre las candidezes de los santos, el milagroso y poco conocido porteio, San Benito de Palermo, cuya
vida en compendioso epitome da traducida del idioma portugués, algtin tanto ilustrada la cordial devocion del P. Fr. Isidro Félix de Espinosa.
México, la Viuda de don J. B. de Hogal, 1745. El libro se localizo la Biblioteca Nettie Lee Benson, Universidad de Texas, Austin.

“Dispuesta por un apasionado devoto del Santo, Profesor del mismo Seraphico Descalzo Reformado Instituto, que el Santo prossefo en Sicilia. Y
el Autor de la Santa Provincia de S. Diego de México, impresa con licencia en México, por la viuda de D. Joseph Hogal”. Afio de 1750. Biblioteca
Nacional de Chile, Sala Medina.

José Toribio Medina, La imprenta en México: 1539-1821, UNAM, México, 1989, tomo 5, n°. 4007, tomo 6, n°. 8052, tomo 7, n°. 8665, y n°. 1813.
Idem, tomo 7, n°. 9446.

Dispuesta por el P. Fr. Joseph Francisco Valdés, religioso de la Provincia Descalza de San Diego de México, reimpresa en México en la Oficina de
la calle de Santo Domingo y esquina de Tacuba. Afio de 1802.

Imagen contenida en Idem.

Juan Fausto de Oca, Septenario en honra de la esclarecida virgen emperatriz de Ethiopia Santa Ifigenia, en México, por Joseph Bernardo de Hogal, afo
de 1730. Y por su original en la Puebla por la Viuda de Miguel de Ortega, y Bonilla, en el Portal de las Flores. Ao de 1748. José Toribio Medina,
La imprenta en la Puebla de los Angeles (1640-1821), México, UNAM, 1991, n°. 520.

El septenario que tenemos es una reimpresion que no dice la fecha exacta, “18-2”, y fue localizado en la Biblioteca Nacional de Chile, Sala Medina.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 245

QYo



Wi,
i
'

d’ﬁv/ |
%

I

=
=
2

7

Alnd V]

Fig. 4 Novena Consagrada al culto y veneracién del Negro Santo
nobilisimo esclavo y siervo fiel del sefior San Benito de Palermo.

tiembre para terminar el veinte, vispera de la Gloria San-
ta, que ocurre en el dia del glorioso apdstol San Mateo®””.

Otro testimonio que tenemos sobre esta Santa data
de 1784 y corresponde a una reimpresion de una nove-
na en honor a Santa Ifigenia, la escribié un sacerdote
del arzobispado de México®™. Se dice que se puede ini-

ciar el dia doce de septiembre. Este documento, es el
Unico que contiene una imagen de Santa Ifigenia quien
aparece vestida con su habito, con una diadema en la ca-
beza y su corona en el piso, lleva en la mano izquierda
un lirio, y su mano derecha extendida. Para ser una mu-
jer nacida en Etiopia, las tonalidades con que se le pre-
senta pareciera ser mds morena que negra.

CONSIDERACIONES FINALES

Todo parece indicar que el mayor aporte para la di-
fusion del culto a estos santos se dio en el siglo XVIII
con las impresiones de las devociones. Si bien fueron las
cofradias las que impulsaron su advocacion, éstas fueron
perdiendo su importancia en la segunda mitad del siglo
XVIII, fecha en que se da el mayor auge de las impresiones
de novenas, octavas y septenarios sobre dichas imagenes.
Por otro lado, es cierto que su produccion editorial no
tuvo parangén con las de otras advocaciones, pero si to-
mamos en cuenta que iban dirigidas a un sector muy espe-
cifico como las castas, nos parece que no es insignificante
la cantidad de libros de devociéon que se han registrado
en este texto. Faltaria ahondar sobre las imagenes, para
ello un posible camino seria revisar los inventarios del pa-
trimonio de arte religioso de los conventos franciscanos.

Por tanto, tenemos que durante el periodo de importa-
cién de esclavos a Nueva Espafia, 1580 a 1650, las autori-
dades religiosas y civiles trataron de evangelizar y cohesio-
nar a la poblaciéon negra a través de las cofradias, algunas
de éstas con imagenes devocionales que tenian el mismo
color de piel que sus feligreses. Una vez suspendido el tra-
fico de esclavos a este territorio, e iniciado el proceso de
mestizaje de toda la poblacion, la Iglesia optod por otro me-
dio para adoctrinar a las castas, este fue la produccién im-
presa de los devocionarios que resumian la vida de los san-
tos y destacaban sus principales atributos y virtudes para
que fueran imitados por la poblaciéon afrodescendiente.

2 Juan Francisco de Oca, Septenario en honra de la esclarecida virgen emperatriz de Ethiopia Santa Ephigenia, México: s. n., 18 Biblioteca Nacional de

Chile, Sala Medina, “Modo de hacer este septenario”.

30" Novena en honra de la gloriosa virgen y esclarecida Emperatriz de la Etiopia Santa Ifigenia, para impetrar por sus Meritos el alivio, y socorro de nuestras necesi-

dades. Saca a luz, y la dedica a los Devotos de la Santa, un Sacerdote de este Arzobispado. Reimpresa en México, en la imprenta de los Herederos del Lic.

Joseph de Jauregui, Calle de S. Bernardo. Ao de 1784. Biblioteca Nacional de Chile, Sala Medina. Se desconoce la fecha de la primera impresion.

S

246 DEVOCIONES Y CONSTRUCCIONES DE INDENTIDADES ENTRE LOS NEGROS Y MULATOS DE LA NUEVA ESPANA
Yo



BIBLIOGRAFIA

AGN Archivo General de la Nacion (en adelante AGN), Indiferente

virreinal, cofradias y archicofradias, caja 5830, exp. 47.

AHPFM Archivo Historico de la Provincia Franciscana de Michoacan,

provincia, conventos, San Miguel Allende, caja 16 y caja 17, n. 1.

Alvarez, Diego, Sombra ilustrada con la razén, demostracion y verdad, ad-
mirable vida, virtudes y milagros del beato Benito de San Fradello
conocido por el Santo Negro de Palermo, Alcala, Maria Garcia Brio-

nes, 1747.

Azopardo, Ildefonso G., “Los franciscanos y los negros en el siglo
XVII”, Actas del III congreso internacional, Los franciscanos en

el nuevo mundo (siglo XVII), Deimos, Madrid, 1990.

Dios Medina, Juan Francisco de, Octava de SAN BENITO DE S. FRA-
DELOQ, llamado vulgarmente de Palermo. Por las ocho Bienaventuran-
zas. Sacala a Luz La cofradia de dicho Glorioso Santo, fundada
en el Convento grande de N. P. S. Francisco de México, a solici-
tud de Juan Francisco Zavala, y Miguel Antonio Pastor, Mayor-
domos de dicha cofradia. Con Licencia de los Superiores. En
México: por los Herederos de la Viuda de Francisco Rodriguez
Lupercio en la Puente de Palacio, afio de 1710.

El lunar agraciado del rostro de la iglesia el negro hermoso entre las candidezes
de los santos, el milagroso y poco conocido portefio, San Benito de
Palermo, cuya vida en compendioso epitome da traducida del
idioma portugués, algiin tanto ilustrada la cordial devocion del
P. Fr. Isidro Félix de Espinosa. México, la Viuda de don J. B.
de Hogal, 1745.

Germenten, Nicole von, Black Blood Brothers. Cofraternities and social

mobility for Afro-Mexicans, University of Florida, Florida, 2006.

Fra Molinero, Baltasar, La imagen de los negros en el teatro del Siglo de Oro,

Siglo XXI editores, Madrid, 1995.

Luna Obregdn, Julio, Ifigenia, la negra santa. Culto religioso de los descen-
dientes africanos en el valle de Caiiete, Centro de Articulacion y
Desarrollo Juvenil “Mundo de Ebano” y Centro de Desarrollo
de la Mujer Peruana, Lima, 2005.

Machado de Oliveira, Anderson José, Devocao negra: santos pretos e ca-
tequese no Brasil colonial, Quartet editora, Rio de Janeiro, 2008.

Medina, José Toribio, La imprenta en México: 1539-1821, UNAM, tomos
5,6y 7, México, 1989.

Morabito, Vittorio, “San Benedetto il Moro, da Palermo, protettore
degli africani di Siviglia, della penisola iberica e d” America
latina”, Berta Ares Queija y Alessandro Stella, coordinadores,
Negros, mulatos, zambaigos. Derroteros africanos en los mundos ibé-
ricos, Escuela de Estudios Hispano-Americanos, Sevilla, 2000.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Moreno, Isidoro, La antigua hermandad de los negros de Sevilla. Etnicidad,
poder y sociedad en 600 arios de Historia, Universidad de Sevilla,
Consejeria de Cultura de la Junta de Andalucia, Sevilla, 1997.

Nowena al portentoso negro del mejor amo, blanco que debe ser de la christiana
devocién S. Benedicto de Filadelfia, o de Palermo, dispuesta por un
apasionado devoto del Santo, Profesor del mismo Seraphico
Descalzo Reformado Instituto, que el Santo prossefo en Sicilia.
Y el Autor de la Santa Provincia de S. Diego de México, impre-
sa con licencia en México, por la viuda de D. Joseph Hogal.

Ano de 1750.

Nowena en honra de la gloriosa virgen y esclarecida Emperatriz de la Etiopia
Santa Ifigenia, para impetrar por sus Meritos el alivio, y socorro de
nuestras necesidades. Saca a luz, y la dedica a los Devotos de la
Santa, un Sacerdote de este Arzobispado. Reimpresa en Méxi-
co, en la imprenta de los Herederos del Lic. Joseph de Jauregui,

Calle de S. Bernardo. Aio de 1784.

Oca, Juan Fausto de, Septenario en honra de la esclarecida virgen emperatriz
de Ethiopia Santa Ephigenia, en México, s. n., 18-

Periaiiez Gémez, Rocio, Negros, mulatos y blancos: los esclavos en Extrema-
dura durante la Edad Moderna, Diputacion de Badajoz, Badajoz,
2010.

Ragon, Pierre, “Imprentas coloniales e historia de las devociones en

México (siglos XVII y XVIII)”, Revista Redial, n. 89, 1997-1998.

Rodas, Haroldo, “Santa Ifigenia”, en Joseph J]. Rishel, compilador, y
Suzanne Stratton-Pruitt, colaboradora, Revelaciones. Las artes en
América Latina 1492-1820, Fondo de Cultura Economica, Bél-
gica, 2007.

Valdés, Joseph Francisco Fr., Novena Consagrada al culto y veneracién del
Negro Santo nobilisimo esclavo vy siervo fiel del sefior San Benito de
Palermo o de Filadelfio, reimpresa en México en la Oficina de la
calle de Santo Domingo y esquina de Tacuba. Afio de 1802.

Velazquez, Maria Elisa, Mujeres de origen africano en la capital novohispa-
na, siglos XVII y XVIII, INAH - UNAM (Programa Universita-
rio de Estudios de Género), México, 2006.

Vincent, Bernard, “Le culte des Saints Noirs dans le monde ibérique”,
David Gonzélez Cruz, editor, Ritos y ceremonias en el mundo his-
pano durante la Edad Moderna, Universidad de Huelva, Huelva,
2002.

247

oS



INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES:
O DE LOS HECHOS AL PAPEL

ANDRES EICHMANN OEHRLI / ESPANA - BOLIVIA

1. LAS PIEZAS LITERARIAS Y SUS PERSONAJES

n este trabajo me ocupo del tratamiento literario
de los personajes Tupac Amaru y Tupac Catari',
en dos piezas teatrales:

a. En una loa escrita y representada en La Paz en 1786
en honor del brigadier Sebastidan de Segurola, el cual
defendio esta ciudad de los asedios a que la sometie-
ron los caudillos conocidos por dichos nombres. Su
titulo es tan extenso que invito a leerlo en el Biblio-
grafia (Loa). Hasta hace muy poco habia sido atribuida
a Pedro Nolasco Crespo, de quien se conocen otros
escritos; pero la filiacion de la loa es ahora incierta,
porque en uno de los testimonios manuscritos® (que
acaba de aparecer) se lee que la compuso un tal Ja-

cinto Liévana, de quien nada sabemos por ahora. Y
la habria compuesto “para el Dr. D. Pedro Nolasco
Crespo”. La pieza ha tenido una fortuna editorial que
raya en la irrealidad: fue impresa cuatro veces’, a pe-
sar de lo cual (y aunque parezca que bromeo) no pa-
rece haber sido leida por nadie: ni siquiera por quie-
nes la llevaron a la imprenta (a excepcion del dltimo,
quien incurrié en algunos desaciertos en su lectura).

. En un drama en cinco actos escrito en 1821, atribui-

do a Luis Ambrosio Morante, cuyo titulo es Tupac-
Amari. Pone en escena los atropellos a que son so-
metidos los indios destinados a la mita minera, y la
consecuente reaccion rebelde. Acaba en la fase (to-
davia) triunfante de la rebelion. La pieza permanecio
inédita hasta el ano 1924, en que Jorge Max Rohde

Este trabajo se enmarca en el proyecto Red Europea: Autoridad y poder en el Siglo de Oro del Programa Jerénimo de Ayanz del Plan de Formacion de I+D
2009-2010/2010-2011 del Gobierno de Navarra.

El dia que vea textos en los que cualquiera escriba en castellano (y sin asombro para sus lectores) que entiende el “francais” o que utilice el gentilicio
suomalainen para referirse a un finés, usaré palabras no castellanas (o “ecuménicas”) y grafias de moda entre algunos bolivianistas: el uso de “k”en
“w.”n “w_n “ 2

palabras que siempre se han escrito con “c”, el de “q” ante “a” o grupos consonanticos como “qh”. No me plegaré a la tarea de complicar cosas tan
simples como la palabra (castellana) “quechua”, que ahora ofrecen una babélica riqueza de variantes entre los entendidos.

Hasta donde he llegado, los testimonios manuscritos conocidos son tres: uno de ellos pertenece al Archivo Historico José Rosendo Gutiérrez y lleva
una antigua signatura (Reg. 153), pero actualmente se encuentra en una localizacion provisional (por lo que no lleva todavia una signatura nueva) del
Centro de Investigacion y Preservacion Patrimonial de la Casa de la Cultura de la Alcaldia Municipal de La Paz. Estd a continuacion del Diario de
Segurola, y antes de otro documento que narra los acontecimientos de Puno en los tiempos de las rebeliones. Un segundo testimonio se encuentra en
la Biblioteca Central de la Universidad Mayor de San Andrés (Coleccion de manuscritos “José Rosendo Gutiérrez”, num. 158, pero con la signatura B
984.045 B192¢). Y el tercero, que es el que mejor transmite el texto, se encuentra en la John Carter Brown University, en un volumen titulado Borrones:
un recuerdo para la historia [...] boliviana (Coleccion Church, signatura 1-Size zqF B65). Agradezco a Josep M. Barnadas por haberme dado la pista que
me permitié llegar al documento. En ese manuscrito se lee que el autor de la loa es Jacinto Liévana.

Ver las referencias en la Bibliografia, s.v. Loa.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 249

Yo



la dio a conocer en la revista del Instituto de Litera-
tura Argentina de la Universidad de Buenos Aires*.
Fue incluida en fechas recientes en una Antologia del
teatro argentino desde sus origenes a la actualidad’. Si bien
fue impresa con menor frecuencia (hasta donde alcan-
zan mis noticias) que la loa, la inclusién en la antolo-
gia le da, sin duda, una visibilidad mayor.

En ambas obras dramaticas la lectura que se hace de los
acontecimientos, asi como la valoracion de sus protago-
nistas, se revela condicionada por estereotipos de diverso
signo. Esta diversidad se puede esquematizar como sigue:

¢ Laloa manifiesta una fuerte repulsa contra los alza-
dos, mientras que el drama los idealiza.

* La loa, compuesta poco después de los hechos
mismos, refleja con realismo algunas acciones
de los rebeldes y distorsiona otras, condicionado
como estaba su autor, emocional e ideoldgica-
mente. Este conocia las opiniones y rumores que
corrian entre los sitiados en relacion con Tupac
Catari, y tomé por buenos algunos prejuicios
que hoy sabemos infundados. El drama, por su
parte, se desentiende de cualquier intento “po-
sitivista” de aproximacion a los hechos. Sin em-
bargo se apoya en una fuente explicita (un ensa-
yo de Gregorio Funes publicado cuatro afios an-
tes en Buenos Aires) y estd condicionado por la
“moda inca” que alcanzé su auge durante el siglo
XVIII tanto en Europa (sobre todo en Francia)
como en América, la cual continta vigente en

el siglo XXI.

El contrapunto del tratamiento literario de ambas pie-
zas seran los acontecimientos del cerco de La Paz, los cau-
dillos rebeldes “historicos”, la relacién que existio entre
los Amaru y Catari, a la vez que las nociones que corrian
sobre todo ello en la época.

A cargo de B. Seibel. Ver Bibliografia (s.v. Tupac Amaru).

S. O’Phelan, 1995, pp. 110y ss.

8 D. Cahill, 1999.

2. TRAZOS INDISPENSABLES DEL ALZAMIENTO
(1779 - 1782)

No prestaré atencion aqui sino a lo imprescindible
para abordar las piezas teatrales. A los ojos de la admi-
nistracion espafola la rebelion comienza en Tunga-
suca (a poco mas de 100 km al sureste del Cusco) el 4
de noviembre de 1780, liderada por José Gabriel Con-
dorcanqui Noguera, noble de familia real, el cual llevo
por nombre de guerra Tapac Amaru.

Lo primero que hizo como acto formal de rebelion, en
la segunda semana de noviembre de 1780 (el dia 12 llega
la noticia al Cusco), fue capturar y ajusticiar al corregidor
Antonio de Arriaga®. El 26 de noviembre es la fecha de lo
que se conoce como su ‘coronacion”; existen al menos
siete versiones del acta con ligeras diferencias’. El 7 de
diciembre invade territorios administrados por el Virrei-
nato del Rio de la Plata y el 1° de enero de 1781 inicia
el asedio a la ciudad de Puno. Durante la primera mitad
de enero fracasa su cerco al Cusco, con lo que acaba una
primera fase del levantamiento: a partir de ese momento
cambian sustancialmente algunas politicas del caudillo®.
El 6 de abril es apresado en Langui. Su primo Diego Cris-
tébal, que queda como lider de esta “parcela”’de la rebe-
lion (con sede en Azingaro), intenta liberarlo sin éxito.
José Gabriel es ejecutado en mayo de 1781.

Pero la rebelion se manifiesta en mas de un sitio a la vez,
y seria un error la adopcion de lo que S. Thomson llama
“un estrecho punto de vista cuscocéntrico”. Recordemos,
siquiera a grandes brochazos, los distintos lugares en que se
produjeron acciones rebeldes (no me detengo aqui en las
conexiones que pudo haber entre los distintos focos de al-
zamiento) de esos afios:

e Antes de la rebelién de José¢ Gabriel Condorcan-
qui tuvieron lugar los enfrentamientos, primero
legales y pacificos, mas tarde violentos y por la via
de los hechos, entre Tomas Catari, lider indigena
con asiento en Chayanta (Potosi) y la administra-

Este estudioso la edito gracias al tnico testimonio manuscrito conocido: el ntm. 7460 de la Biblioteca Nacional. Ver Bibliografia (s.v. Tupac - Amart).

Es muy interesante el estudio de los detalles de este ajusticiamiento -que se llevo a cabo de acuerdo con todas las pautas y practicas cristianas—, en

Una lectura competente es ofrecida, con indicacion de variantes textuales, por J. Szeminski, 1993, pag. 276.

S. Thomson (2006), 2007, pag. 217. El peligro de signo contrario, de adoptar como centro a la region pacefia, sera el que yo asumiré; con los
agravantes que se quieran. El motivo es que sin ello se hace indescifrable el levantamiento en esta regién, asi como los asedios de Sorata y de
la ciudad de La Paz, que ocupan la atencion de la loa de 1786. Los aspectos cusquefios de la rebelion (que constituyen el principal referente del
drama de 1821, a pesar de la consciente indefinicion topogréfica que adopta) son, por lo demds, mucho mas conocidos, por lo que apenas me

detengo en ellos.

250 INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL
Yo



cién estatal. En mayo de 1779 se autoproclama go-
bernador; en julio es capturado y en abril de 1780
es conducido a La Plata, pero los indios de Macha
lo liberan. Vuelve a ser capturado y enviado a La
Plata. La Audiencia lo libera (30 de agosto de 1780)
a cambio de que los partidarios de Tomdas Catari
suelten al corregidor Joaquin Alds, a quien tenfan
preso. El 15 de enero de 1781 es asesinado por si-
carios de Manuel Alvarez Villarroel.

e EI 10 de febrero tiene lugar el inicio de la subleva-
ciéon en la ciudad de Oruro, en la que participan
por igual (al principio) criollos, mestizos e indios.

e El 13 de febrero Damaso Catari, hermano del di-
funto Tomds, se presenta con 7000 alzados en los
cerros vecinos de la ciudad de La Plata. La ciudad
se pone “en pie de guerra: todos los vecinos se in-
corporaron a las companias de milicias”'®. El 20 de
febrero los rebeldes son vencidos y huyen. A fines
de marzo Déamaso es traicionado por los suyos, que
lo entregan a las autoridades espafiolas.

* Pocos dias m4s tarde Julian Apaza, con el nombre
de guerra de Tupac Catari, encabeza la rebelion en
territorios administrados por la gobernacion de La
Paz, y el 14 de marzo comienza el primer asedio a
esta ciudad, en el que solamente intervinieron las
fuerzas que obedecian a este caudillo. Adelanto aqui
algunos datos que serdn de utilidad. El primer cerco
duré tres meses y medio (entre el 14 de marzo yel 1°
de julio). La mortandad fue enorme y la debilidad a
consecuencia del hambre llego al extremo de que en
la ultima etapa nadie tenia ya fuerzas para enterrar
a los muertos. Los muros que habia hecho levantar
Segurola a toda prisa para evitar el ingreso de los
sitiadores protegian solamente la tercera parte de
la ciudad, con dos consecuencias: a) los otros dos
tercios quedaron a merced de los rebeldes y fueron
saqueados y quemados; y b) la parte fortificada de la
ciudad albergé (al menos al principio) a mucha mds
gente de lo que podia consentir su capacidad. El 30
de junio, para liberar a La Paz, llegd desde el sur la
tropa de auxilio hasta El Alto, al mando de Ignacio
Flores, después de penosos avances por el altiplano,
interrumpidos por continuas batallas. Tras 35 dias
de respiro, La Paz fue sitiada de nuevo, esta vez por

0 p. Ripodas Ardanaz, 1993, pag. 241.

1S, O’Phelan, 1988, pag. 21.
12

las fuerzas de Tupac Catari y las de Andrés Tapac
Amaru. El sitio duré mas de dos meses. Los hom-
bres de Tupac Amaru intentaron quebrar las defen-
sas de la ciudad con la estrategia que habia dado
buen resultado en Sorata: construyeron un embalse
en Achachicala. Pero en La Paz la represa reventd
antes de tiempo, el 12 de octubre, barriendo los
puentes de San Sebastian, San Francisco y las Reco-
gidas y causando dafios de consideracion, pero no
los que esperaban los alzados. El 17 llegé la segunda
y definitiva expedicion de auxilio, que encontrd a
los supervivientes en unas condiciones tan peno-
sas como las del final del primer cerco.

e Después de las paces de Patamanta y de la captu-
ra y muerte de Catari (14 noviembre), Diego Cris-
tobal vuelve a las hostilidades al enterarse de la
prision de Miguel Bastidas (también llamado en
algunos documentos Tupac Amaru) y sus corone-
les; y Mariano Tupac Amaru, hijo de José Gabriel,
protagoniza movimientos rebeldes en el sur andi-
no, en buena medida en territorios de La Paz, jun-
to con otros lideres (algunos de ellos aymaras pa-
cenos) hasta comienzos del mes de abril de 1782.

Puede considerarse el vasto escenario del sur andino
como un auténtico polvorin en el que las energias movili-
zadas contra el orden colonial encuentran diversos modos
de concretarse, asi como distintos tipos de lideres. La Paz
(con sus territorios) fue el centro sobre el que gravitaron,
de manera progresiva, tales energias. Pero antes de seguir
volvamos un poco atrds, por un instante, para ver la re-
belién en una perspectiva de mayor amplitud temporal.

Los investigadores que se han dedicado al estudio de
las rebeliones a lo largo del siglo XVIII son muy nume-
rosos. Scarlett O’Phelan es quien desbrozo el terreno lo
suficiente para llegar a tener una panoramica de conjun-
to. En su cldsica obra Un siglo de rebeliones anticoloniales
estima que “la gran rebelion [de 1780 - 1782] puede ser
observada [...] como el cimulo de un malestar social ge-
neralizado, que se incub¢ a través de un proceso [...] de
expectativas frustradas y presiones econdmicas, sobre
todo de orden fiscal”!’. Analiza una “muestra” de 140
revueltas y rebeliones (no hay sinonimia) indigenas en
las tierras altas'? del sur andino que tuvieron lugar entre
1700 y 1783. Identifica tres “coyunturas de rebelion” a
lo largo de este periodo. La primera se sitia entre 1726y

Dejando por tanto de lado movimientos de orden distinto del general, como la rebelién de Juan Santos Atahualpa en la selva, y las de negros en

las haciendas costefias. Las diferencias entre la rebelion de Juan Santos y otras del mismo siglo son observadas en O’Phelan 1995, pp. 17 - 21.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

251

Yo



1737, durante el gobierno del virrey Castelfuerte, quien
intentd “incrementar los ingresos de la real hacienda,
principalmente a través del tributo indigena y la mita
minera”?. La segunda coyuntura tuvo lugar entre 1751
y 1756, y fue ocasionada por la legalizacién del repar-
to forzoso de mercancias, si bien solamente se registran
revueltas en 4reas “que se hallaban bajo presién eco-
nomica por otros factores, tales como la mita minera y
los diezmos”!. La tercera, que culminé en la gran rebe-
lion, es consecuencia de las reformas que llevd a cabo
el visitador Areche a partir de 1777, que aumentaron la
presion fiscal sobre la produccion y el comercio, afec-
tando a la mayoria de los sectores sociales.

Los caudillos en el escenario bélico de La Paz

Me interesa aqui la relacién entre Tupac Catari y los
Amaru. Esta tuvo lugar, precisamente, en los territorios
de La Paz y en otros muy cercanos (Chucuito). Como ya
se dijo, las acciones rebeldes en esta zona comenzaron en
febrero, y el 14 de marzo da inicio el asedio a la ciudad.

Tupac Catari era hombre decidido, con dotes para el
mando y con una energia que parecia inagotable. Perspi-
caz, supo advertir cuales eran los recursos de que debia va-
lerse para liderar la poblacion alzada. Hizo gala de un gran
dominio de tales recursos, y supo arriesgar con intrepidez
los momentos inciertos'. No quiso acogerse al perdén
real, sino que combatié hasta el final. Pero situémonos
en el comienzo de su carrera politica, cuando todavia no

era conocido. Su primera maniobra, gracias a un golpe de
suerte que supo aprovechar, consistio en hacer creer que
tenia relacion directa a la vez con José Gabriel Tupac Ama-
ru y con Tomas Catari. No me detendré en especificar es-
tas relaciones. Lo cierto es que se beneficio principalmen-
te de la segunda, porque éste ya habia muerto y no podia
desautorizarlo. Por otra parte, cuando los Tupac Amaru
se encontraron con que €l lideraba primordialmente a los
aymaras de La Paz'®, vieron prudente respetar su posicion
en la medida en que no perjudicara sus propios intereses.
El resultado fue una sucesién de equilibrios precarios que,
cuando tuvieron lugar, beneficiaron los intereses comunes.

Aunque los Tupac Amaru estuvieran dispuestos a reco-
nocer un sitio preeminente a Catari, éste lucho siempre por
sacudirse no solamente la dominacion espafiola: “también
se orientd al sacudimiento de las directivas e imposiciones
de los rebeldes quechuas del Pertu”". En diversas ocasiones,
incluso muy al comienzo (en abril de 1781) manifiesta a los
suyos el deseo de dar guerray acabar con los Tupac Amaru.

Hasta el mes de junio el jefe indiscutido del alzamiento
en La Paz es Tapac Catari. Su solidez, empero, “no es tan
fuerte en las provincias de Omasuyos y Larecaja [...]; alli
lentamente se fueron introduciendo los coroneles de Die-
go Cristobal Ttpac Amaru”’®, que penetran por el norte
(Omasuyos) y por el sur (Pacajes) del lago Titicaca. En La-
recaja esto se puede palpar con claridad: el 1° de abril son
tropas de Tupac Catari (comandadas por hombres de su
confianza, Inga Lipe!”y Pascual Ramos) las que ponen el pri-
mer cerco a la ciudad de Sorata, que dura 14 dias. En cam-
bio, desde el 4 de mayo el que lidera el segundo sitio a esa

B O'Phelan, 1988, pag. 290. Esto a pesar del decreto real de 1720 que declaraba la necesidad de abolir la mita y de algtin intento aislado de darle cumplimiento, en la

misma década, en Potos (ver O’Phelan, 1988, pp. 86 - 87). Segtin esta autora algunas revueltas de los anos 1720y 1722 pudieron tener relacion con la cédula real.

4 O'Phelan, 1988, pag. 290.
5 Vers. Thomson, 2007, capitulo 6.
16 M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pag. 37.

M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 23 (y ver pp. 23-30). S. Thomson considera superadas algunas de las interpretaciones de del Valle de Siles (si bien no pone en duda
que su trabajo constituye una primera -y vilida- reconstruccion de los hechos): se refiere a su lectura de las cartas y de algunas conductas de Tapac Catari que hoy se
pueden descifrar de modo mas convincente. Pero este autor parece orillar conscientemente, acaso porque es asunto espinoso, la relacion entre los caudillos. Roberto
Choque, por su parte, ignora (supongo que con plena consciencia) la produccion de del Valle, y silencia también este aspecto. Ojalé sirva esto de invitacion a un abierto
y honrado debate.

M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 5.

Hay que distinguir entre este (Tomds) Inga Lipe, el “Mayor” (que acabaria traicionando a Ttipac Catari), de Inga Lipe el “Menor”, que lo acompafiaria hasta el
final. Al “Mayor”, del Valle de Siles atribuye las luchas contra Sorata (ver pp. 108-109) y la traicion a Catari (ver pag. 319). Al “Menor” (también lo llama Tomés,
supongo que por error, en las pp. 314, 320y 321) corresponde el ataque, junto con Tupac Catari, los dias 3 y 4 de noviembre de 1781, contra el cacique “realista”
Guamansongo en Copacabana (a pesar de la derrota, consiguieron liberar a Mullupuraca). Estuvo después “alborotando” el pueblo de Achacachi con Tupac
Catari, y lo acompai6 la noche de la huida, entre el 8 y el 9 de noviembre; estaba con ¢l horas después en Chinchayapampa cuando Tupac Catari fue capturado,
pero Inga Lipe logré escapar (junto con Mullupuraca). Més tarde vuelve a desplegar operaciones militares en Chucuito, junto con Pedro Vilca Apaza y Tomés
Mullupuraca (pag. 330). Todavia en 1782, en Achacachi, junto con Mariano Tupac Amaru, ataca a su hermano Tomas. Lo dejan por muerto y se llevan su titulo
de alcalde mayor de Achacachi, “premio” de su traicion (pag. 323). Sin embargo serd gracias a las influencias de Tomas que se le concederia a Inga Lipe “el Menor”
el perdon (pag. 324). Consigno todo esto porque da la impresion de que la traicion no fue casual: Acaso Tomés prefiriera la obediencia a los jefes quechuas que se
acogieron a las paces de Patamanta; al ver el poco caso que Catari hace de ellos y de las paces, no duda en tenderle la mortal trampa. A la vez, Inga Lipe el tMenor»
no tiene los reparos de Catari (una vez muerto éste) en aliarse al hijo de José Gabriel. Cuanto mas se observan estas relaciones se descubre una mayor complejidad.

252 INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL

Yo



misma ciudad, y que durara hasta su caida y aniquilamien-
to (el 5 de agosto) es Andrés Tupac Amaru (sus apellidos:
Mendigure y Noguera), sobrino del difunto José Gabriel.

La inflexion se produce en la segunda quincena de
junio. En esos dias las huestes de Catari sufren varias de-
rrotas. Intentan detener el ejército comandado por Igna-
cio Flores, que se dirige hacia La Paz para liberarla del
cerco. A medida que Flores avanza retroceden las fuerzas
de Tupac Catari, hasta llegar a Pampajasi (puerta de los
Yungas, a donde también se replegara el caudillo). Mien-
tras esto ocurre, Andrés Tupac Amaru contintia sumando
operaciones exitosas, aunque mucho menos dificiles que
las que enfrenta el caudillo aymara: por ejemplo consigue
la capitulacion de los sitiados en el cerro de Tuile, y es
duefo del cerco impuesto a Sorata. La “balanza” (como
suele decirse), que sin duda no mide el grado de facilidad
de estos tantos, se pone a favor de Andrés.

Volvamos un poco atris. Los coroneles quechuas ha-
bian visto a Catari, ya desde mucho antes, con recelo. Al
principio lo habian considerado un coronel mas (dando
por supuesta su obediencia a Tupac Amaru) pero pron-
to les llam¢ la atencion el boato regio con que se hacia
tratar en su campamento durante el primer sitio a La
Paz. Segun O’Phelan, Diego Cristobal Tupac Amaru se
disgustd cuando se enteré de que Tupac Catari “estaba
utilizando el titulo de virrey y le reprendié por ello, ha-
ciéndole recordar que él sélo habia sido nombrado co-
ronel”. Afade que “no obstante, a fin de garantizar una
alianza que hiciera posible la propagacion del movimiento
[...] se le permiti6 finalmente a Tupac Catari que actuara
como gobernador” con muchos fueros y prerrogativas®.
En cualquier caso, aqui vemos una vez mas la colision de
las aspiraciones de “poder total” de Tapac Catari contra
los limites que, a su pesar, encontro en los Tupac Amaru.

Dos de los coroneles quechuas (de Copacabana y
Azangaro®) creen ver en Catari desacato hacia los Tupac
Amaru. No les faltaban motivos: Catari habia reteni-
do preso varios dias a un enviado de Diego Cristobal, y
mas tarde hizo ajusticiar a varios de los hombres que con
distintas comisiones enviara Andrés a sus territorios. En
respuesta a tales actos, y cuando ya se habia producido

20

2 M. E. del Valle de Siles (1990), pag. 267.

O’Phelan, 1988, pag. 259; en nota remite a la Confesion de Miguel Bastidas.

el mencionado cambio en la balanza del poder, en favor
de Andrés, Faustino Tito Atauchi, el coronel de Copa-
cabana, apresa a Tupac Catari a finales de julio de 1781.
Después de quitarle “crecidas porciones de coca, plata
sellada y labrada y todo género de ropas”, lo remite “en
camisa y calzones viejos”?* a Andrés, que se encontraba
en Sorata. Alli hay un cambio de suerte: la hermana de
Tupac Catari, Gregoria, habia llegado hacia ya tiempo
a Sorata, enviada por el caudillo aymara con generosas
contribuciones de guerra. El joven Andrés sabia muy
bien que las huestes de Catari no le perdonarian un atro-
pello a su lider, y ademas estaba enamorado de Grego-
ria. De modo que lo manda liberar. Este episodio mar-
caria el punto mas bajo de la carrera politica de Catari.

Poco después, el 5 de agosto, cae la villa de Sorata. An-
drés y Gregoria, sentados en sendas sillas frente a la iglesia,
mandan sacar a todos los varones del templo (a excepcion
de dos que lograron escapar?’ y de algunos sacerdotes, mu-
jeres y nifos) y los condenan a muerte?* mientras el resto
de la tropa inicia el saqueo e incendio casa por casa, de
seis jornadas de duracion. Al dia siguiente de la caida, el
6 de agosto, algunas mujeres con sus hijos se presentaron
para dar su obediencia al caudillo y asi evitar la muerte.
Postrados “ante Tupac Amaru, extendio éste la mano para
que besasen el baston”?’. A continuacién besaban la mano
a Tupac Catari, que se encontraba al lado de Andrés. Este
episodio, a mi entender, admite la siguiente lectura: de
un lado, Andrés desea reconocer un puesto elevado a Tu-
pac Catari, acaso también en desagravio por la torpeza de
Tito Atauchi. Pero no podia ofrecerle sino un puesto de
segundo orden. Le dio también, como parte del botin de
Sorata, el uniforme o capa que habia pertenecido a Sebas-
tian de Segurola, que llevaba bordada la insignia de la or-
den de Calatrava. Pero Tupac Catari no estaba hecho para
conformarse con meros simbolos ni puestos secundarios.

Poco después, entre el 8 y el 10 de agosto, Catari con-
sigue imponer a La Paz el segundo cerco. Pero no las tiene
todas consigo. El dia 13 de agosto llega a La Paz el presbi-
tero Vicente Rojas, que habia sido su prisionero. El lider
aymara habia propuesto a los sitiados el intercambio entre
este clérigo y su esposa, Bartolina Sisa, que tenian cautiva

Esto consta en la “Confesion” de Tupac Catari, que tuvo lugar durante su proceso (ver M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 25).

2 M. E. del Valle de Siles (1990) recoge palabras de la declaracion de uno de ellos, llamado Mariano Bocangel (pp. 107 y 118).

M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 117; ver pp. 117 - 120. Algunos estudiosos prefieren pasar por alto las masacres de los rebeldes. Asi, B. Lewin aventura

que “los criollos fueron puestos en libertad [!] y los espafioles ultimados” (Lewin, 1972, p. 62; exclamacion mia), cuando todos los testimonios coinciden
en que fueron ultimados todos los vecinos de la ciudad. Ver M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pag. 22.

25 M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 121.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

253

Yo



en la ciudad. Pero llegé el coronel quechua Faustino Tito
Atauchi (el mismo que habia aprisionado a Tupac Catari
y lo habia remitido a Sorata) “que con mucha prepotencia
se vino al cuartel de Tupac Catari, liberé a Rojas con to-
dos los sacerdotes que estaban en Pampajasi”®®; a los que
custodiaban al presbitero Rojas les dijo que ¢l tenia preso
a Catari en la estancia de Vilaque?. ;Es posible que este
coronel ya no considerara peligroso al caudillo aymara?
No parece que se conformara con la primera provoca-
cién, sino que ahora boicoteaba los planes que éste habia
concebido para recuperar a quien mds amaba. Aunque
fuera verdad que lo tenia prisionero por segunda vez, lo
pagd caro: muy pronto (en cuanto se le ofrecio la opor-
tunidad) Tupac Catari mandé ahorcar a Tito Atauchi®®.

Poco después, el 25 de agosto, llegan Tapac Amaru,
Miguel Bastidas y los coroneles quechuas, con su tropa,
y se instalan en el Alto de La Paz. Molesto, Tupac Ca-
tari se retira a Potopoto y Pampajasi, “la zona diametral-
mente opuesta”?’. Es tal la separacion entre los dos gru-
pos que incluso los coroneles de uno no tienen infor-
macion alguna sobre los pertrechos del otro.

Se podria continuar enumerando episodios que
muestran el rechazo que sentia el lider aymara hacia los
miembros de la nobleza inca que constituian un obsta-
culo para sus aspiraciones, que podemos llamar “radica-
les” o de independencia completa. Basta, sin embargo,
con lo dicho, para hacernos cargo del tipo de relacio-
nes que existieron entre ¢l y los Tupac Amaru. Ahora
podemos observar cémo son considerados los caudillos
y como es percibida la bi-particién de los alzados en las
dos piezas teatrales que nos ocupan.

26

3. LOS CAUDILLOS EN EL PAPEL
En laloa

En el texto de la loa se considera a los alzados como si-
tiadores: cosa esperable en quien es sometido a un asedio.
El punto de vista del asediado es algo que habra que tener
presente en cualquier aproximacion a esta pieza, dado que
condiciond su composicion. Con esto quiero decir, entre
otras cosas, que lo que mas se grabé en la memoria de los
sitiados no fueron siempre los hechos reales, sino las im-
presiones y las noticias confusas que llegaban al interior de
la ciudad™®. El aislamiento les impedia conocer gran parte
de lo que ocurria fuera de los muros, al punto de que igno-
raban incluso quiénes eran los verdaderos caudillos®. Por
ejemplo, hasta el dia 3 de marzo los pobladores de La Paz
no supieron de otro caudillo que no fuera Tupac Amaru,
a quien atribuian “la sublevacion desatada ya en Caracato,
Sapahaqui, Chanca, Rio Abajo, Cohoni y haciendas y mi-
neral de Araca”®?. Mas tarde ya supieron de Catari, al que
vieron repetidas veces; pero para otros aspectos y sucesos
los datos siguieron siendo imprecisos, y aunque en algun
momento circularan noticias objetivas que (tedricamen-
te) habrian permitido ver con mayor nitidez y rectificar
algunas impresiones, era dificil deshacerse de lo que en
su momento habia sido considerado cierto.

Ademas, como es esperable, el autor se hace portavoz
de los supervivientes de La Paz, y no escatima vituperios
contra los alzados. Tenemos aqui una version de los “ven-
cidos pero salvados del desastre”. Los que menos, debie-
ron sufrir muchos meses de frio, hambre y ataques de dia

27

28

29

30

M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 255. En esta pagina hay un lapsus que lleva a pensar que la liberacion de Rojas se sittia después del 15 de septiembre,
cuando en realidad ocurri6 el 13 de agosto (consulto el diario de Diez de Medina editado por del Valle de Siles (1994) y el de Segurola, en el manuscrito
de la coleccion Church). Acaso esto le lleva a la autora a situar la liberacion de Rojas en Pampajasi cuando Catari todavia no se habia establecido en ese
sector. El capitulo, dedicado a la esposa del caudillo, acaso sea de redaccion muy anterior al resto del libro. En cualquier caso, en las pp. 123 y 268 se situa

todo esto correctamente, en el mes de agosto.
M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pag. 246.

R. Choque Canqui (2003, pag. 246) no parece dispuesto a analizar estos hechos. Registra el apresamiento de Catari por parte de Tito Atauchi
“en un incidente” (que no declara) y su liberacion por Andrés Tupac Amaru. Adade que “acabo ahorcado por su insubordinacion”, sin mas, y
sin indicar quién lo mandé a la horca. En esa seccion de su trabajo parecen diluirse las tintas. Remite a la tesis (inédita) de S. Thomson, del afo
1996, como si hubiera decidido ignorar una pieza bibliografica fundamental que tuvo siempre a mano. Pareciera haber optado por silenciar las

desavenencias entre lideres indigenas.
M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 28.

Ver, por ejemplo, las confusiones del capitan Ledo, anotadas en su diario: en ocasiones hay que traducir “Tupac Amaru” sin mas por “Miguel
Bastidas” y llega a anotar, al final del diario, que Tupac Catari estaba (como “el mas deseado”) entre los presos que envié Diez de Medina desde

Penas a la recién liberada La Paz. Ver M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 275.
M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pp. 27 - 28 (a otros efectos, ver la nota al texto en las pp. 292 - 293).
M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 170. Ver también M. E. del Valle de Siles, en F. T. Diez de Medina, 1994, pag. 80.

254 INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL

Yo



y de noche. Vieron morir (por hambre, peste y por ataques
armados) a una enorme multitud entre la que se contaban
parientes, conocidos y amigos. Y estuvieron muy cerca
de correr la misma suerte que los soratefios. No se olvi-
da con facilidad el hecho de que la propia cabeza haya
tenido precio. Esto puede servir para entender algunos
de los excesos verbales (o de juicio) con que se carga la
figura de Tupac Catari. Sin embargo no se lanza contra
los alzados casi ningin improperio gratuito.

En la loa se distingue a los dos cabecillas, quienes vie-
nen designados por sus nombres de guerra: “esta sierpe
infernal / de Catari y Tupa Amaru” (vv. 95 - 96). Lo pri-
mero que hay que notar es que se refiere a Tupac Amaru
como a una sola persona, cuando ya hemos visto que son
varios: esto puede deberse a que tiene en mente a Andrés,
el que tuvo mayor protagonismo en La Paz. Lo segundo:
se refiere a ambos, Amaru y Catari, presentandolos (a
través de diversas expresiones) como monstruos, hasta el
verso 121. Pero en adelante (vv. 122 y ss.) ya no se vuelve
a mencionar a Tupac Amaru, sino que aparece Tupac Ca-
tari como responsable de todos los estragos, incluida la
represa de Achachicala®. Por lo visto, el autor de la loa (y
con ¢l la mayoria de los vecinos de la ciudad), aunque era
consciente de que la rebelién en los territorios de La Paz
y en el segundo cerco de la ciudad tuvo dos cabezas, expe-
rimenté principalmente la presencia y acciones de Catari.

Como ya expuse en otra ocasion®, no hay expre-
sion de la loa que no tenga su origen en un hecho real
o bien en rumores u opiniones que se consideraban de
buena fuente. Esto abona a la loa, no tanto como pie-

33

za teatral, pero si como documento que testimonia lo
que creia saberse (y a menudo se “sabia” con precisién).

En el drama

El autor, como ya anuncié, utiliza como fuente expli-
cita a Gregorio Funes. En concreto, la obra que cuatro
afios antes de la composicion del drama (en 1817) el fa-
moso dedn habia dado a la imprenta en Buenos Aires: el
tomo III de su obra historiogrifica, un “ensayo” (como él
lo llama) historico. Sin duda el autor del drama compar-
tia los sentimientos patridticos de Funes hacia el recién
nacido estado rioplatense, y deseaba reafirmar el entusias-
mo por la independencia conquistada. Habia leido con
apasionamiento su ensayo (en particular, los capitulos de-
dicados a las rebeliones indigenas) al que debe todas las
referencias historicas. Introduce con libertad creadora®
algunos cambios significativos. Total: llegd a componer
una pieza convincente, y ésta lo fue no por el rigor his-
torico, no exigible, sino por las cualidades escénicas®® y
por los ideales que se proponia transmitir.

El esquema del drama es clasico: José¢ Gabriel aparece
como un mitayo que fue rescatado del duro trabajo en
las minas por un joven criollo llamado Ventura Santeli-
ces”. El padre de Ventura es el personaje sanguinario e
implacable, llamado el Corregidor Santelices. Su brazo
derecho es Arriaga, un cruel capataz que se complace en
hacer sufrir a los indios®. Por su parte, José¢ Gabriel esta
enamorado de Micaela Bastidas (personaje cuyo corre-

Todo parece indicar que esta represa fue obra de los Amaru. El constructor, Francisco Xavier Barriga, es el mismo que realizé la que permitid

eliminar las defensas de Sorata. Ver M. E. del Valle de Siles, 1990, pag. 473.

34

Ponencia “Diatribas contra el enemigo caido en una loa de La Paz (1786)” en el Congreso Internacional “La critica del poder en el mundo ibérico

(siglos XVI - XVII)”, Universidad de Coimbra, Noviembre de 2010 (trabajo inédito).

35

36

37

38

En la nota nam. 8, el autor cita a Wilhelm Schlegel para situar su posicion: “el dramdtico no es historiador: aquél pinta, éste refiere; aquél, como
pudiera suceder, éste como sucedio” (en la edicion de Max Rohde, pag. 390). Esto viene después de aclarar uno de los cambios que introduce en
el estatus de Tupac Amaru, tal como pudo enterarse gracias al Ensayo de la historia civil del Paraguay, Buenos-Ayres y Tucumdn, de Gregorio Funes.

Jorge Max Rohde destaca “el estudio de los caracteres humanos”, la “unidad de su “composicion”” y “la armonia de algunos de sus versos” (pag.
285). En otro escrito (cuyo titulo ignoro) se ha calificado a esta obra como “la més feliz de nuestra escena revolucionaria” (ver B. Seibel, 2007,
pég. 19: atribuido a Berenguer Carisomo). A propésito, no entiendo el empefio de B. Seibel por colocar al autor entre quienes poseen un “amplio
conocimiento historico” (B. Seibel, 2007, pag. 20). La amplitud de conocimiento no es necesaria para la creacion literaria (y en ocasiones es un
lastre). Y puede afirmarse mas bien que al autor del drama le sobraron los tres capitulos que dedica Funes a las rebeliones; y si leyé mas alla de las

35 primeras paginas, no se nota en absoluto.

Recordemos que el personaje historico que llevd ese nombre fue corregidor de Potosi hasta 1762, aflo en que pasé a la peninsula como oidor de
la audiencia de la casa de contratacion de Cadiz y consejero honorario de Indias. Hay quienes sugieren que su muerte en 1763 pudo deberse a
envenenamiento, y el motivo habrian sido sus gestiones en contra de la mita (B. Lewin, 1967, 331 - 332 y 414). En la pag. 493 Lewin reproduce un
auto de Andrés en el que éste afirma que Santelices habia sido ascendido a ministro del consejo de Indias y que muri6 envenenado por ponerse
a favor de los indios. Sin embargo, ya J. Rowe (1954, pag. 37) muestra que el auto estd lleno de falsedades, y que tales datos sobre Santelices no
constan en otros documentos (al menos en los revisados entonces).

El Arriaga historico fue, como ya vimos, el primer corregidor ejecutado por José Gabriel.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 255

S



lato histérico seria la esposa de José Gabriel), una apa-
sionada joven que se ofrecid generosamente a suplir a
su anciano padre en el servicio de la mita®.

Pues bien, Arriaga quedd también prendado de la be-
lleza de Micaela, pero al no ser correspondido comenzé a
sospechar de la existencia de un rival. Cuando sus celos
lo guian certeramente hasta José¢ Gabriel (quien en el dra-
ma es el protegido de Ventura Santelices), decide vengarse
y hace azotar a Micaela. Jos¢ Gabriel Tupac Amaru pide
venganza al cielo, precisamente en el momento en que
viene a verlo Tupac Catari*’, hombre de excelentes cua-
lidades a la vez que de una lealtad completa a su sefior
y rey el inca. A poco de entrar en escena se postra ante
él (acto II, escena 14) y le jura obediencia, a la vez que
declara: “te venero / como hijo de mis Incas”. En el acto
tercero arenga a los deseosos de llevar a cabo el alzamiento
y les anima a seguir el ejemplo de los Estados Unidos.

El drama presenta también el conflicto entre Ventu-
ra Santelices y su padre el corregidor. Sus posiciones son
inconciliables, pero el hijo no puede traicionarlo. Le da
el aviso de la rebelion con la intencion de decidirlo a la
fuga. Pero el corregidor decide beneficiarse del amor de
su hijo y dar guerra a los rebeldes. Entonces el joven corre
hacia José Gabriel, obligado por la amistad, y le confiesa
su delacion. Pasados sus primeros furores, José Gabriel
comprende que los deberes filiales le llevaron a ello y le
otorga su perdon. En el acto quinto, tras la victoria de los
“independientes” (asi nombrados) Micaela se encuentra
con el derrotado corregidor y, llevada por la compasion, lo
ayuda a esconderse. Es descubierto y condenado a muerte,
pero José Gabriel termina dejandose convencer por los
ruegos de Micaela y los de Ventura Santelices, y le permite
ir con los suyos. El corregidor no consigue que su hijo
lo acompatie, y se despide con mirada feroz. Ventura es
acogido como un igual por José Gabriel y los rebeldes.

Las coincidencias entre Gregorio Funes vy el texto del
drama Tupac - Amarii son, en verdad, notables. El epigrafe
que viene debajo del titulo del drama reproduce una frase
de Funes: “Dificilmente presentard la historia de las revo-

luciones otra, ni mas justificada, ni menos feliz”. Debajo
viene la indicacion del autor, de la obra y del lugar de la
cita. Los nombres de los personajes también muestran la
relacion de dependencia con el texto de Funes. Asi, en el
drama se llama “Candor Canqui” a José Gabriel, y cuan-
do se hace mencién del padre de Micaela Bastidas se le
da por nombre facticio Incuasicona: mala lectura (segu-
ramente de Jorge Max Rohde, el primer transcriptor) por
un capitan de Tapac Amaru llamado segin Funes Ingua-
ricona*. En realidad se trata de Andrés Ingaricona, uno
de los dos coroneles que fueron enviados por José Gabriel
(el otro, que Funes llama Anca, es Nicolds Sanca) contra
la ciudad de Puno** en marzo de 1781.

Las notas que introduce el autor del drama remiten
casi todas al ensayo de Funes, con transcripciones tex-
tuales. No me detendré ahora en ellas. Basta solamente
indicar que algunos de los cambios operados en los he-
chos historicos no son de cosecha propia sino que pro-
vienen también de Funes. Entre ellos estd el suponer que
la mita fue un invento espafol, o que en cada pueblo
se decidia por sorteo quiénes debian acudir a ella, etc.

Pero hay mas: en varios pasajes del drama los versos
reproducen textualmente palabras de Funes. Daré sola-
mente un ejemplo, que se encuentra en la escena sexta del
acto primero. Dice el joven Santelices, enfrentindose a su
implacable padre y refiriéndose a los espaioles:

Descarriados

por su cruel avaricia, introdujeron

la mita de las minas. {Ese ingrato
descubrimiento de la mds profunda
corrupcion! jEse anual violento emplazo
do salen a una muerte prolongada

millares de inocentes condenados!

He puesto en cursiva las palabras que coinciden con
las del texto de Funes que se vera enseguida. Como puede
verse, de los primeros cinco versos citados casi todo estd to-
mado del ensayo historico (las cursivas son también mias):

3 14 deformacion de los hechos por parte del creador es muy efectista. Recordemos que las mujeres no entraban, ni lo hacen tampoco hoy, a las

minas; y que los ancianos no tenian la obligacion de la mita.
40

Ya hemos visto al personaje historico que llevo este nombre. Pero falta decir que Funes lo presenta con las peores tintas: hablando de la adhesion

que logrd en los partidos de La Paz, declara que “jamas sumision méds absoluta se dio a hombre alguno, ni jamas hombre alguno la merecié menos.

[...] Un cardcter firme y atrevido hasta los ultimos excesos, fiero y cruel, aun por gusto y vanidad, magnifico con todas las sombras de la ridiculez,

religioso sin asomo de virtud cristiana, guerrero mas por impetu que por reflexion, este era Tomas [sic pro Tupac] Catari” (G. Funes, 1817, pag.

288). El autor del drama paso por alto lo que leyo en estas paginas y prefirié delinear un personaje acorde con su propdsito narrativo: con una

lealtad a toda prueba hacia los incas, y que fuera un apoyo incondicional para la “unidad de los americanos”. La intencion de mostrar un ejemplo

que beneficiara a las Provincias Unidas parece evidente.

1 G. Funes, 1817, pag. 271.

*2 M. E. del Valle de Siles, 1990, pp. 45 - 47. La autora consulto los informes de los corregidores Joaquin de Orellana y Ramon de Moya.

256
Yo

INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL



Descarriados por su cruel avaricia, introdujeron la mita de las
minas, ese nuevo descubrimiento de la mds profunda corrup-
cién. Nada otra cosa significaba esta voz que una especie
de conscripcion anual, por la que un crecido nimero
de hombres libres eran condenados al violento y nocivo

trabajo de las minas®.

4. FINAL

Hay multitud de autores que han estudiado desde nu-
merosos angulos la fascinacion de Europa por América y
las construcciones utdpicas a partir de la conviccion de la
bondad de sus habitantes. Una de ellas es el incario como
paraiso politico y social, que debe su nacimiento (prin-
cipalmente) al jesuita José¢ de Acosta y al Inca Garcilaso,
como observa Daisy Ripodas*. Revisar la red de caminos
literarios que van desde Acosta y Garcilaso hasta la época
de las rebeliones rebasa las posibilidades de estas paginas.
Para el siglo XVII es de gran utilidad el trabajo de Lorandi,
quien explica que en las ciudades de la regién andina ope-
raba una imagen del inca ya liberada de las violencias que
habia ocasionado. Es gracias a esta imagen que fue posible

la construccion del incarri a lo largo del periodo colonial.
Aqui [sobre todo en las fiestas, durante el siglo XVII] se
contintan utilizando [...] atributos sacralizados de su po-
der, al tiempo que se descarga su imagen de aquellos as-
pectos negativos vinculados con el ejercicio de la fuerzay
la coercion que en su momento habian provocado resis-
tencia o revueltas y que empujaron a muchos, como a los
wankas, a aliarse a los espanoles para destruir el Tawan-
tinsuyu. En otras palabras, se despoja su memoria de toda
sombra de opresion para colocarlo en el altar idealizado

del Orden social y politico que era necesario recuperar®.

' G. Funes, 1817, pp. 255 - 256.
# Ver D. Ripodas, 1966. Ver también Ripodas, 1993.
+ Lorandi, 1997, 114.

Para el siglo XVIII, F. Macchi hace una revisién rigu-
rosa de uno de los tramos del incario francés: “una intensa
moda inca se plasma a ambos lados del Atlantico en textos
a tal punto deudores de la visién de Garcilaso que resul-
tan indisociables”* de su historia textual. A lo largo de
sus capitulos nos encontramos con:

a) La transformacién de los Comentarios reales, que vie-
ne con adherencias diversas en la famosa “reedicién”
castellana de Barcia (1723) cuyo entramado de texto y
paratextos asombrarian al propio Borges.

b) Las sucesivas reediciones en francés de la traduccion
de Baudoin (en 1704, 1715 y 1737, todas en Ams-
terdam) y la nueva traduccion que se lanza en 1744
en Paris. Con ellas esta obra puede considerarse un
verdadero best seller, pero también registra un cami-
no de alteraciones progresivas, introducidas con ple-
na consciencia por sus manipuladores.

c) Un desfile francés de obras de teatro, ballets y nove-
las escritas en la primera mitad del siglo XVIII ins-
piradas todas en las versiones mencionadas de los
Comentarios reales del Inca. A esta produccion debe-
mos muchos de los estereotipos que definen la ima-
gen del incario tal como quedd hasta hoy.

Macchi observa que “la popularidad de la que goza la
imagen del incario en el Pert durante el siglo XVIII es
bien conocida”¥, y menciona las genealogias con las que
los nobles indigenas buscaban liberarse de los tributos,
asi como las diversas representaciones del incario que
apelaban “a una tradicion conscientemente reconstruida.
Esta misma tradicion seria usada como recurso de legiti-
macién personal por los lideres de los numerosos levan-

47

A. Macchi, 2009. pag. 12. Habria sido deseable que esta autora (cuyo trabajo merece un general aplauso) tuviera en cuenta la bibliografia publicada
por bolivianistas. Lamentablemente la mentalidad colonial sigue operando incluso en quienes pretenden dedicarse a los estudios postcoloniales.
Continuan creyéndose centro cuando deberian haberse enterado de que son periferia (que debe acudir al centro, al lugar de los hechos, donde hay
estudiosos tan respetables como ellos). Deberia saber que en Bolivia se publicaron trabajos que debian haberle interesado. Al no haberlos consul-
tado no encuentra pruebas de la circulacion de ejemplares de la edicion, por Barcia, de los Comentarios reales (ver pag. 83) e incluso de la primera
edicion (pp. 270y 271) entre la poblacion indigena. Ignora los ejemplares de distintas bibliotecas de la actual Bolivia, o tal vez no le parecen dignos
de ser considerados. Puede que aquellos que registra M. Inch, 2000 (ver pp. 233 y 234), al igual que el de la biblioteca de Porlier (Ripodas, 1992,
pp- 12 y 32) no cuenten, por estar en manos de personas poco afines con la renovacion del incario. Pero los hay en las bibliotecas de procesados
a causa de su participacion en el alzamiento: Juan Gualberto Mejia, abogado residente en Oruro, e Isidoro de Velasco, cura de Sora Sora (ver F.
Cajias, 2004, pp. 1088 y 1110 respectivamente). Fuera de ello, es sorprendente que Macchi (también Lorandi) no haga una sola referencia a traba-
jos muy afines al suyo y bastante anteriores (por ejemplo, Ripodas, 1966 y 1993). ;Soy un fildlogo que no acaba de comprender la conducta de los
historiadores?

A. Macchi, 2009. pag. 225.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 257

Qe



tamientos indigenas que buscaron restablecer el imperio
en este momento” 5,

Tuapac Catari supo que el incario era el techo ideold-
gico a cuya sombra podia construir la base de su poder,
porque era el tnico modelo disponible entre sus inter-
locutores, indigenas y no indigenas (por ello se autode-
nomina inca en algunas ocasiones*). A la vez, se veia en
la necesidad de rehuirlo siempre que sus consecuencias
supusieran una disminucién de su propio poder. Por
ello su relacion con el incario fue siempre conflictiva.

Al autor de la loa poco le importaria la extraia rela-
cion entre Apaza y los Amaru, ya que éstos entraban para
¢l en una categoria unificadora, la de los enemigos. El
autor del drama Tupac-Amani, por su parte, aun cuan-
do pudiera conocerla, y junto con ella las paradojas de
Tupac Catari (lo cual es poco menos que imposible) lo
tomaria como dato irrelevante, dado que lo que deci-
di¢ hacer fue acomodar la indole de sus personajes para
una pieza al servicio de su propia construccion utdpica.

8 A. Macchi, 2009, pag. 226.

Las variaciones en los nombres de los caudillos en sen-
das obras posiblemente tengan alguna utilidad para ilumi-
nar aspectos de la recepcion de distintas tradiciones. Estas
son dos: la independiente del inca Garcilaso, que escribe
“Topa” o “Tupa”, y la que arranca con Garcilaso, que escri-
be “Tupac”. Ignoro si los quechuistas han avanzado so-
bre el particular, pero no me parece del todo ocioso sefialar
que la loa utiliza la forma independiente del inca, mientras
que el drama parece depender de un Garcilaso pronuncia-
do a la francesa: “Tupac-Amari”. A menos que esto se
deba a la transmisién de ]. Max Rohde. En cualquier caso,
comprenderi el lector que, al encontrarme con la edicién
del drama (la del siglo XX), enseguida me parecié confir-
mar que tout se tient.

Para terminar: lo revisado en estas paginas permite
afirmar que ambas piezas teatrales reflejan, si, algunos
hechos. Pero mas alla de ellos, transmiten el estado espiri-
tual de una sociedad; estado que los “vates” (los dramatur-
gos, en este caso) han interpretado.

9 por ejemplo en la carta que envia a La Paz fechada el 17 de septiembre de 1781.

50 La observacion es de J. Rowe, 1954, pag. 25.

258
Yo

INCAS Y CAUDILLOS EN DOS PIEZAS TEATRALES. O DE LOS HECHOS AL PAPEL



BIBLIOGRAFIA

Cahill, D., “Violencia, represion y rebelion en el sur andino: la suble-
vacion de Tupac Amaru y sus consecuencias”, Instituto de Es-

tudios Peruanos, Documento de trabajo N° 105 Serie Historia

Ne 17, 1999.

Cajias de la Vega, F., Oruro 1781: sublevacion de indios y rebelion criolla, La
Paz, IFEA / IEB / ASDI, 2004, 2 t.

Choque Canqui, R., Jesiis de Machaqga: la marka rebelde, 1: Cinco siglos
de historia, La Paz, Plural - CIPCA Cuadernos de Investigacion,
2003.

Diez de Medina, Francisco Tadeo, Diario del alzamiento de indios conju-
rados contra la ciudad de Nuestra Sefiora de La Paz, 1781, ed. M. E.
del Valle de Siles, La Paz, Don Bosco, 1994.

Funes, G., Ensayo de la historia civil del Paraguay, Buenos-Ayres y Tucumdn,
Buenos Aires, Benavente y Compania, 1817 (t. III).
Inch Calvimonte, M., Bibliotecas privadas y libros en venta en Potosi y su

entorno (1767 - 1822), Caracas, separata de la revista Caramillo,

2000.

Lewin, B., La rebelién de Tiipac Amaru y los origenes de la Independencia de
Hispanoamérica, Buenos Aires, Sociedad Editora Latino Ame-

ricana, 1967.

, La insurreccion de Tupac Amaru, Buenos Aires, EUDEBA,
[1963] 1972.

Loa [...] al mérito del Seiior Dn. Sebastidn de Segurola [...] gobernador inten-

dente que fue de esta ciudad y provincia de Nuestra Sefiora de La Paz
[...] en celebridad de los desposorios [...] con Da. Ursula de Rojas, hija
del Coronel don Ramén de Rojas, en esta misma ciudad, atio de 1786,
ed. J. R Gutiérrez, en El Comercio de La Paz, La Paz, nams. 114
(martes 8 -X - 1878, pp 3-4) y 116 (sabado 12 - X - 1878, pp. 2-3).

, ed. J. R. Gutiérrez, Documentos para la Historia de Bolivia saca-
dos de la Biblioteca de J. R. Gutiérrez. Sitios de La Paz y el Cusco,
1780-81. Tomo primero, La Paz, Imprenta de la Unién America-

na, 1879, pp. 109 - 116.

,ed. L. S. Crespo, “Valioso manuscrito. Loa representada en La
Paz el ano de 1786”, en Boletin Municipal de La Paz, ntim. 1008,
pp. 53 - 61.

, en El teatro en la Independencia (piezas teatrales), volumen I
(tomo XXV de la Coleccién documental de la Independencia del
Perti), ed. Guillermo Ugarte Chamorro, Lima, Comision Nacio-

nal del Sesquicentenario de la Independencia del Peru, 1974,

pp- 3 - 20.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Lorandi, A. M., De quimeras, rebeliones y utopias. La gesta del inca Pedro
Bohorques, Lima, PUCP, 1997.

Macchi, F., Incas ilustrados. Reconstrucciones imperiales en la segunda mitad

del siglo XVIII, Madrid, Iberoamericana - Vervuert, 2009.

O’Phelan, S., La gran rebelion en los Andes. De Tiipac Amaru a Tipac Ca-
tari, Cusco, Centro de Estudios regionales andinos Bartolomé

de las Casas, 1995.

—, Un siglo de rebeliones anticoloniales. Peri y Bolivia 1700 - 1783, Cus-
co, Centro de Estudios regionales andinos Bartolomé de las Casas,

1988.

Ripodas Ardanaz, D., “Fuentes literarias hispano-indianas del “Plan

99

del Inca””, en Cuarto Congreso Internacional de Historia de Améri-

ca, t. I, Buenos Aires, Academia Nacional de la Historia, 1966,

pp. 295 - 316.

, Un ilustrado cristiano en la magistratura indiana. Antonio Porlier,

Marqués de Bajamar, Buenos Aires, PRHISCO-CONICET, 1992.

, “Pasado incaico y pensamiento politico rioplatense”, en Jahr
buch fiir Geschichte von Staat, Wirtschaft un Geselschaft Lateiname-
rikas, num. 30, 1993, pp. 227 - 258.

Rohde, Jorge Max, “Noticia”, en Origenes del teatro nacional (Seccién
de documentos, Primera serie, t. I), Buenos Aires, Instituto de
Literatura Argentina, Facultad de Filosofia y Letras de la Uni-
versidad de Buenos Aires, 1924, pp. 285 - 286.

Rowe, J. H., “El movimiento nacional inca del siglo XVIII”, en Revista
Universitaria, nam. 107, ano XLIII, segundo semestre de 1954,

pp. 17 -41.
Szeminski, J., La utopia tupamarista, Lima, PUCP, 1993,

Thomson, S., Cuando sélo reinasen los indios. La politica aymara en la era
de la insurgencia, trad. de S. Rivera Cusicanqui, La Paz, Muela

del Diablo Editores - Aruwiyiri, 2007.

Tupac - Amarii, drama en cinco actos, J. M. Rohde (ed.), en Origenes del
teatro nacional (Seccion de documentos, Primera serie, t. I),
Buenos Aires, Instituto de Literatura Argentina, Facultad de
Filosofia y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 1924, pp.
287 -393.

Tupac Amaru, drama en cinco actos, en B. Seibel (ed.), Antologia de obras
del teatro argentino desde sus origenes a la actualidad, tomo 2 (1818
-1824): Obras de la Independencia, Buenos Aires, Inteatro, 2008,
pp. 221 - 305.

Valle de Siles, M. E. del, Historia de la rebelion de Tiipac Catari, La Paz,
Don Bosco, 1990.

259

Yo



EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACION
DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS

LYGIA RODRIGUES VIANNA PERES / BRASIL

as frecuentes alianzas matrimoniales entre la mo-
L narquia ibérica nos llevan a afirmar que a partir de

los Reyes Catolicos, Isabel de Castilla y Fernando
de Aragon, se establece una aproximacién mds estrecha
entre los dos reinos. La primera hija Isabel de dichos reyes
cat6licos se caso con el principe Alfonso, hijo de don Juan
I1, el Principe Perfecto de Portugal. Principe cuya muerte
inesperada por la tragica caida de un caballo, dejo sin he-
redero directo el reino de Portugal. El cuiado del rey, el
Afortunado don Manoel, recibira la corona del reino y se
casard con la viuda, retornada a Castilla. Boda realizada
contra el gusto de la joven que va a morir de parto. Mas
el rey debia casarse, habia que dejar el heredero del trono.
En la Peninsula Ibérica se concretiza una vez mas la alian-
za matrimonial: don Manuel se casa con la otra hija de
los Reyes Catolicos: dofia Maria. De todo ello, sabemos
que el nieto de la Reina Isabel de Castilla, Carlos I de
Espafia, Carlos V de Alemania, hijo de Dofa Juana y de
Felipe el Hermoso, Archiduque de Flandes, se casa con
dona Isabel, hija del rey Don Manuel de Portugal y de
Dona Maria, la cuarta hija de los Reyes Catolicos. Luego,
el Rey Felipe 11, es nieto de Don Manuel. Su ascendencia
lusitana le legitima el derecho a la corona.

En 1578 el rey don Sebastiain emprendié la cruzada,
ideal caballeresco, en el norte de Africa. Muri6 en la ba-
talla de Alcazar-quivir. La dinastia es extinta, la nobleza
esta amenazada con la incomprensible desaparicion del
rey ocurrida el 4 de agosto de 1578.

U Elliot, 1993, pag. 294.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Iniciamos, pues, nuestras reflexiones a partir de la
anexion de Portugal en dislogo con Calderdn de la Barca,
El Alcalde de Zalamea, obra de 1636; y con Lope de Vega, El
mejor mozo de Espana, de 1611 y El Brasil restituido, de 1625.

Para efectivar su derecho a la corona, Felipe I necesita-
ba el apoyo del cardenal Enrique y de los nobles portugue-
ses para la invasion de Portugal. Mas el Papa podria mediar
el favorecimiento del Prior de Crato, el cual tendria el apo-
yo de Francia e Inglaterra, como nos observa el historiador
inglés J.H. Elliot!. Iniciados los preparativos militares, el
duque de Alba se puso al frente del ejército espafol para la
invasion de Portugal. Al término del plazo concedido a los
portugueses, el ejército se concentrd en la frontera cerca de
Badajoz, comandado por el general don Lope de Figueroa.

Calderdn de la Barca en El alcalde de Zalamea pone en
escena la estancia del tercio que aguarda para entrar en
Lisboa con el rey Felipe II. Los dos primeros actos ense-
sefian al lector/espectador a los personajes/soldados, la
vida soldadesca. En el tercer acto leemos la disdascalia ex-
plicita, voz del dramaturgo, en la “situacion” 14:

Sale el Rey, todos se descubren y Don Lope.

Terminadas las ultimas replicas del REY y CRESPO,
leemos la voz del dramaturgo, “situacién”15:

[Abrese una puerta] aparece dado garrote
en una silla el capitan.

261

S



Oimos la réplica del Rey:

Don Lope, aquesto es ya un hecho.
Bien dada la muerte estd;

que errar lo menos no importa
quien acerté lo demds.

Aqui no quede soldado

algiino; y haced marchar

con brevedad; que me importa
llegar presto a Portugal.

En 1581 Felipe II jurd observar todas las leyes del reino
anexado. Convocadas las cortes en Tomar, el 30 de abril
fue reconocido, entonces, como legitimo rey de Portugal.

Se testificaron los 25 articulos del acuerdo firmado por
Moura y el Cardenal Enrique, confirmacion de Portugal,
Estado pricticamente independiente. Y como afirmacién

Retrato de Felipe Il, Rey de Portugal.

2 Idem, ibidem, pig. 297.

de la identidad de la nueva posesion se cred un Consejo
de Portugal que despacharia todos sus asuntos en lengua
portuguesa. Lo que nos parece que, en parte, mantuvo la
unidad lingtiistica en el Brasil. El pueblo portugués era,
verdaderamente, por tradicién anti-castellano. Mas la no-
bleza y el alto clero apoyaron las pretensiones de Felipe II2.

Por otro lado, Portugal necesitaba la unién politica vy,
mas adn, la union econdmica con Castilla, una vez que ésta
en la década de los ochenta vive una largueza econémica y
Felipe II puede “moverse”con mas libertad®.

Portugal afiade a los dominios espafioles territorios des-
de Africa al Brasil, es decir, un nuevo territorio atlantico,
y de Calcuta a Molucas. Adquisiciones que, con la nueva
entrada de metales preciosos enriquecieron la economia
de la corona.

De acuerdo con José Matoso*, historiador portugués,
todo tiene dimensién de historia y son las cartas del rey
Felipe II a sus hijas, Isabel Clara Eugenia y Catalina Mi-
caela, que nos ofrecen una otra imagen del poderoso rey,
cuya amorosa sencillez nos enseiia la imagen del padre.

Leemos la primera carta del rey: A las Infantas, mis

hijas Tomar a 8 de abril 1581.

[...] Siempre deseo respoderos y nunca puedo y menos agora que
son las once y aun no he cenado. Solo digo que agora que se-
ria muy bien que escrivais y respondais a mi hermana [...] y
de hoy en ocho dias creo yo que embiaré cartas para ella [...]
Creo que se comencardn las Cortes, y primero el juramento,
porque ya viene mucha gente; y ya habreis savido como me
quieren hazer westir de brocado, muy contra mi wvoluntad,

mas dicen qu'es la costumbre de acd. Vuestro buen padre’.

RETRATO DE FELIPE 11 VESTIDO DE BROCADO

El retrato sorprende a todos los que conocen la fama
del rey taciturno, simple, en su traje negro. Mas esa prime-
ra imagen une el rey a Portugal. Imagen del poder, poder
extensivo y extendido que, a lo mejor, expresa en su lujo
el peso, la importancia de la monarquia de los Habsbur-
gos a la cual se afade el reino lusitano. Desde alli, de To-
mar, donde hizo el rey su entrada en la sala de las Cortes,
en 1581, lo vemos:

Idem, ibidem. pags. 290-294. A partir de la seccion 3 del capitulo 7, el historiador inglés J.H. Elliot presenta consideraciones importantes sobre la

buena economia del reinado de Felipe II en la época de la anexion de Portugal.

* Mattoso, 1998, pag. 17.
Portillo, sin fecha, pag. 28.

262
Ye

EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACION DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS



“vestido em hua opa riquissima de brocado tdo grande e tdo pesa-
da e com tamanho rabo que quase ndo se ficava el Rey enxergando
dentro nella e nem podia mover as mdos da grandeza das man-

gas, com hum barrette preto na cabeca™.

Naturalmente de perfil, el rey Felipe II mira fijamente
hacia el espectador y nos deja ver todo el lado derecho de
su rostro en diferencia con lo poco del lado izquierdo. El
barrette negro pierde sus contornos y la luminosidad de la
parte superior del rostro destaca los ojos serenos y firmes,
las cejas bien delineadas, los labios rojos, dibujados por los
bigotes y la barba. El claroscuro en tonos amarillos, y del
rojo al castafio de la barban disefian y delimitan el rostro
del monarca. Todos esos tonos y colores indician y simbo-
lizan al mismo tiempo la firmeza resoluta de aquel que, en
ese momento, detiene el baston del mando, el gobierno
del mundo. El fondo oscuro delimita y destaca la imagen
del rey y el lujo de su traje. Todo ello impresiona por el vo-
lumen de la imagen puesta hacia delante, en aproximacion
al espectador. Nos cabe sefalar el trabajo cuidadoso del ar-
tista en el juego de estampas, discretos florones, en tonos
rojizos, esparcidos sobre fondo claro en el traje interno.
Es la misma estampa de la opa en diferencia con las fajas
horizontales de las mangas las cuales se armonizan con la
horizontalidad interna del manto. Observamos la circula-
ridad regular del collar, piedra y oro trabajado con floron-
cillos a semejanza del traje; collar en el cual se sustenta el
Tuson, juego sobre la verticalidad de los botones del traje
interno. La luz a la izquierda sobre la opa destaca del fon-
do negro la figura del rey, casi en presencia por el volumen
de la imagen, como sefialamos. Al lado derecho, la vertica-
lidad de la opa se evidencia sobre fondo oscuro. Todo en
el rostro del rey nos lleva a afirmar que la luminosidad des-
taca la mirada, el cuello del traje enmoldura su figura, el
barrette negro delimita el espacio entre el tan importante
fondo negro y la luz irradiante de su serenidad y firmeza,

En la carta Il desde Tomar a 1 de mayo de 1581 leemos:

[...]y por estar mds desembarazado por el camino, he dado hoy el
Tuson al duque de Braganca, y fue conmigo a misa, y entrambos
con los collares, que sobre el luto parecia muy mal el myo, digo

qu’el mds galan iba’.

® Bouzas, 2000, pag. 4.

Portillo, sin fecha, pag. 30.

8 Calmon, 1963, cf. la seccion A Armada Espanhola, pp. 388-393.
®  Idem, ibidem, pag. 385, n. 9

10" Idem, ibidem, pag. 419.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Imagen del padre, imagen del hombre observador que
comparasu galania con ladel otro, el menos, el mas galan. El
16 de noviembrede 1581 lasinfantasrecibieron la cartaregia
que participaba la aclamacién del rey Felipe I de Portugal.

A partir de ese momento estan presentes las amenazas
extranjeras de franceses, ingleses, holandeses en la costa
del Brasil. En septiembre de 1581 llega la armada espafola
de Diego Flores Valdés. Observa el historiador brasilefio
Pedro Calmon que la envio Felipe 11 para echar a los corsa-
rios y establecer dos fortalezas para cerrar el estrecho, en el
Puerto de la Paraiba, en el noreste brasilefio. Protegia, asi,
el rey, del temor despertado por la presencia de piratas in-
gleses en el Pacifico. Y en septiembre del mismo afo, Felipe
II ordeno a Valdés invernar en Rio de Janeiro “Puerto de
mucha comodidad”, adonde podra acudir a lo que se ofre-
ciere”. Entro Valdés en Rio de Janeiro el 25 de marzo de
15828,

Con la constante amenaza de corsarios, el Brasil em-
pezaba a certificarse de su adhesion a Espaiia, consciente
de la vigilancia de Felipe II. E1 9 febrero de 1591 la orde-
nacién regia impidié la navegacion para el Brasil de cual-
quier barco extranjero’.

En 1592 Bahia era una ciudad prospera. Al expirar
el siglo era una de las mayores plazas de América. Bar-
cos de Oporto, de Viana, de Lisboa, de Espafia demos-
traban la abundancia y riqueza de las negociaciones co-
merciales. Olinda, en Pernambuco, crecia como Salva-
dor. La produccion y exportacién del azicar en los mu-
chos engefos de la costa del Brasil contribuian para esa
riqueza'.

En 1611, Lope de Vega escribe El mejor mozo de Espaiia.
Estamos en el reinado de Felipe III, 1598-1621. En una
carta fechada el 3 de mayo de 1611, el dramaturgo se re-
fiere a esa obra como escrita en aquel mismo ano. Come-
dia que tiene un especial interés en nuestras reflexiones,
como veremos. Leemos la disdascalia explicita, voz del dra-
maturgo, en la “situacion” 4:

Opyese dentro toque de cajas. Aparece Espaia,
vestida de luto, en el suelo y un moro por un
lado a caballo, y un hebreo por el otro,

teniéndola sobre los pies.

263

Qe



La escena, teatro dentro del teatro, nos muestra el dia-
logo entre Espaiiay la infanta Isabel. Nos llama la atencién
la profecia de Espafa:

y quien librar

puede mi cuello, tii eres

del moro y del fiero hebreo

que has de desterrar de Espaia;
que aguarda el cielo esta hazaiia
a tu valor y deseo;

aunque siempre quedaré

con temor del moro fiero,

hasta que reine un tercero

que mi libertad me dé.

(vuelve a sonar cajas, desaparece
la vision y despierta Isabel).

Retrato ecuestre de Felipe Ill, Diego Velazquez.

—

' Elliot, 1993, pp. 331-332.
12 Calmon, 1963, pag. 433.
B Idem, ibidem, pp. 418-422.
14 Brown, 1999, pag. 111.

264

Ye

Se evidencia la posicion del dramaturgo frente a los
acontecimientos de 1609. En ese afio, la tnica actua-
ciéon positiva del gobierno de Lerma fue la conclusion
de Ia tregua con los holandeses. La tregua se firmo el 9
de abril del mismo afio. Mas el gobierno habia de rea-
lizar con determinaciéon nada comun, una accidon que
disimularia la humillaciéon de la paz con los holande-
ses: la expulsion de los moriscos!!.

Si Lope de Vega en 1609 nos recuerda a nosotros lec-
tores/espectadores la expulsién de los judios, en nuestras
reflexiones volvemos al Brasil espafiol y sabemos que el
Archiduque cardenal Alberto, sobrino de Felipe 11, y vice-
rey de Portugal, en despacho de 1591 envi6 la primera
Visitacion del Santo Oficio a las partes del Brasil. En ese
afio numerosas familias israelitas de Portugal y de Espana
fueron a vivir en Holanda. Todo les favorecia: el comercio,
los negocios con el desenvolvimiento de la marina, la re-
sistencia a los espafioles. Lo que explica la relacién secreta
entre ellos y sus parientes en Brasil. De ahi la idea de la
trama —traicion- que vamos a leer en El Brasil restituido
de Lope de Vega.

Llegamos al Brasil del siglo XVII y, como nos referi-
mos ya, Bahia y Olinda y toda la costa del nordeste tie-
nen su produccion de aztcar. Los sencillos nucleos de
produccion se transformaron poco a poco en ciudades.
Estas se muestran en sus muchas calles con casas que exi-
ben la riqueza de sus propietarios; las iglesias que, con el
caminar del siglo, van a ensefiar en su interior la riqueza,
esplendor y devocién del arte barroco. El colegio de los
Jesuitas, irradiador de la evangelizacion y de la cultura,
muestra los resultados de su trabajo junto a los indigenas,
apoyo también para la defensa de las ciudades, siempre
amenazadas por corsarios extranjeros'?.

Observa el historiador brasilero Pedro Calmon que
los afios de 1580 a 1620 fueron los mejores afios para
el Brasil colonial®.

Madrid tenia desconfianza de las relaciones entre cris-
tianos nuevos y flamengos. Por ello en 1617, reinado de
Felipe 111, se decide la expulsién de los extranjeros, mas
la corona, atenuando la decisién extrema, determina que
cabera al gobernador la responsabilidad de reembarcar “al-
gunos de sospecha fundada”.

RETRATO ECUESTRE DEL JOVEN REY FELIPE III

Atribuido a Velazquez. Sefala Jonathan Brown que la
figura de Felipe III:

“bosee zonas de tan meticulosa pincelada que no se asemejan
en nada al estilo velazqueiio de mediada la década de 1630.
[...] sin embargo se observa la destreza personal de Veldzquez,

especialmente en los caballos y en los paisajes” .

EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACION DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS



Ademis en el retrato de Isabel de Borbén. La composi-
cién del cuadro muestra en la mitad del lado izquierdo al
rey firmemente sentado, cuando detiene con determina-
cién el caballo que, frenado en ese momento, enseiia las pa-
tas delanteras en escorzo. Todo el movimiento se muestra,
ademas, por las lineas de las crines largas que las distribu-
yen variadas pinceladas meticulosas desde lo alto en tonos
oscuros a través del cuerpo del animal. El juego claroscuro
dibuja el tratamiento dado vanidosamente al animal como
vemos en la mitad derecha del cuadro.

En el retrato del rey observamos el movimiento de la
faja rojiza que le cruza el pecho y deja ver sobre la ves-
timenta tonos castafios oscuros; el cuello blanco evi-
dencia la cabeza del rey Felipe III, rostro joven y rosado
bajo el sombrero negro con plumas blancas. El rey mira
hacia la derecha y muestra seguridad y firmeza real en el
cabalo-trono. Toda la composicion se destaca en el pai-
saje velazqueno. Luces esparcidas desde lo alto cruzan
el espacio de la escena, dan volumen a la imagen y defi-
nen las sombras en el primer plano.

Mas en 1621 termina la tregua con los holandeses fir-
mada en 1609. Y el 9 de mayo de 1624 se ve la armada
flamenga en la Barra de Vila Velha, Salvador, Bahia de
Todos los Santos. Estamos en el reinado del joven Felipe
IV. A su lado estd don Gaspar de Guzman.

En la obra de Lope de Vega, El Brasil restituido, es el
soldado Machado, el gracioso que, en su trabajo, mira el
mar. Leemos la didascalia explicita, voz del dramaturgo,
que nos ensefa el espacio escénico:

Machado, soldado, en el muro de un lienzo de
ciudad que esté hecho en medio del teatro.

Oimos la replica de Machado:
Yo, mar, jqué diré de ti,
miserable centinela,
desvelado en sus espumas,
lince en tus ondas inciertas?
iBien haya aquel venturoso
que, avaro y rico en la tierra,
cuenta doblones que guarda,
y no montafias de arena!
Vengan a la Guerra un poco
los qué por alld se quejan,
sabrdn qué es calor y frio,
cuando abrasa y cuendo hiela .
iQué esté yo mirando un mar
0 que si voy a la guerra

y me estropean los brazos

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

les agradezca las piernas!
Pero ;qué es lo que descubro
entre montanas soberbias
de riscos, de mary espuma?
iVive el cielo, que son velas!
(Armada y por esta parte?
iAlerta, ciudad, alerta!
jArmada enemiga, armada!
Una, dos, tres, treinta.
iPesia tal! Perdidos somos

si son lo que se sospecha.

Entra el Gobernador,
se sigue el dialogo entre los dos,
cuando le pregunta el Gobernador:

;Velas dices?
Machado
iLinda Flema!
Gobernador
;Cudntas?

Le contesta Machado al Gobernador:

Cuatrocientas mil.

Si has estado en Madrid, piensa
una procession de coches;
que por el prado pasea
Gobernador

[ Tantas son?

Machado

iSi, voto a Dios!

Asiéntese y no lo crea,

y verd lo que traen

de Holanda o de Inglaterra.

El 21 de diciembre de 1623 partio laarmada de Holanda
yllegd el 9 de marzo de 1624 a la Bahia de todos los Santos.

En la “situacién” 7 estdn ya en escena, ademds del Go-
bernador y Machado, don Diego y algunos soldados. Y en
la secuencia de las réplicas, dice el Gobernador:

Caballeros, el que cumple

con su obligacion, no queda

con nota de infamia entre hombres
que saben lo que es nobleza:

el que fuere conmigo

la espada mueva

defendiendo al rey su plaza.
Gobernador: jPortugal!

Diego: jEspanal

Machado: Cierra!

265

QYo



En la “situacion” 8, la voz del dramaturgo muestra la esce-
na de la Guerra:

Suene grande ruido de tiros y desembarcacion
cajas y trompetas, viéndose por la parte izquierda
del teatro las naves de Holanda, y desembarque el
coronel con su hijo Aberto y soldados holandeses.

Oimos la voz animadora del coronel holandés:

iEa, soldados fuertes, que hoyes dia
de mostrar vuestra valentia!
Hoy de daros tan ilustre hazafia

Nombre inmortal con el laurel de Espaia.

En la escena siguiente el dramaturgo ensefa el horror de
la Guerra entre la poblacion:

Acomentan [los holandeses] disparando y salgan
algunas mujeres
y otra gente en tropa, con wvestidos y ropas

huyendo por una parte y entrando por otra.
La replica de la Mujer nos informa:

iMiseras de nosotras! ;dénde vamos?
Pues por cualquiera parte que salgamos,

nos espera la muerte en hierro e fuego.

Mas la Bahia, parte invadida, en la escena, debe mos-
trarse en el todo, es decir, el Brasil. Lope de Vega, natu-
ralmente pensando en la Isla o Tierra de Santa Cruz, los
primeros nombres del pais, pone en escena el Brasil, una
figura de dama india, “situacdo” 10.

Siguiendo la accién, observamos que Lope de Vega,
como dramaturgo de la Corte, hace que la dama india,
el Brasil, encargue a la Fama de llevar la noticia de la in-
vasion al Rey Felipe IV. En el dialogo estan el poder y la
imagen del rey:

Fama: Pues yo soy

quien de polo a polo voy:
un circulo sin fin.

Yo soy la que armas vy letras

celebro.
Y el Brasil le contesta: [...]

Por ti, en su mayor edad
el gran Felipe, mi Rey,
de la catélica ley

15 Elliot, 1985, pag. 195.

266
Ye

y evangélica verdad
soberano defensor,

columna y divino Atlante
de la nave militante

contra tanto fiero error.
Vuela Fama, vuela presto
a la Monarquia de Espaia,
del mar que a Etiopia baiia
al margen del polo opuesto;
dile que oprimida estoy
deste fero heresiarca.

La recuperacién de Bahia representd para la peninsu-
la Ibérica la unién de armas, como nos informa el histo-
riador J.H.Elliot:

1 de mayo, dia de San Felipe y Santiago, la fuerza
combinada hispano-portuguesa entré en la ciudad; don
Fradique, a pesar de la dureza de los terminus negocia-
dos para la rendicion, tratd a la guarnicion derrotada
con una cortesfa y moderacion tales que ésta cuando fi-
nalmente volvié a su Holanda, no pudo por menos de

cantar sus alabanzas".

Podemos oir la replica de don Fadrique de Toledo Osorio:

No pienso

admitir yo condiciones

de paz ni de otros conciertos
en hacienda de mi Rey,
porque tanto atrevimiento
me ha enviado a castigar,
que no para usar con ellos
la piedad que no merecen.
Mas porque conozco el pecho
de aquel divino Monarca,
que cuanto es juey severo
sabrd ser padre piadoso
reconociendo su imperio
desde aqui le quiero hablar,
y porque en mi tienda tengo
su retrato, mientras le hablo
pon la rodilla en el suelo.

Nosotros, lectores/espectadores, imaginamos o podemos
ver que:

Descubrese el retrato de S. M. Felipe IV, que
Dios guarde, amen.

Magno Felipe, esta gente
pide perdon de sus yerros:
(quiere decir Vuestra Majestad
que esta vez los perdonemos?
Parece que dije si.

EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACION DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS



La Recuperacion de Bahia. Juan Bautista Maino.

LA RECUPERACION DE BAHIA

Podemos ver el cuadro de Juan Bautista Maino, La
Recuperacion de Bahia, una de las pinturas del Salén de
Reinos, en Madrid, registro de las glorias del monarca
Felipe IV.

En el primer plano sefalamos las tres mujeres, proba-
blemente habitantes de la tierra, en cuyas acciones vemos
la asistencia directa: la primera, vista apenas de medio
cuerpo y perfil, limpia las heridas de un soldado. La se-
gunda en traje rojo y naranja, muy joven, los pies des-
calzos, con los tres nifios, nos acuerda la Caridad, como
sefiala Elliot. La tercera lleva un bulto de ropas y, junto
con la de la curacion del enfermo, nos ensefian dos de
las obras de misericordia. Opuestas a ésas se muestra en
lo alto de la roca la victoria con su mirada hacia abajo y

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

a la izquierda, atenta a las acciones de las mujeres. Cabe
sefialar que ella, la victoria, no mira hacia el retrato del rey
laureado en su triunfo. En el plano medio, don Fadrique
de Toledo Osorio sefala el tapiz en donde estan represen-
tados el Rey y don Gaspar de Guzman junto con figuras
alegoricas: la Herejia con una cruz rota en las manos y
la boca; la discordia, furia infernal, con serpientes en el
cabello; y la traicion o el engafio, con dos caras, con las
manos invertidas y que ofrece paz para apufalar por la
espalda. Victoria sobre los holandeses, franceses e ingle-
ses. A los pies de don Fadrique un grupo de holandeses a
la izquierda alza las manos como implorando clemencia.

El tema del cuadro es el rey vencedor. El rey Felipe
como soldado, con armadura y la banda de general y el
bastén. A la derecha Minerva, la diosa de la Guerra le
ofrece la palma de la Victoria, ayudada por don Gaspar
de Guzman a colocar sobre su frente la corona de laurel.

207

oS



La escena tiene como fondo el azul del mar, el blan-
co de las fortificaciones a la derecha enmoldura el pai-
saje, el azul oscuro de la montaia en diferencia con el
amarillo del cielo y nubes también oscuras en azul de
la puesta del sol.

Pero, todavia, no es el momento de llegar a la conclu-
sion de lo expuesto. Debemos preguntarnos por qué Cal-
deron de la Barca pone en escena en 1636 la estancia del
poderoso rey Felipe II en Badajoz, mientras aguarda su
entrada en Portugal, como legitimo sucesor del desafor-
tunado rey don Sebastian.

Sabemos que la década de 30 fue un periodo muy difi-
cil para la Corona espafola.

Recuperada la Bahia, don Fadrique de Toledo Osorio
dej6 alli un Tercio de las diez companias de cien hombres,
todos portugueses, el 26 de Julio de 1626.

Como evidenciamos siguieron las constantes amenazas
de los holandeses en el nordeste del Brasil, la noticia de la
pérdida de Recife en 1630 lleg6 a Portugal el 29 de abril.
Para la politica de Madrid el rescate de Pernambuco era
indispensable por la riqueza alli producida. Informa el his-
toriador Pedro Calmon que el gobernador del reino, don
Diego de Castro, rogé al rey Felipe IV que fuera personal-
mente a los preparativos de la armada para la restauracion
de Recife. Mientras se aprestaba la flota, se hacia apela-
cién a los contribuyentes portugueses: “Sem muito ouro ndo
os expulsarian”. Hubo, ademas, grande venta de papeles de
interés, y el rey avocod el monopolio de la sal, excelente
fuente de renta'®. El 11 de mayo del mismo afno 1630 se
expedio la carta regia para que se aprestara la armada bajo
el comando de don Antonio de Oquendo, el “héroe cantd-
brico”, a causa de la pérdida de Recife. El 13 de Julio llegd
¢l a Bahia. Los holandeses habian construido un cinturén
de fortalezas alrededor de la ciudad. El combate entre la
armada del espafol y la de almirante Mateun Thijssen re-
sultd en grande pérdida para los holandeses. Mas al llegar
la noche, los dos comandantes opuestos prefirieron apar-
tarse el uno del otro. Confirma Pedro Calmon que Oquen-
do se dirigio a las Antillas para proteger la “flota de plata”,
Thijssen se preocup6 de la salvacion de sus barcos".

Pero en 1632, Domingos Fernandes de Calabar se unio
alos enemigos holandeses. Como lo define bien el historia-
dor brasilefo, fue ojo de todo lo que ocurrié y ocurria en la
costa noreste del Brasil. Facilité todo a los holandeses: les
fue guia y consejero para que se establecieran en Pernam-

16 Calmon, 1963, pag. 540.

buco. Ademas de Calabar, el jesuita Manuel de Morais,
paulista, ordenado en Bahia, puesto en prision en Recife,
se juntd desavergonzado a los vencedores en la ciudad.

El gobierno en Espaia envia el 17 de enero de 1636
al veterano de Flandres, el general espafiol don Luis de
Rojas y Borjas que, con un destacamento luso-castella-
no de setecientos hombres se dejé atacar por el coronel
Arciszewsky con mil y trescientos soldados.

Podemos afirmar que de 1630 a 1636, los holandes
perdieron siempre, mas la traicion de Calabar les fue pro-
vechosa. En Holanda el 4 de agosto de 1636 se presenta
a la Compania de las Indias Occidentales el conde Juan
Mauricio de Nassau. El 23 de enero de 1637 llegd a Recife.

Creemos que la puesta en escena de El Alcalde de Za-
lamea en 1636 recuerda a los espafioles, en la crisis de
los anos 30, el poder del rey Felipe II, la victoria sobre
Portugal, la extensién del Imperio. Ensefia el poder y la
imagen del rey Felipe II frente al rey Felipe IV, gobernado
por don Gaspar de Gusman.

De ese modo, nuestras reflexiones mostraron que la as-
cendencia portuguesa del rey Felipe II legitimo su derecho
ala corona, como nieto del rey don Manuel, el Aventurado.
En nuestro limitado recorrido en la historia del Brasil, po-
demos observar, primeramente, las ventajas de la anexién
para Portugal, que en aquel momento vivia una crisis eco-
nomica. La union de las dos coronas permitié la defensa
conjunta de las costas del nordeste brasilefio frente a los
corsarios e invasiones francesas, inglesas y holandesas. Nos
fue posible ensefar la riqueza de la costa nordeste de 1580
a 1620. Con la produccién y exportacion del aztcar se
disefaron y se enriquecieron la Bahia de Todos los Santos
y Olinda, en Pernambuco. Calles, plazas donde se exhiben
las iglesias barrocas en suntuosidad, esplendor y devocion.

La lectura de el mejor mozo de Espaiia de Lope de Vega
nos devel6 la estrecha relacion entre el teatro y la his-
toria, pues la conclusion de la Tregua con Holanda en
1609 y su término en 1621 determinaron la ausencia/
presencia de los holandeses en La Bahia de Todos los
Santos. Presencia holandesa que nos llevé a la lectura
de El Brasil restituido, cuyo tema de extrema importan-
cia historica -la pérdida de la produccion y exportaciéon
del aztcar, ademas de la madera “pau brasil”- lo pinta
Juan Bautista Maino, un cuadro de guerra, no de bata-
llas. Ensefa el pintor la misericordia en la curacién de
los enfermos, el vestir, los desnudos, la caridad con los
nifos, la sumision de los vencidos, y la gloria del joven
Felipe 1V, juez severo, padre piadoso para los vencidos.

7" Idem, ibidem. pp. 540-543. En esas paginas el historiador Pedro Calmon se refiere a la Debilidad Espafiola y al avance de los holandeses para la

ocupacion de Recife, en 1636.

268

Ye

EL BRASIL DE LOS FELIPES Y LA RECUPERACION DE LA BAHIA DE TODOS LOS SANTOS



Y, finalmente, en nuestra lectura interdisciplinaria en-
sefilamos la estrecha relacion entre las obras de teatro de
tema historico, discurso de glorias y poder, imagines de
los reyes, pasado/presente, como el mejor mozo de Esparia
y el Brasil restituido. Recuperacion de la memoria reciente,
el Alcalde de Zalamea, espejo de la gloria del rey Felipe 11
con la anexion de Portugal en 1580, frente a la crisis de la
década de 1630 reflejada en la obra calderoniana de 1636.

Enseflamos la imagen de los reyes hispanicos y su
poder en el Brasil espaiol. El poderoso rey Felipe 11, el
padre amable y de sencillez en el vestir. Es vigilante en
relacion a la aproximacién de extranjeros en las costas del
Brasil. El rey Felipe III, como su padre, se preocupa de la
presencia de extranjeros y los mantiene alejados. El joven
Felipe IV, el rey magndnimo que perdona a los holande-
ses, pues la imagen del rey es el rey, en la obra de Lope
de Vega. La crisis de los afios 30 necesita mucho dinero
para apartar a los holandeses que ocupan Recife en 1636,
afio en el cual Calderon de la Barca escribe El alcalde de
Zalamea, recordatorio de un pasado reciente del poder y
de las glorias de Felipe II, abuelo del rey.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

BIBLIOGRAFIA

Bouza, F., Portugal no tempo dos Filipes.Politica, Cultura,Representacées
(1580-1668), trad. BARRETO, Angela e CARDIM, Pedro, Lis-
boa, Edicoes Cosmos, 2000.

Calderon de la Barca, P. El Alcalde de Zalamea, T. I, Madrid, Aguilar,
1969, pp. 525-570.

Calmon, Pedro, Histéria do Brasil, Volume II, Rio de Janeiro, Livraria
José Olympio editora, 1963.

Elliot, John H., La Espaiia Imperial, 1469-1716, Barcelona, Vicens Vives,
1993.
y Brown, Jonathan, Un Palacio para el Rey.El Buen Retiro y la
corte de Felipe IV, Madrid, alianza Forma,1983.

Lope de Vega, El mejor mozo de Espaia, T. 111, Teatro, II, Madrid, Agui-
lar, 1987, pp.1041-1072.

— El Buasil restituido, edic. Menéndez Pelayo, XVIII, - 17, Madrid,
RAE, s/f.

Mattoso, José, A Escrita da Histéria, Lisboa, Editorial Estampa, 1988.

Portillo Diaz, Luisa Elena del, Prologo, Cartas de Felipe II a sus hijas,
Madrid, Ediciones Lepanto, s/f.

269

QYo



PODERY RESISTENCIAS
EN LAS AUTOBIOGRAFIAS POR MANDATO

MARIA EUGENIA OSORIO! / COLOMBIA

RESUMEN

El origen de las autobiografias por mandato es un feno-
meno dificil de precisar, pero es posible que su preceden-
te, o el esquema mental para la organizacion de la Vida,
se encuentre en una practica extendida en los conventos
denominada ‘cuentas de conciencia’ o ‘relaciones de espi-
ritu’; la cual inducia a las monjas a contar por escrito frag-
mentos de su vida conventual. La Iglesia las declaré como
una forma idénea para que las monjas relataran sus vidas,
puesto que este ejercicio servia como herramienta de re-
flexion, o de examen de conciencia, en el proceso de in-
teriorizacion que exigia el contexto de la Contrarreforma.
De esta forma, las witas, al igual que otros textos escritos
por mandato, hicieron parte de un mecanismo de control
y de unas relaciones de poder en las que el confesado man-
tenia una alteridad ante Dios, la Iglesia y el guia espiritual.
Nos proponemos indagar sobre los 4mbitos del poder ins-
titucional desde dénde se escriben algunas autobiografias
por mandato en la colonia americana, puesto que supone-
mos que dichos textos, si bien obedecen a una autoridad,
también llevan implicito formas de resistencia.

INTRODUCCION

a tradicién de textos escritos por mandato existe

desde la Antigiedad, pero tiene su arraigo en la
cultura occidental cristiana®. En la Edad Media se

los vincula con el topos humilitatis, es decir, un recurso lite-
rario que aparece en ciertas obras, cuyos autores justifican
su creacion por invocaciéon de una orden ajena’. En la li-
teratura espanola existen algunos ejemplos: Cdrcel de amor
[1492] de Diego San Pedro y, mas tardiamente, Lazarillo de
Tormes [1554] (cf. Herpoel 1999: 84). El cristianismo mo-
difica esa concepcién del topico, y la escritura por ruego o
solicitud de otra persona se convierte en acto de obediencia
de un mandato divino (84). Sin embargo, no se ha podido
precisar la vigencia en la utilizacién de este recurso litera-
rio y las verdaderas circunstancias bajo las que se producen
las autobiografias por mandato; pues se sabe de la existen-
cia de mandatarios en la vida de Santa Teresa, pero no se
conoce si los hubo en la del autor anonimo del Lazarillo*.
El origen de las autobiografias por mandato es dificil

de precisar, pero su precedente, o el esquema mental para
la organizacion de la Vida, se encuentra posiblemente

I Universidad de Antioquia (Colombia) Grupo de Estudios Literarios (GEL).

En el Concilio de Letran en 1215 se impone la confesién anual obligatoria (Herpoel 1999: 92-93), y después de entonces empiezan a aparecer, por

toda Europa, manuales y guias sobre como ejecutar este sacramento. Es posible que dicha practica hubiera derivado en la autobiografia espiritual.

En la Edad Media, dado el alto grado de analfabetismo, se reducia a un grupo social selecto y que tenia acceso a la escritura. Las razones por las que

se impulsa tampoco son claras; es posible que tengan que ver con las recomendaciones de los clérigos y como una forma de mantener presentes los

pecados mas relevantes a la hora de la confesion, ya que hasta comienzos del siglo XIII eran frecuentes los intervalos de cinco a diez afios entre las

confesiones.

retorica de la humildad para protegerse contra posibles ataques.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

También es posible, destaca Herpoel (1999: 86), que Santa Teresa fuera consciente de estar cultivando una tradicion existente y que utilizara la

271

Yo



en una practica extendida en los conventos denominada
‘cuentas de conciencia’ o ‘relaciones de espiritu’, la cual
inducia a las monjas a contar por escrito fragmentos de
su vida conventual. Por esta razén, la escritura por man-
dato no solo se formaliza como un fenémeno tipicamente
femenino, sino que la Iglesia la declaré como una forma
idonea para que las mujeres relataran sus vidas. Dicho
ejercicio servia, ademads, para varios propdsitos; en primer
lugar, como una herramienta de reflexion, o de examen
de conciencia, en el proceso de interiorizaciéon que exi-
gia el contexto de la Contrarreforma; en segundo lugar
cumplia una funcién ejemplarizante, de ahi que el clero
incitaba a escribir a las religiosas que por su devocion, obe-
diencia o santidad, podian servir de modelo para el resto
la comunidad. Finalmente obedecia a un mecanismo de
control, mediante el cual el confesor pretendia develar y
juzgar el caricter de las experiencias misticas de aquellas
monjas que eran proclives a tenerlas (Herpoel 1999: 151)°.

Durante los siglos XVI y XVII se produce un auge en
las autobiografias por mandato y su practica se extien-
de a varias comunidades religiosas (Herpoel 1999: 220).
Este aumento coincide con algunos hechos histéricos,
religiosos y cientificos que son interdependientes. Nos
referimos a la ruptura epistemoldgica ocasionada por la
revolucién copernicana y a la emergencia de la concien-
cia historica, la cual ademas implica el cambio de para-
digma filosofico y religioso, que se manifiesta en la Re-
forma pero también en la Contrarreforma:

Aquellos que experimentaron y resistieron al control
ideoldgico fueron castigados. Los humanistas cristianos
de Alcala, los erasmianos y los alumbrados, habiendo
prosperado bajo la mirada fija comprensiva de Carlos
V y el cardenal Cisneros cayeron en la persecuciéon en
1530. Hacia el final del siglo, el discurso mistico, que
en si mismo es una paradoja en el cual la subjetividad es
afirmada y superada, encontraria una forma institucio-
nal en los ejercicios espirituales del San Ignacio de Loyo-
la [...] El género de wvida espiritual parece seguir un desa-
rrollo paralelo hasta su culminacién, en el cual muchos
ejemplos posteriores dejan de lado la libre experimenta-
cién de Santa Teresa y procuran, en cambio, inscribirse
en formulas mas rigidas y ortodoxas, manteniendo sin
embargo, su base subversiva, aunque a menudo sutil, de-
safios a la fuerza totalizadora de la ideologia de la Con-
trarreforma (McKnight 1997: 22 traduccién nuestra).

En dicho contexto, la aparicion de Libro de la Vida
[1562] de Santa Teresa de Jestis marca un hito en la his-

toria del género de las autobiografias por mandato en
el mundo hispano. A partir de su publicacion, un gran
numero de religiosas sigue los pasos de la fundadora car-
melita, de modo que esta forma de escritura se impone
hasta convertirse en un importante hecho sociocultural:

Al igual que ella, todas escriben bajo el signo de la
santa obediencia. Dan cuenta de una vida llena de te-
mores y esperanzas, dudas y vacilaciones frecuentes, e
informan sobre sus visiones y éxtasis. Incluso insertan
digresiones mas o menos extensas sobre la época que
les toca vivir, y en otros casos describen situaciones
cotidianas junto a acontecimientos de gran importan-

cia historica (Herpoel 1999: 50).

Asi, las autobiografias por mandato conservan una re-
térica en que es reconocible del texto teresiano, sin embar-
go nos interesa detenernos en la relacion que estas monjas
tienen en comun con la escritura, puesto que como muje-
res se les negaba el acceso a la escritura pero, por su con-
dicién de religiosas, se les imponia una de sometimiento
incondicional y justificada por el sacramento de la confe-
sion. En otras palabras, Teresa de Jesus, como cualquier
otra mujer que hubiera optado por tomar la pluma, estaba
sujeta a que alguien le otorgase la palabra, y ese poder, por
la época vy el contexto, sélo podia ser concedido por una
autoridad superior en la Iglesia (Herpoel 1999: 27-38).

Sin embargo, tras las huellas de la imposicion quedan
las de la resistencia, pero ésta no se hace evidente sino que
emerge como lo que Josefina Ludmer llama tretas del débil,
esto es, pequefias estrategias que los sujetos marginales, a
las instancias del poder, utilizan para posicionarse. Como
lo veremos, las narradoras de Vidas escriben como un acto
sumision, pero también dejan en sus textos el eco de una
critica no explicita, que debe ser extraida de los pliegues
del lenguaje, ya que alude al manejo de cuatro tretas discur-
sivas, a saber: retorica de la humildad, los intersticios que
hay entre el silencio y la palabra, la carnavalizacién de la
vida conventual y, finalmente, la simbologia del cuerpo.

TRETA UNO: RETORICA DE LA HUMILDAD

La retérica de la humildad es una estrategia discursiva
recurrente en Vidas y, aunque tradicionalmente se asocia
con la escritura de Santa Teresa, también esta presente en
las autoras de la colonia. Al respecto escribe Usandizaga
(1993: 90): “Teresa sabe que sélo humilldndose constantemente
puede su texto aspirar a parecer aceptable a unos lectores que son

5 diagndstico oscilaba entre explicaciones dispares: o bien se llegaban a la conclusion de que eran producto de la melancolia patoldgica de que era

proclive la debilidad femenina, o bien que eran manifestaciones diabolicas o prueba de la presencia divina (Rodriguez 1999: 191).

272
Yo

PODER Y RESISTENCIA EN LAS AUTOBIOGRAFIAS POR MANDATO



contrarios a que una mujer se atreva a cometer cualquier discu-
sion de cardcter religioso”. Algo asi es lo que nos trasmite en
el siguiente ejemplo, donde la monja de Avila da cuenta
de lo inapropiada que es ella para hablar de los asuntos
del alma: “Habré de aprovecharme de alguna comparacion,
aunque yo las quisiera excusar por ser mujer y escribir simple-
mente lo que me mandan. Mas este lenguaje de espiritu es tan
malo de declarar a los que no saben de letras, como yo, que habré
de buscar algiin modo, y podrd ser las menos veces acierte a que
venga bien la comparacion. Servird de dar recreacién a vuestra
merced de ver tanta torpeza” (88). En otra oportunidad seiia-
la: “Si fuera persona que tuviera autoridad de escribir, de buena
gana me alargara en decir muy por menudo las mercedes que ha
hecho este glorioso Santo a mi y a otras personas: mas por no ha-
cer mds de lo que me mandaron, en muchas cosas seré corta mds
de lo que quisiera, en otras mds larga que era menester” (59).

También Ursula Suarez (Santiago de Chile 1666-
1749) utiliza esta treta con destreza y, como veremos,
no solo se queja de lo incémodo de la imposicion de
la escritura, sino que apunta su dificultad para obede-
cerla: “para que yo cumpla con la obediencia de vuestra pa-
ternidad, y vensa tanta dificultad y resistencia como tiene mi
miseria en referir las cosas que tantos anos han estado en mi
sin quererlas desir, por ser mi confucion tanta y con tan suma
verguensa que me acobarda” (89). Luego utiliza la mayéuti-
ca para interlocutar con el receptor de sus textos y dice:

(Dejo Dios para osiosos estos Evangelios?: aunque las mujeres
no los entendemos, /mienten las Escrituras y los testos?; ;para
qué ponen a las mujeres en aprietos en lo que no sabemos ni
hemos estudiado en ellos, en ves que nos habian de ensefiar en
ello?; ;es bueno, por mi vida, que nos metan en teologia cuando
la puente de 1os gansos no hemos pasado?: desto se reird el dia-
blo, y mds si es él que a mi me ha enganado (135).

La hablante del texto de Josefa de Castillo (Tunja
1671-1742) no solo es reiterativa en la utilizacion de una
retorica de la humildad, sino que, a partir de lo que An-
gela Robledo (2007) llama “las reglas del silencio y de la
sagrada ignorancia”, crea un estilo personal, persuasivo,
que aparentemente no encerraba ninguna amenaza para
quien lo leyera. Asi, la recurrencia de expresiones como:
“mas yo toda mi vida he sido una tela de ignorancias y
culpas” (Castillo I 1968: 249), son frecuentes en el texto.

Ahora bien, el rechazo de estas monjas a presumirse
como sabias o doctas en cuestiones de teologia, asi como
las reiteradas confesiones de ignorancia o de ruindad ha-
bria que leerlas como una réplica a la prepotencia de los

doctos confesores, cuya obligacion era actuar acorde con
la sentencia de la Iglesia y, especificamente, con las nor-
mas impuestas en El Manual de los Inquisidores, donde se
le adjudicaba a los herejes: declararse por completo igno-
rantes y a ponerse a merced del confesor (Valdés sf: 156).

Santa Teresa, Ursula Suérez y Josefa del Castillo toman
entonces la palabra y, a su manera, hablan de asuntos que
no les corresponde, como lo es la teologia. De igual for-
ma, extienden criticas o agravios contra algunos de sus
confesores por no considerarlos suficientemente doctos
para atender sus exigencias espirituales. En el texto de la
primera leemos: “Yo comencéme a confesar con él, que siempre
fui amiga de letras, aunque gran daio hicieron a mi alma confe-
sores medio letrados” (Santa Teresa 1999: 51). Un poco mas
adelante precisa las razones del mal y continua: Lo que
era pecado venial deciame que no era ninguno; lo que era
gravisimo mortal, que era venial (Castillo I 1968: 51). He
aqui un juego de poder en el que, si bien los participan-
tes no estan a un mismo nivel, la protagonista aprovecha
su acto confesional, ante una autoridad eclesidstica, para
denunciar las deficiencias de un sacerdote anterior y au-
sente. Ursula Sudrez escribe: “Yo, en cuanto podia, disimu-
laba ast mis pesares como los ultrajes, y los que eran puiblicos
daba algiin color de disculpa, atribuyendo a yerros mios. Vuestra
paternidad perdone 1los que llevare éste” (Sudrez 1984: 259).

La quejas ante el abuso de poder o, en el caso de San-
ta Teresa, ante los vacios teoldgicos de los confesores son
recurrentes en la autobiografias por mandato, sin em-
bargo, como lo hemos apuntado, éstas son atenuadas
mediante estrategias discursivas que, en algunos casos,
ponen a las protagonistas en una situacion de vulnera-
bilidad, en tanto que es frecuente que se atribuyan a si
mismas los posibles malentendidos o, en otros casos, las
lleve a presentarse como completamente ignorantes de los
efectos que sus palabras pudieran provocar®.

SEGUNDA TRETA. EL SILENCIO QUE HABLA
Y LA PALABRA TRASTOCADA

La escritura como imposicién crea entonces formas de
resistencia que se ubican en el ambito del discurso, por
lo que podemos leer las autobiografias como textos cuyas
fisuras, por un lado, manifiestan el evidente peligro que
corrian las autoras ante la Inquisicion y, por otro, como
obras que impugnan la censura de la misma Inquisicion.
Ursula Sudrez, por su parte, se refiere a esta amenaza y
escribe: Pregtintele a su Majestad Divina: “Seior mio, por

Por otra parte, el oficio de confesor requeria de cualidades que eran dificiles de encontrar reunidas en un solo sacerdote -ya que ademads de exigir-
seles ser doctos en teologia mistica, tenian que estar muy adelantados en los caminos de la perfeccion-.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

273

Yo



qué cuando usas de tus misericordias con las mujeres, anda
la Inquisicion conosiendo de ellas?” (252). Sor Josefa del
Castillo, a su vez, apunta: “Yo habia querido quemar aque-
llos papeles que vuestra paternidad me habia enviado, porque
cuando estuve para morir, temia si los vian las religiosas o los
hallaban; y por otra parte, como leyéndolos me alentaban vy
consolaban, no me determinaba” (122). Ante el peligro de
lo confesado aparece la conciencia de lo que se dice, de
cémo se dice, pero muy especialmente de lo que se calla.

En ese amplio espacio semantico que genera la censura
ylaautocensura, lapalabrayelsilencio tienen la misma fuer-
za y son igualmente polisémicos. De ahi que, como escribe
Beatriz Ferrts (2004: 42), “la vida conventual tematiza una
poética de lo no-dicho, pero también de la imposibilidad
de decir, que invita a pensar su trazado como texto callado,
surcado por pequeios gritos, que enmascaran su presencia
para fracturar sigilosamente el silencio impuesto”. Lo no-
dicho, lo que no se puede decir, se instaura, entonces, en
los espacios o vacios que deja la imposibilidad misma, por
lo que la autocensura entra a formar parte de la practica
consciente de la autobiografia. Veamos algunos ejemplos:

Supliqué mucho al Sedior que no quisiese ya darme mds
mercedes que tuviesen muestras exteriores; porque yo estaba
cansada ya de andar en tanta cuenta y que aquella merced
podia Su Majestad hacérmela sin que se entendiese (Tere-

sa de Jesus 1999: 146).

[...] y en mi ha sido mas que prodigio, que esto en tantos
atos no lo haya dicho; solo de vuestra paternidad lo fio, y le
encargo que mds que yo ha de guardarlo, que si se lo cuen-
to es para que jamds propale a ninguna persona mi secre-
to: mire wuestra paternidad lo que hase (Ursula Sudrez

1984: 196).

Sea sélo tu secreto para tu amado, queriendo tener a El
solo contento, y si le estd patente lo secreto del corazén, no
te turben los juicios humanos, que ya deseards contentar
a otro, cuando no te satisfaces que Dios lo esté (Castillo

[ 1968: 41).

Los ejemplos de autocensura dan pie a un hermetismo
excelso en el que lo dicho y lo no dicho implica la expe-
riencia de las religiosas. Ya se ha escrito bastante sobre
la relaciéon que hay entre el lenguaje religioso-mistico y el
erético. Recordemos que la mistica, al no asumirse como
sujeto consciente de su discurso, podia ser exonerada de
las recriminaciones de sus confesores. Si bien el arrobo
mistico, esto es, el discurso que manaba de éste, era ana-

7

lizado con los ojos de la sospecha, para descubrir en él
los indicios del mal, hubo confesores y biografos que,
como lo demuestra Jean Franco (1993: 43), se encargaron
de cambiar el lenguaje cotidiano, en el que las misticas
hacian sus discursos, por otro convencional, que se co-
rrespondia con el de las hagiografias’. De esta manera, la
autoria de la escritora quedaba en entredicho vy, por tanto,
cualquier posibilidad de que fuera acusada.

TRETA TERCERA:
CARNAVALIZACION DE LA VIDA CONVENTUAL

Teniendo en cuenta lo que hasta aqui hemos dicho,
queda claro que la escritura por mandato no podia su-
perar los efectos de la imposicion misma, es decir, aun-
que las autoras, contrario a lo que se cansan de repetir,
hubieran disfrutado realizando la actividad escritural, no
habrian podido confesarlo. Pues, el reconocimiento de un
goce en dicha actividad podria, en otras palabras, haber
sido entendido como una trasgresion ante la imposicion.
Sin embargo, La Relacién Autobiogrdfica de Ursula Suarez
se presenta como un caso especial o que, por lo menos,
dista en varios sentidos de los relatos de Santa Teresa y
de Josefa del Castillo. Las diferencias atafien al modelo
de santidad que vislumbra la protagonista, que ademas
de no corresponderse plenamente con el de las otras
citadas, se construye de forma carnavalesca.

Pero: ;Coémo opera esta carnavalizacion! De varias
maneras y de forma progresiva a través de la narracion
que recorre la vida de la protagonista. En la construc-
cién del sujeto autobiografico, se narran los sucesos de
la infancia y, segin estos, a edad muy temprana descu-
bre que para evitar castigos no es preciso dejar de hacer
travesuras, sino dejar de contarlas:

Yo estuve atenta a la reprencién, que todas las veses que me
asotaban, en medio del susto atendia a lo que se me desia para
no haserlo mds, y esta ves entendi que no era malo irlos a ver
(los casamientos), sino el haberlo hablado, conforme lo que se
me habia aconsejado que no hablara de eso; y después volvi
como siempre a verlos (Suarez 1984: 108).

Este ejemplo es un indicio de lo que la protagonis-
ta vendria a hacer de forma constante. Pues, a partir de
esta confesidn el texto se desdobla, interactia con el lec-
tor mediante una doble voz que se corresponde con dos
funciones textuales. La primera corresponde a lo dicho,

Jean Franco (1993: 43) menciona a la mejicana Maria de San Joseph [1656-1719]. Asi, los confesores y bidgrafos de las monjas “misticas” eran

editores, revisores y compiladores de los textos cuya autoria no podian reclamar las autoras.

274
Yo

PODER Y RESISTENCIA EN LAS AUTOBIOGRAFIAS POR MANDATO



esto expresa lo que la protagonista piensa y tiene como
funcién complacer a narratario. La otra, mas intima, se
corresponde con lo no dicho y funciona a manera de mo-
nologo interior y registra un sentido opuesto a lo ya dicho.
En la cita abajo lo vemos cuando ya adulta ingresa al con-
vento y marca la disociacion entre decir y pensar:

Las monjas con quien estaba soltaron la risa; yo estuve corri-
da; ellas selebraban la gracia y desian que debia de ser gran
bellaca y resabida; y para haser la prueba de ello me pregun-
taron que me paresia el convento. Yo les respondi que estaba
muy bueno, y menti en esto, que malisimamente me paresio
el convento, y peor la selda en que estaba, porque ni aun

blanqueada estaba [...] (Sudrez 1984: 141).

Pero la manera como la protagonista va construyen-
do el modelo de santidad del que hablamos va mas all4,
en tanto que, en Otros casos, aparece COMO una inversion
de los modelos impuestos. En otras palabras, mientras
Santa Teresa y Sor Francisca Josefa del Castillo insis-
ten en dar cuenta de una vida de arrepentimiento y de
unos procesos religiosos a partir de actos de imitacion a
los santos y martires, la narradora en Relacién Autobiogrd-
fica de Ursula Sudrex cree encontrar su camino de santi-
dad en ser una “vengadora de la mujeres”:

Contaron no se que caso de una mujer que un hombre habia
enganiado, y fueron ensartando las que los hombres habian bur-
lado. Yo atenta a esto les tomé a las hombres aborresimiento
y juntamente deseo de poder vengar a las mujeres en esto, en-
gaiidndolos a ellos, y con ansias deseaba poder ser yo todas las
mujeres para esta vengansa. En conclusién, hise la intencion de
no perder ocasién que no ejecutase engaiar a cuantos pudiese
mi habilidad, y esto con un entero, como si hisiese a Dios en el
estado presente servicio muy bueno: no se pasarian cuatro dias
que no ejecuté mi intento (Sudrez 1984:113).

Como weria vuestra paternidad en los primeros cuadernos,
que todos mis pecados fueron de engaiiar a los hombres por
vengar a las mujeres por las que ellos han burlado, y desde
antes de mudar los dientes empesé a vengar a las muje-
res con grande empeiio (Sudrez 1984: 233).

El proceso de carnavalizacién es progresivo vy, en
cierto sentido, legitimado por un sacerdote del conven-
to al declararla “santa comedianta”. Esta distincion
que, segun dice, la incomoda un poco inicialmente,
sabe aprovecharla de varias maneras. Pues, como come-
dianta, trastoca el mundo del convento y lo hace me-
diante el humor, la risa y, como lo destaca Ferrus (218),
por medio de una superposicion de mascaras:

Dijome mi Sefior y Padre amantisirno: “No he tenido una
santa comedianta, y de todo hay en los palacios; tu has de

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ser la comedianta”; yo le dije: “Padre y Sefior mio, a mds de
tus beneficios y misericordias, te agradesco, que ya que quie-
res haserme santa, no sea santa friona” (Suarez 1984: 230).

Dije esto de la comedianta al padre Vifias y Tomas; Vi-
Aas no dijo nada; Tomas dijo; “?Cémo reina, comedianta
o farsanta?” Yo estuve por esto medio afligida. Dijome
su Majestad soberana: “Si eres tan disparatada que después
de monja quisiste ser casada, y luego beata, y después mala
mujer”. Cuando dije esto a Vifas solto la risa porque ya
sabia de mis casamientos (Sudrez 1984: 231).

Este juego de identidades/mascaras hace parte del
proceso de carnavalizacién que, como hemos visto, pue-
de pensarse desde lo sagrado hasta lo profano: monja,
casada, beata y mala mujer. Asi, el texto de Ursula Sui-
rez revela que la protagonista no solo se hace reconocer
a partir de su diferencia, sino que muestra que, tras la
apariencia de inocente juego, o manejo carnavalesco del
lenguaje, se desvela a si misma como subversora y rebel-
de. De este modo, la narradora sigue creando espacios
donde la propuesta de la inversion de roles se mantiene
como un acto transgresor y llega a pensarse en la posibi-
lidad de ser Dios por media hora. Leamos:

Pero no estoy contenta asi: mas quiero de ti y lo has de ha-
ser por mi; pues, si yo fuera dios, que cosas no hisiera por
vos que me pidieras que yo no te consediera. [Ay!, si yo fue-
ra dios por media hora, esperimentaras si yo con vos era es-
casa: nuevos mundos te fabricara con criaturas capases de
tu amor, y todas con el conosimiento que ahora me has dado
vos para que todas se empleasen en amarte y que ninguna hu-

biera que te ofendiera (Sudrez 1984: 205).

Lo que aparece en la cita, bien podria ser interpretado
como una blasfemia, pero, mds alla de ello, lo interesante
es que alli Dios deja de ser la figura inintercambiable. En
otro ejemplo, la protagonista se toma el atributo de ponerel
mundo al revés y actiia como un pequefio dios, en el senti-
do que traviste a un mulato del convento para llevarlo a que
se entreviste con los endevotados, al locutorio de hombres.

Y era de calidad lo que me divertia en esto, que vestia de mon-
ja al mulato del convento, llevdndolo a los tornos y locutorio
de hombres, que tras mi entrase para que con algunos se en-
devotase; y con tal gracia lo hasia, que me finaba de risa, vy
mds cuando le pedian la manita, y el mulato la sacaba lle-
na de callos; y estaban ellos tan embelesados, que no repara-

ban en lo aspero y crecido (Suarez 1984: 160).

De igual forma, acttia como confesora de las monjas del
convento, lo cual puede ser visto como un acto en el que
se transgreden los papeles confesor/confesado:

275

Yo



[...] porque las de 1os ejercicios me hisieron su confesor; y fue en
esta rasén. Todas querian confesarse; generalmente yo estaba
en un rincén, disponiéndome para mi confecion, y no sé qué
les tent6 a unas tres o cuatro de desirme sus pecados, para que
les dijese la forma de confesarlos. Yo de principio empesé a re-
pugnarlo, disiéndoles si estaban locas que comunicaban quellas
cosas; tanto porfiaron que de una en una fueron contando sus
pecados. Yo estaba con tanta wvergiiensa como si fueta ellas:
tamaia de colorada, que me ardia la cara; vy si les desia que se
fueran, que no fuesen disparatadas, se agraviaban, disiéndome
tenia poca caridad, porque no las queria escuchar, encargdndo-
me la consiencia; dijeles dijeran sus molederas. Igual quede yo
con ellas, que se me hiso cargo de consiencia después que las
despache a ellas’; porque en lo que me contaban les pregunté
la intencién con que obraban; ellas la desian, y en la que reco-
nosia malicia le desia: “Esto fue lo malo, en la intencién fue el
pecado; con estas y estas circunstancias ha de confesarlo: desirlo
claro, y no como a mi me lo ha contado” (Suarez 1984: 188).

Quiza tuvo Ursula la suerte de contar con algunos
confesores que eran indulgentes y que hasta llegaron a
celebrar las libertades que la monja se tomaba. Pero tam-
bién, continuando con el tema de la carnavalizacion, es
notoria la diferencia en cuanto al posicionamiento de la
protagonista frente a Dios. Pues, si bien manifiesta temor,
con frecuencia, a través de sus hablas y didlogos, estable-
ce un intercambio bastante reciproco. De igual forma,
Dios aparece como una figura humanizada, en el senti-
do que es celoso y asi lo vemos en el siguiente ejemplo:

[y]o desde el coro lo estaba mirando, que era hermoso y bisarro.
Y en esto me dijeron: “;Por que no me quieres, y quieres a los
hombres?; ique me falta a mi para que hagas esto conmigo?”;
yo le dije: “Dios mio y Senor mio, /no sabéis que no los quie-
10, que los estoy engaiiando y que wvos solo sois mi dueno y mi
amado?”; dijome: “Si no los quieres, ;cémo sales a verlos y gus-

tas de ellos? (Suarez 1984: 278).

Habria que destacar que a diferencia de lo que encontra-
mos en las protagonistas de las otras biografias, Santa Tere-
say Sor Josefa, no se advierte en el texto de Ursula simbolos
reiterativos de remordimiento o arrepentimiento.

CUARTA TRETA: EL CUERPO COMO EL ORO
Y LA SOMBRA DEL CRISTIANISMO

Después de aludir ciertas formas de resistencia que
se manifiestan como tretas del débil, entendidas como
critica a los comportamientos que implican un cuestio-
namiento a la autoridad, nos queda por exponer otra
que pasa por el cuerpo de las protagonistas y que tiene
que ver con un motivo heredado del cristianismo como

276
Yo

lo es la discrepancia entre el bien y el mal, asi como su
representacion: pureza del alma wversus deseo de la carne
(Paz 1978: 34). Aunque el barroco implicé una disocia-
cién menos radical entre la carne y el espiritu, el cuer
po manifestaba la actividad inferior lo que lo lleva a ser
mostrado como inherente al mundo de abajo, lo terrenal.

En las narraciones de las vidas, encontramos que si
bien el cuerpo de las protagonistas es representado como
escenario de la batalla contra el mal o aquello que lo re-
presenta —el pecado, el sexo y la muerte- también es un
instrumento que exterioriza lo que el alma siente, aunque
esto debia manifestarse como sufrimiento y dolor. Asi, la
agonia corporal y espiritual de las protagonistas, incluyen-
do las variadas e inexplicables enfermedades, las multiples
penitencias, las persecuciones, los ataques del enemigo en
suenios y los desmayos, hacen parte de esta estrategia de
moldear el alma y el cuerpo, hasta hacer de la vida un co-
rrelato de las narraciones de Cristo. Disciplinar el cuerpo,
negarlo o salirse de él se convierte en sinénimo de supera-
cién espiritual y es el deseo recurrente en la protagonista
del texto de Castillo: Asi puede verse en el siguiente pasaje:

El dia de la santa Cruz, leyendo cémo Nuestro Seior ofrecié
Su santisimo cuerpo y sangre, para entrar en su pasion, se
deshacia mi alma en wvivos deseos de que mi cuerpo y alma,

si se puede decir, se consumiese y aniquilase en padecer y

amar a su Divina Majestad [...] (Castillo II 1968: 113).

Pues como llegara la fiesta de la Santa Cruz de septiembre, dié-
me Nuestro Sefior unos grandes deseos de padecer en el cuerpo, y
luego me los cumplié, envidndome una enfermedad muy penosa
y de grandes dolores, que todo el cuerpo estaba llagado, y de los
pies, casi se arrancaban las carnes (Castillo 1 1968: 126).

El cuerpo de las protagonistas, en virtud de la doble
funcién que venimos atribuyendo, aparece como una es-
cenificacion del imitatio Christi y los escritos como las va-
riaciones del tema (Arenal y Schlau 1989: 11). De esta ma-
nera, el cuerpo se distancia y se aproxima a la santidad, en
la medida que es, por un lado, el escenario de la contienda
contra el mal y, por otro, el medio a través del cual se
autoimponian las estrategias para superarlo. Lo primero
exhorta a la oracién y a otros actos de bondad, lo segundo
a los auto-castigos, ayunos o cilicios, cuyo objetivo es pu-
rificarlo para allegarlo a Dios. Asi lo expone el hablante:

Pues yo quisiese poner por obra, con mucho consuelo, la licencia
que V.P. me dio de los cilicios, entendi esto: el cuerpo es aquel
campo que considerd la mujer fuerte y prudente, y lo aprecié y
compré para plantar en él una viia, de la labor de sus manos.
Esta tierra del cuerpo es campo que se le da al alma, para que

ella lo trate como esclavo comprado, sirviéndose de él como sefio-

PODER Y RESISTENCIA EN LAS AUTOBIOGRAFIAS POR MANDATO



ra, y como quien labra su tierra para coger frutos de vida eterna
[...] Considere sus caminos, y no permita a sus sentidos que es-
tén baldios, ni que lleven malas yerbas; pues pueden dar frutos

dignos de penitencia (Castillo IT 1968: 44-45).

Ahora bien, ese proceso purificador, que se ejercia me-
diante el cuerpo y cuyo objetivo era aniquilarlo, encierra
una paradoja que implica una trasgresioén, pues mientras
se lucha por moldearlo, hasta convertirlo en un cuerpo
mistico, esto es, androgino, anoréxico, sin adornos que, a
su vez, es complementado con un lenguaje de la abyeccion,
también se le hace visible. Elizabeth Alvilda (1994), que ha
estudiado el misticismo femenino medieval europeo expli-
ca que las practicas comunes a las santas y misticas —como
la negaciéon a comer, “santa anorexia”, diferentes formas
de auto-castigo e inclusive otros fendmenos aparentemente
mas normales- también tienen como objetivo hacer visible
el cuerpo y esto ya es de por si una trasgresion:

Una clase particular de milagros predomina en las vidas
de las santas, acontecimientos que, por violar el orden
natural de las cosas, son clasificados como milagrosos:
tener visiones, no necesitar alimento, aprender a leer sin
ser ensenado, escaparse de los conventos, dar clases sin
ser letrado. Estos son acontecimientos que son peligro-
sos porque llaman la atencién hacia la mujer, de quien
se suponia invisible para ser virtuosa [...] ellos son, de
hecho transgresiones.

(Alvilda 1994: 165 22 traduccion nuestra).

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

A este respecto, también Borja (2002: 117) destaca que
el autosacrificio, como un acto ejercido sobre el cuerpo
para purgar los pecados, es simbolicamente ambiguo, ya
que comprende una negacion del cuerpo, pero también
trata de “una agonia erdtica”. Finalmente, segtn la histo-
ria lo demuestra, la negacion a ingerir alimentos también
es una practica que ha tenido ciertos matices en la historia
de las mujeres, dado que aparece y se extiende como sim-
bolo de resistencia entre las romanas que querian evadir
su “destino biologico”, en el siglo I (Gomez 2001: 90).

Por tanto, la idea del cuerpo como medio de aproxi-
macién a Cristo y, a su vez, como escenario de tentaciones
es la expresion de una tradicion latente en el cristianis-
mo, en la cual se ha representado el cuerpo como sucio
y defectuoso. Los testimonios de los personajes sobre su
batalla contra las tentaciones, pero también de las ticticas,
estrategias y privaciones que éste utiliza para superarlas
y acceder a Dios. De esta manera, la renuncia terrenal,
asi como el desprecio y la negacién del cuerpo funcio-
nan como medios para aproximarse a Dios.

En conclusion, si bien las autobiografias por mandato
llevan implicito las marcas de la imposicion también re-
gistran formas de resistencia que no son evidentes, pero
emergen bajo la forma de tretas del débil. Hemos visto que
la critica implicita en dichos textos alude a un manejo
discursivo relacionado con cuatro tretas que destacamos
en el analisis: retorica de la humildad, los intersticios que
hay entre el silencio y la palabra, la carnavalizacion de
la vida conventual, asi como a la simbologia del cuerpo.

277

Yo



BIBLIOGRAFIA

Alvilda, Elizabeth, (1994) Body and Soul. Essays on Medieval Women and
Mysticism. Oxford University Press. New York.

Arenal, Electa y Schlau, Stacey, (1989) Untold Sisters. Hispanics Nuns in
Their Own Works. University of New Mexico Press. Albuquerque.

Avila, Teresa de Jesus, (1999) Su vida. Edicomunicacion. Barcelona.

Castillo, Francisca Josefa de, (1968) Obras completas. I Su vida. I Afec-

tos espirituales. Banco de la Republica. Bogot4.

Borja, Jaime, (2002) La construccién del sujeto barroco. Representacio-
nes del cuerpo en la Nueva Granada del siglo XVIIL. Libro en
formato PDF. Facultad de Ciencias Humanas UdeA.

Ferrts, Beatriz, (2004) Discursos cautivos. Convento, vida, escritura. Uni-
versita de Valéncia. Valencia.

Ferrus, Beatriz, (2005) Heredar la palabra: Vida, Escritura y Cuerpo en
América latina (2005). Tesis doctoral de la Facultad de Filo-

logia Hispanica de la Universitd de Valéncia. Formato PDF.

Franco, Jean, (1993) Las conspiradoras. La representacion de la mujer en

México. Fondo de Cultura Econémica. México.

Gomez, Paloma, (2001) “Anorexia nerviosa: una aproximacién femi-
nista” en Piel que habla. Viaje a través de los cuerpos femeninos.

Icaria. Barcelona.

Herpoel, Sonia (1999) A la zaga de Santa Teresa. Autobiografias por
madato. Radopi. Amsterdam.

278

Yo

Ludmer, Josefina, (1980) “Tretas del débil” en La sartén por el mango.
Patricia Gonzalez y Eliana Ortega (eds). Pags. 47-54. Huracin.
Rio Piedras. Puerto Rico.

Mcknight, Kathryn, (1997) The Mystic of Tunja. The Writings of Madre Cas-
tillo 1671-1742. University of Massachusetts Press. Massachuetts.

Paz, Octavio, (1978) Conjunciones y disyunciones. Joaquin Mortiz. México.

Ramon, Armando, (1984)“Estudio Preliminar”. Ussula Sudrez. Rela-

cién Autobiogrdfica. Universidad de Concepcion. Concepcion.

Robledo, Angela, (2007) "Edicién, p rologo y bibliografia” Madre
Josefa de la Concepcion del Castillo Su vida. Ayacucho. Caracas

Rodriguez, Rosa, (1999) Foucault y la genealogia de los sexos. Anthropos.
Madrid.

Sudrez Ursula, (1984) Relacién autobiogrdfica. Universidad de Concep-
cién. Concepcion.

Usandizaga, Ardnzazu, (1993) Amor y Literatura. La bisqueda literaria de
la identidad femenina. Promociones y Publicaciones Universita-
rias. Barcelona.

Valdés, Adriana, (sf) “escritura de monjas durante la Colonia: El caso
de Ursula Suérez en Chile.
En http://memoriachilena.cl/archivos2/pdfs/MC0000076.pdf. Con-
sultado 21 3 de marzo de 1011.

PODER Y RESISTENCIA EN LAS AUTOBIOGRAFIAS POR MANDATO



EL DESVAN, EL SOTANO Y EL TORNO:
VISUALIZACION DEL PODER PATERNO
EN DOS COMEDIAS DEL BARROCO ESPANOL

GRACIELA BALESTRINO / ARGENTINA

aravall en La cultura del Barroco. Andlisis de una

estructura histérica sostiene que la compleja y

conflictiva sociedad espafiola del XVII fue pro-
ducto de tensiones entre cambio y conservadurismo que
se resolvieron con el mantenimiento del orden tradicio-
nal. La monarquia absoluta, “clave de boveda del sistema
social” (Maravall, 1981, p. 71) ejercia un poder autoritario
que afectaba la vida publica y privada del cuerpo social,
con apoyo de la Iglesia y la Inquisicion. En ese ambito
de crisis colectiva el teatro adquirié una preponderancia
como nunca tuvo ni logrard después, impulsada por el
caréacter oral y visual de la cultura vigente.

Ademis de la practica teatral en si misma, ceremonias
religiosas, celebraciones de la realeza y diversiones popu-
lares como el carnaval eran algunas de las diversas mani-
festaciones de la exuberante teatralidad! de la época que,
como dice Orozco Diaz, también se percibia en compor-
tamientos y actitudes individuales de la vida cotidiana?.

Para Maravall el teatro de la época representaba una
estructura monolitica de adhesion al poder de la monar-
quia, pero su postura no fue unidnimemente compartida.

Ruiz Ramén (1979) puso en cuestion la férrea ortodoxia
catdlica y conservadora de Calderon y Wardropper (1983)
planteé una nueva mirada critica sobre la comedia urba-
na’, por lo cual ambos -y tras ellos otros destacados espe-
cialistas- expusieron interpretaciones que mostraban las
fisuras del modelo maravalliano.

Es cierto que numerosas obras teatrales del Barroco
exaltan la realeza y defienden formaciones ideologicas dis-
tintivas como el honor, el orden patriarcal, la homogenei-
dad religiosa y la limpieza de sangre, pero también puede
argumentarse una posicion opuesta en un extenso cuerpo
textual. Esta polifonia ideologica del teatro espainol del
XVII se percibe al captar en palabras de Oleza “el rumor
de las diferencias” (1994, p. 238). Asi como el drama solia
convalidar la ideologia hegemonica, la comedia mostraba
una actitud de resistencia a practicas sociales establecidas
y a una vision del mundo masculina.

A partir de las consideraciones precedentes mostraré
que La dama boba (1613) de Lope de Vega y Por el sétano y
el torno (1623) de Tirso de Molina* configuran un desen-

Maravall (op. cit.) explica la teatralidad de la sociedad espanola del XVII pero para la definicion del concepto remite a Orozco Diaz (1969).
Orozco Diaz demuestra que la teatralizacion de la vida no solo se manifiesta en las fiestas publicas sino también en la vida corriente. El mundo se

transforma en una gran teatro en el que se contemplan unos a otros (1969, pag. 109).

El gran hispanista afirma que la comedia espaiola del XVII es “expresion positiva de la necesidad de cambio, de la necesidad de una sociedad més

abierta, de la necesidad de la entrada de lo femenino en el gobierno masculino de la sociedad. No solo constituye la reclamacion de un cambio,

sino la de una inversion: se pide lo saturnal, el mundo al revés (1983, 247).

Como se desconoce la fecha de escritura de la comedia de Tirso, adoptamos la datacién que establece Pilar Palomo (1997). Las citas de La dama

boba (a partir de aqui, LDB) proceden de la edicién de Rosa Navarro Duran (1994) y las de Por el sétano y el torno (en adelante, PST), de la edicion

digital de Alonso Zamora Vicente (1994), cuyo URL se menciona en Bibliografia. En las citas de esta comedia, se identifica el acto respectivo

porque la numeracion de los versos se inicia en cada acto.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

279

QYo



mascaramiento de la potestad paterna en la vida privada,
que a su vez refracta el poder mondrquico sobre compor-
tamientos sociales en la esfera publica.

La eleccion de estas comedias no es fortuita. Las dos coin-
ciden en tres coordenadas de sentido estrechamente relacio-
nadas entre si: el espacio escénico -el que es perceptible en
escena-, el matrimonio como transaccion comercial y el teatro
de segundo grado incluido dentro de la representacion dramatica
de base que lo contiene. Pero antes de examinar estos ejes en
cada comedia haré una ajustada caracterizacion paralela.

El espacio escénico dominante de LDB y PST es un
ambito doméstico que, considerado conjuntamente po-
sibilita visualizar el disefio casi completo de una casa
burguesa con sala, aposentos, jardin, sdtano e, inclusive,
cocina, escasamente figurada o mencionada en las come-
dias. La casa comunica una visién masculina de la reali-
dad pues la mujer no puede elegir con quién casarse ni
es sostenedora de la economia de su hogar (Cirnigliaro,
2009). LDB y PST también coinciden en la localizacion y
caracterizacion macroespacial. Madrid, corazén del reino
y conglomerado de aspirantes a cargos burocraticos y de
indianos enriquecidos, es centro del engafio generalizado.

También en ambas comedias, el matrimonio concerta-
do como un contrato comercial es el disparador de todas
las situaciones. En LDB el joven indiano Liseo viaja a Ma-
drid para casarse con la cerril Finea, a quien no conoce,
incentivado por la gran dote de su prometida. La comedia
de Tirso plantea al respecto algunas divergencias. Jusepa
debe desposarse con don Gémez, un perulero’ setentén
pero duefio de una inmensa fortuna, por un acuerdo co-
mercial entre aquel y la hermana de la joven desposada.

En cuanto a la tercera coordenada, anticipé que los
dos textos configuran un teatro de segundo grado incluido
dentro de la representacion dramética de base que lo con-
tiene. Esta sobreteatralizacion, que se conoce como teatro
dentro del teatro, se formaliza mediante dos artificios de
larga vigencia en la pintura -la mise en abyme y el trompe
[’oeil o trampantojo- que cobraron una gran difusién en el
teatro Barroco europeo. Por ahora basta decir que la mise
en abyme de LDB vy el trampantojo de PST cumplen una
funcion central en cada comedia®.

Estas coordenadas que atraviesan LDB y PST también
establecen una concomitante red de analogias: la identi-
dad indiana (Balestrino, 2010, p. 87-92), las ciudades de

origen de Liseo y don Gémez, la preeminencia del dinero,

Los indianos ricos procedentes del Peru, recibian el mote de peruleros.

representaciones del imaginario sobre la domesticacion
de Ia mujer devenidas de la circulacion de manuales de
conducta femenina (Cirnigliaro, 2009, p. 60-96) y la pre-
sencia de espacios simbolicos que condensan el universo
dramatico de una y otra comedia.

LA DAMA BOBA: DEL APOSENTO AL DESVAN

Otavio es el atribulado padre de dos hermosas hijas,
a quienes desea casar. Nise, discreta, arrogante y con una
pequena dote, cae con frecuencia en la pedanteria, mien-
tras Finea es boba pero -por decision de un tio tan simple
como ella- duefa de una importante dote con la con la
cual se sustenta la familia. Las dos hermanas se enamoran
de Laurencio, un poeta sin dinero que prefiere a Nise,
pero Octavio ha pactado que Finea se case con un joven
indiano, aunque ambos no se conocen. Liseo en una pa-
rada de su viaje a Madrid se entera de que su futura espo-
sa es “encogida, boba e imperfeta” (v. 127-128) y cuando
la conoce personalmente, decide romper su compromiso
atraido por Nise. Cuando Laurencio decide cortejar a Fi-
nea por su dinero, instaura el conflicto entre las dos her-
manas. El amor transforma a Finea, que aprende a leer,
a escribir y a danzar, convirtiéndose en un portento de
inteligencia y delicadeza. Asi como habia rechazado a su
maestro, cuya ensefianza se basaba en el castigo corporal,
en esta nueva instancia decide actuar como boba, porque
Liseo, cautivado por su nueva personalidad, quiere casarse
con ella. Finea engafna a todos y conduce todas las accio-
nes. Finge obedecer a su padre quien, para protegerla del
asedio de Laurencio le habia ordenado que se quede en el
desvén, pero convierte al lugar més innoble de la casa en
un refugio de amor vy libertad personal.

El precedente relato de las lineas fundamentales de
LDB da pie para introducir el nacleo de la comedia, la
mise en abyme desencadenada por el comico didlogo entre
Finea y su criada Clara sobre la paricion de la gata “la
romana” en el aposento (v. 399- 412), y no en el tejado,
como supone Finea. Ante suceso tan inusitado, Clara con
increible imaginacion narra a su ama los pormenores del
alumbramiento de la gata en un extenso relato parddico
(v. 413-492) que condensa, contrapone y subvierte diver-
sas situaciones que ocurren fuera de la mise en abyme con
una fuerte impronta carnavalizadora y parodica’.

Para el concepto de metateatralidad y sus variantes teatro en el teatro, mise en abyme y trampantojo, véase Balestrino 20092, 2009b, 20104, 2010b y 2011. Cabe

advertir que en LDB solo nos ocuparemos de la mise en abyme, sin referirnos a otras formalizaciones metateatrales de la comedia analizadas por Larson (1991).

Hasta donde conocemos, ningtin estudio critico previo al presente trabajo ha reconocido que dicho relato es una mise en abyme, porque en general lo

pasan por alto, con excepcion de Surtz (1981, 165), para quien el gato -y la constelacién semantica en torno a su figura- anticipa la futura transfor-

macion de Finea, sin identificar el caracter abismante del segmento. Por otra parte, Navarro Duran (op. cit., 20) destaca algunas semejanzas puntuales

(por ejemplo nombres gatunos) con la parodia burlesca “La gatomaquia”, incluida en las Rimas humanas y divinas del Licenciado Tomé de Burguillos. Si

bien no corresponde hacer aqui un cotejo entre ambos textos, esta relacion intertextual refuerza la entidad carnavalesca y festiva del texto especular.

280
Ye

EL DESVAN, EL SOTANO Y EL TORNO



Dillenbach (1991, p. 25) sostiene que la mise en abyme
funciona como una réplica en miniatura del texto mismo,
ejemplificando el funcionamiento del proceso de espe-
cularidad que afecta a todo el texto con la figuracién de
espejos en ciertas pinturas de los siglos XVI y XVII, que
buscaban mostrar lo que esta fuera del campo de vision
del espectador o marcar un contraste con lo directamente
visible, segin fueran convexos ~como en El matrimonio Ar-
nolfini (1434) de Van Eyck- o planos, tal como se aprecia
en Las Meninas (1656) de Velasquez® (Dillenbach, 1991,
p. 819).

El relato de Clara sobre una familia de gatos humani-
zados muestra el reverso de Madrid a la salida del sol, con
los carretones que transitan por la calle Mayor quitando
el romadizo (eufemismo por excremento) de la populosa
urbe:

Fuera de los limites del enclave especular dicho térmi-
no, equivalente a catarro, recupera su sentido recto. Asi,
cuando Laurencio decide dejar de ser pobre corteja a Fi-
nea diciéndole que sus “nocturnos luceros” lo tienen fue-
ra de si. Finea le replica con mordacidad, que por andar
con estrellas estd “arromadizado” (v.764), recomendando-
le que se acueste temprano (v.765-766). Otros equivocos
o dilogias’ del relato de Clara develan la cara oculta de
la pomposa capital, el mundo del trabajo manual y de la
gente comun mientras “las grandes rentas” duermen.

Cuando la gata siente dolores de parto su esposo Hoci-
quimocho alerta a sus parientes, que segiin la narradora
debian ser moriscos porque hablaban en una jerigonza
que no era espafiol ni latin'®. El nacimiento de seis gatos
“tan remendados y lindos” (v. 458) desencadena el jolgo-
rio. Allegados y amigos bajan de los tejados con pomposas
vestimentas y vituallas para el banquete, que concluye con

Clara Salia, por donde suele, una corrida de gansos.
el sol, muy galan y rico, La mise en abyme, carnavalesco espejo de la comedia pro-
con la librea del rey, duce un desopilante desenmascaramiento de discursos
colorado y amarillo; fuertemente arraigados en el imaginario social dominan-
andaban los carretones . . . .
e , te, que se sustentaba en un interminable juego de aparien-
quitdndole el romadizo . . .
. cias. Como es evidente el relato alude en clave cémica a la
que da la noche a Madrid, L . . ;
L . mision de procrear asignada a la mujer casada, parodiando
—aunque no sé quién me dijo bicn L obsesic . linaie v 1
Que era la calle Mayor también la obsesion socia 11por el linaje y la supuesta pure-
El soldado mis antiguo, za racial del indiano Liseo!. Estos sentidos se duplican en
Nunca el mayor de Flandes situaciones fundamentales de la accion dramatica total de
Presentd tantos servicios—; la comedia, que en su inicio contrapone dos regiones con
........................... sus respectivas ciudades emblematicas. Andalucia y Sevilla
dormian las rentas grandes, concentran una multitud de los indianos que emigran a
despertaban los oficios, América o regresan a la patria después de haber buscado,
tocaban los boticarios muchas veces sin éxito, riquezas en las Indias. Pero Ma-
sus almireces a pino drid -sede de la corte y metonimia de Castilla- es para la
cuando la gata de casa . . . . .
) ) _ ideologia dominante resguardo y coraza de los m4s precia-
comenzd, con mil suspiros, . . . - 1
e , dos mitos identitarios de la Espafia barroca: la fe catolica,
a decir: “Ay, ay, ay, ay i o i
) , o la prosapia noble y la limpieza de sangre, asociada al con-
iQue quiero parir marido!” (v. 413-437).
8

La mise en abyme sea literaria, teatral o pictdrica refleja en pequefo el texto completo —o una de sus partes- integrada en el espacio mismo de lo que refleja, impli-
cando una reflexion del autor sobre la obra total. No obstante, conviene aclarar que Dillenbach examina en su reconocido estudio la mise en abyme narrativa.

Por ejemplo, “servicio” refiere tanto al “vaso de noche” o bacin como al “mérito que se hace sirviendo a los reyes en la guerra” (op. cit., 21) y los excrementos que
se arrojan en los carretones se mencionan metafdricamente como aguardiente, porque esta bebida se hace con las heces del vino (Navarro Durén, 1994, 21).

Las dicotomias entre lengua imperial / jerigonza, hablar claro / hablar confuso, que tacitamente descalifican a lenguas o dialectos que pertenecen
a la otredad cultural, se retoma en la escena que describe el primer encuentro entre Liseo y su prometida Finea. Ella lo habia visto pintado en
un naipecito hasta la cintura, por lo cual le comenta a Clara que ahora lo esta viendo con piernas y pies. Liseo, molesto, replica “;Esto es burla o
jerigonzal” (v. 918).

La nobleza y fortuna que afirma poseer Liseo genera dudas en al menos dos situaciones. Asi como no consume el tocino que le ofrece Turin,
argumentando que estd deseoso de llegar a Madrid, las joyas que habia prometido a Nise y los criados que supuestamente las portaban, nunca
aparecen. En la posada de Illescas, los comentarios entre Liseo y su criado también juegan con el equivoco como sucede en la mise en abyme y
producen interpretaciones criticas disimiles, como ocurre con la frase “dos meses de guindas y mentiras”. Para Navarro Duran (op. cit., 5) guindas
refiere literalmente a la fruta de ese nombre, pero Minian de Alfie sugiere que “por los versos que siguen parece licito relacionar la palabra con
el verbo guindar que, entre otros acepciones significa ‘lograr una cosa, cargos principalmente en concurrencia de otros pretendientes’ (Dicc. Aut.).
Guindas significaria busqueda, esfuerzo por obtener dichos cargos”, que parece coherente con la significacion del didlogo en su conjunto. No llama
la atencion, pues, que Navarro Durén (op.cit., XVIII) no destaque la identidad indiana de Liseo en su introduccion a LDB.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 281

QYo



sumo de tocino y jamoén (v. 7-24), como se evidencia en un
dialogo entre Liseo y su criado Turin!'2. Pero la metrépoli
también tiene un perfil negativo, ademas de la suciedad
de sus calles. Para los conservadores y puristas, al estar
“invadida” por quienes peticionan cargos y prebendas. La
imagen de Madrid que modela el relato con impronta es-
catoldgica es una representacion invertida de la grandeza
imperial y una mirada critica a la guerra de Flandes y a la
expansion imperial (v. 420-424).

La primera imagen que tiene Liseo de la corte es una
metaférica a talega que fagocita las piezas mas débiles que
ella misma ha parido (v. 105-108). En forma opuesta Se-
villa y Toledo son baluartes de la heterogeneidad social
como lo sugiere Finea en su etapa de boba al referirse a
su prometido, segiin su optica reversible, como “caballero
indiano, /sevillano o toledano” (v. 858-859).

Toledo, frente a la intolerancia social de Castilla es
asiento de la interculturalidad y de la heterodoxia religio-
sa (Criado de Val, 1969, 77-85). Tampoco es casual que
Otavio anuncie la inminente llegada de Liseo “por la calle
de Toledo” (v. 889-890) y que Finea llame con tal nombre
al desvan donde oculta a Laurencio y que ella convierte en
emblema de la conquista de su libertad personal. Es noto-
rio que Finea circula por los espacios propicios para los ga-
tos domésticos (el desvan y la cocina) y que para justificar
su flagrante transgresion sexual establece una similitud
entre la altura del desvan con respecto a la planta inferior
de la casa, con la elevacion de la ciudad de Toledo:

Finea Padre
si aqueste desvan se nombra
“Toledo”, verdad le dije.
Alto estd, pero no importa;
que mds o estaba el Alcazar
y la Puente de Segovia,
y hubo Juanelos que a ¢l
subieron agua sin sogas (v. 3129-3136).

Como se observa en el fragmento transcrito, Finea com-
para su ingenio para lograr el encuentro amoroso con su
amado, con el de Juanelo Turriano, inventor de los azudes
para elevar el agua del rio Tajo al nivel de la ilustre ciudad.

Pero su padre tiene otro concepto de mujer recogida y
recatada. Asi, pues, no es producto del azar que parir, la

accion nuclear de la mise en abyme, se irradie a lo largo de
la comedia. Acabamos de mencionarla asociada a la ima-
gen topica de Madrid y se reiterara en los dialogos entre
Otavio y su amigo Miseno que glosan el discurso de La
perfecta casada (1583) de Fray Luis de Ledn que se ofrece
como rito de pasaje entre la doncellez y la vida marital
(Cirnigliaro, 2009, p. 75). Segiin opinién de Miseno, la ca-
sada ideal debe parir “cadafio” (v. 222) y Liseo manifiesta
que Finea solo podria parir de ¢l tigres, leones y onzas, alu-
diendo al caracter felino de la prometida que ha decidido
rechazar (v.1016). Solo la lucida Finea es capaz de invertir
la ideologia patriarcal que implican los juicios preceden-
tes. Para Finea parir/fingir son conceptos afines porque la
simulacion es una conducta ancestral en la mujer:

Finea  Cuando estamos en el vientre
de nuestras madres, hacemos
entender a nuestros padres,
para engafar sus deseos,
que somos hijos varones;

y asi verds que, contentos,
acuden a sus antojos

con amores, con requiebros;
y esperando el mayorazgo,
tras tantos regalos hechos,
sale una hembra, que corta

la esperanza del suceso (v. 2499-2510).

Cuando decide transformar el desvdn en un espacio
heterotopico que llama Toledo, metaforicamente se mar-
gina del espacio real de la casa, asumiendo una conducta
disidente de la moral en vigor. Finea y Laurencio comen en
el suelo en blancos manteles (v. 3099, sin cursivas en el tex-
to), quiza para atenuar el erotismo de esta escena. Ante se-
mejante nudo gordiano, Otavio acepta que ellos se casen. El
final con boda pareciera sugerir que Finea vuelve al redil
del orden establecido. Pero la siguiente reflexion de Joan
Oleza, que pareciera referirse especialmente a LDB, esta-
blece otra interpretacion: “todo es posible en la comedia
barroca y el aparatoso gesto de orden de la ultima escena
no abole la totalidad del desorden generado en el enredo,
la declaracién de derechos de libertad e imaginacion en
que se constituye: la tltima palabra, por una vez siquiera,
no tiene la tltima palabra” (1990, p. 220).

En LDB la comida y la vestimenta implican exhibicion de estirpe o pertenencia a un estamento social. El tocino que no llega a comer Liseo se con-

trapone a los manjares sin jamén ni tocino que preparan la familia morisca de Hociquimocho para festejar el nacimiento de las crias, y al “menudo”

que cocinan Finea y Clara (955-960). La apariencia en el vestir dos cimas: en la cancion que bailan las hermanas ante Otavio, Miseno y Liseo y en la

mise en abyme. El constante empleo de la ironia demuele la supuesta prosapia gatuna. La expresion gato romano designaba a felinos con rayas pardas

y negras, pero es indudable que en la comedia el apelativo connota un empaque imperial porque la gata elige el aposento para parir.

282
Ye

EL DESVAN, EL SOTANO Y EL TORNO



POR EL SOTANO Y EL TORNO:
EL ASEDIO A LA CASA/MONASTERIO

El punto nodal de la intriga de PST del fraile merceda-
rio Gabriel Téllez -que firmaba sus comedias con el seudo-
nimo Tirso de Molina- se concentra en la casa madrilefia
que ha comprado y acondicionado el viejo indiano para
proteger la castidad de su prometida Jusepa, una doncella
de quince afios, hasta su regreso de Sevilla, donde espera
un valioso cargamento con las ganancias que obtuvo “del
Nuevo Mundo” (I, v. 750).

Como mencioné en la primera parte del trabajo, Ber-
narda es responsable del virtual enclaustramiento de su
hermana raiz del contrato con el perulero, que no adquie-
re entidad de personaje, porque nunca aparece.

Un atenuante para la desmedida codicia de Bernarda
es haber tenido que asumir responsabilidad parental de
guardar el honor de su hermana y el suyo propio apro-
pidndose de valores y actitudes disciplinarias que revelan
el poder que ejercian los hombres sobre las mujeres. Asi
como el discurso paterno en LDB responde al ideario del
tratado de Fray Luis de Leon, las viudas no quedaban fue-
ra del adoctrinamiento patriarcal, como lo demuestra Ju-
sepa en forma tan notoria con su pregunta retorica “;no
son las viudas mujeres?” (II, v.307).

El Tratado del gobierno de la familia y estado de las viudas
(1597) de Gaspar de Astete determina que la viudez es
un estado intermedio entre la virginidad y el matrimonio,
pero es mis perfecto quedar viuda y no volverse a casar
(Cirnigliaro, 2009, p. 70). En PST se muestra con merida-
na claridad cémo la vestimenta de la viuda, su toca mon-
jil, el largo del manto y la mayor o menor rusticidad de las
prendas obedecen a estrictas normas sociales que recoge
el citado manual.

La supuesta inviolabilidad de la casa se fisura por el in-
sistente asedio de don Fernando -caballero segoviano ena-
morado de Bernarda- y de su amigo, el poeta portugués
don Duarte, cautivado por la belleza de Jusepa. Con la
ayuda del criado Santarén y de la duefa de la posada don-
de ambos se alojan, lindera con la casa-monasterio, ambos
galanes logran quebrar la resistencia de Bernarda y que
Jusepa, transformando su inicial pasividad en rebeldia, se
enamore del portugués. El agujero en el delgado tabique
que separa la cueva o bodega de la posada del sotano de
la casa del septuagenario, habilita el encuentro amoroso
de Jusepa y Duarte. Bernarda descubre el engaiio, pero a
su vez cae en el engafio visual de un trampantojo perfecto.
Finalmente, la renta que le ofrece don Fernando termina
por convencerla y se rinde ante el amor.

Este resumen de los puntos nodales de la intriga posi-
bilita avizorar que el frustrado matrimonio entre el viejo
indiano y Jusepa esta tamizado por la poderosa lente de

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

la satira, como lo sefiald Halkhoree (1989, p. 13), quien
también puntualiza el mensaje del dramaturgo:

Para Tirso el amor y el matrimonio deben basarse
francamente en lo corporal. El celibato es un ideal
solo para monjas verdaderas, que conduce a una ver-
dadera vida espiritual y no tendria lugar en el amor
de un hombre por una mujer; la privacion sexual
fuera de los conventos verdaderos no lo dotaria fal-
samente con el valor espiritual y dignidad que tiene
para el lenguaje de la religion. (op. cit, 13-14, mi tra-
duccion).

Impulsado por su poderio econémico, el indiano dis-
pone un arreglo que atenta contra la esencia del matrimo-
nio que preconizaba la Iglesia, pues sélo podia ofrecer a
su esposa una convivencia célibe. Jusepa en un soliloquio
confiesa su angustia:

Jusepa  ;qué he de hacer con marido
en la ejecucion fallido
y fecundo de palabra”?
No, Jusepa, no es adorno

del mayo el caduco enero (I, v. 255-257).

Desde esta perspectiva, la ausencia definitiva de don
Goémez, y la consecuente imposibilidad de ser personaje
puede interpretarse como metafora de su carencia fisio-
logica pues, como se sabe, la palabra personaje deriva del
latin persona, que significaba la mdscara o papel desempe-
nado por el actor.

La concepcion del matrimonio y la caricaturesca di-
ferencia de edad de los futuros desposados se enlazan
fuertemente con la espacialidad. Madrid, con sus iglesias,
calles y paseos aparece como veridico y vivaz marco urba-
no, necesario para demarcar el afuera de la casa, locus que
concentra la accion dramatica (Pagnota, 2005, p.247).

La vivienda, un “humano monasterio” desde el des-
van al sotano esta equipada para que Bernarda, Jusepa y
Polonia, la criada de origen morisco, no tengan contacto
con el mundo exterior. Don Gémez ha ordenado tapar la
Unica ventana de la casa con una red tan apretada “que
puede cerner lentejas”. El nexo con el afuera es “un tor-
no impertinente/por donde, sin ver la gente, /lo que les
traiga reciba ( I, v.320-323), que traba el acceso a la planta
alta. El criado Santillan, que ha sido sobornado por Fer-
nando va y viene pero no puede traspasar los limites del
torno, por lo cual el microespacio doméstico, “un verda-
dero gineceo” (Pagnota, 2005, p. 248) adquiere extraordi-
naria relevancia.

Es notorio que el titulo de la comedia presenta una
elision espacial que el lector o espectador va construyendo
imaginariamente, que es el ingreso a la casa recluida. El

283

QYo



simbolismo del torno y el campo semantico concomitan-
te que aparece en la comedia (tornico, torneo, me torno,
retorno...) muestra la cerrazén circular de la casa, supues-
tamente perfecta, pero también su inutilidad para evitar el
ingreso de las fantasias del falso tendero gascon o las tocas
de la falsa toquera. La casa/gineceo simboliza la mujer,
como lo demuestra la constelacion simbolica de sentido
claramente sexual que disemina el texto: la caida de Ber-
narda, tras el vuelco del carruaje con destino a Madrid y
el tropiezo de Jusepa en la iglesia, por llevar “tres corchos
de chapin” (I, v. 13); el chapin descapellado de Jusepa,
clave erotica que anticipa su decisién de encontrase con
su amante portugués en la cueva; la lanceta que manipula
Fernando, falso barbero para hacerle una sangria a la viu-
da, el agujero por donde espia los movimientos de la casa
el sobrino del indiano, la cueva casamentera, que la posa-
dera promete ofrecerla para otros encuentros amorosos.
Finalmente, el sotano y el torno son soporte del exi-
mio trampantojo que cierra la comedia. Trampantojo, pa-
labra de significacion equivalente a la francesa trompel’oeil
(“engafar al 0jo”) consistia en la trampa o engafo que
implica hacer ver lo que no es o no existe (Balestrino, 2009 b,
p. 2). Bernarda descubre a Jusepa con Duarte, pero €l le
dice que esa mujer no es su hermana sino la condesa de Fi-
callo. Bernarda esta desestabilizada por el truco, duda de

284

Ye

si misma y llama a Polonia para que corrobore sus dichos.
Polonia responde astutamente y Bernarda se vuelve a su
casa, pero Jusepa por el pasadizo regresa mas velozmente
que Bernarda.

Toda su actuacion es seguida con placer por los “es-
pectadores” que se deleitan ante la nueva Jusepa que, con
aplomo se sienta y tomando la almohadilla se dispone a
bordar. Cuando Bernarda abre la puerta, cree enloquecer,
pero finalmente se rinde ante su propio deseo y le pide a
Santillana que cuando llegue don Goémez, le diga que “el
amor/estas cosas encamina” (I1I, v. 1116-1117).

La admonicion final del dramaturgo en boca de don
Fernando advierte al publico que las malicias que han vis-
to sirven para entretener solamente: “que por El sétano vy
el torno/ Tirso escribe, mas no afirma”, es decir, supuesta-
mente, no convalida el desmontaje del poder patriarcal
que ofrece su comedia.

Para concluir, en dos brillantes y perfectas comedias
del teatro barroco peninsular, el desvan, el sotano y el tor-
no son potentes configuraciones simbélicas que visualizan
y reconstruyen el poder paterno y la potestad masculina
en el espacio doméstico de la conservadora sociedad es-
panola del XVII, transformindose en goznes de una he-
terotopia donde es posible construir una sociedad basada
en el amor, la libertad personal y la autenticidad.

EL DESVAN, EL SOTANO Y EL TORNO



BIBLIOGRAFIA

Balestrino, Graciela, (2009a), “La noche de San Juan de Lope de Vega
o la magia del teatro”, en Gonzilez, Nora, German Prosperi y
Maria del R. Keba (comp.), en El Siglo de Oro espaiiol. Criticas,
reescrituras, debates, Santa Fe, Universidad Nacional del Litoral,

2009, p. 23-133.

—,(2009b), “;Quién vio confusiones tantas? Trampantojo y me-
tateatro en Dar tiempo al tiempo de Calderon de la Barca”, en
Balestrino, Graciela y Marcela Sosa (ed.), Letras del Siglo de Oro,
Salta, EUNSa, en prensa.

—,(2010a), “Visualidad y (meta) teatralizacién del poder en Dar-
lo todo y no dar nada de Calderon”, ponencia presentada en el
IX Congreso Argentino de Hispanistas. El hispanismo ante el
Bicentenario, La Plata, 27-30 de abril, en prensa.

—,(2010b), “Erotismo, honor y honra en El démine Lucas de Lope
de Vega”, en Memoria del V Encuentro Internacional sobre Barroco
“Entre cielos e infiernos”, Fundacion Vision Cultural, p. 351-356.

_,(2011), “Calderon y el metateatro: abismacion, trampantojo y
y apoteosis del comediante en Mojiganga del mundinovo”, Teatro
de palabras, Revista sobre teatro aureo, N° 5, 2011, p. 19-141,
http://www.uqtr.ca/teatro/teapal/TeaPalNumO05.html  [Mo-
nografico sobre metateatralidad].

Cirnigliaro, Sol Noelia, (2009), “Trough the Cellar and From the Win-
dow: Urban Domesticit and Literary Creation in Early Mo-
dern Spain (1583-1663)”, Disertation on submitted in parcial
fulfillment of the requeriments for the degreee of Doctor of
Philosophy in the University of Michigan, pagina consultada el
10 de abril de 2010. Disponible en http://deepblue.lib.umich.
edu/bitstream,/2027.42/63760/1/noeliac_1.pdf

Criado de Val, Manuel, (1969), “La poblacion toledana” en Teoria de
Castilla La Nueva. Madrid, Gredos, p. 77-85.

Dallenbach, Lucien, (1991), El relato especular. Madrid, Visor.

Halkhoree, P.R.K, (1989), Social and literar y satire in the comedies of Tirso
de Molina, en José M. Ruano de la Haza and Henry W. Sulli-

van, Otawa, Doovehouse Editions.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

Larson, Catherine, (1991), “Lope de Vega and Elena Garro: The Do-
ubling of La dama boba”. Hispania 74, 1 (marzo), p. 15-25.

Maravall, Jos¢ Antonio, (1981), La cultura del Barroco. Andlisis de una
estructura histérica, Barcelona, Ariel [1975].

Molina, Tirso de, (1994), Por el sétano y el torno, ed. de Alonso Zamora
Vicente, Madrid, Castalia, ed. digital Biblioteca Virtual M. de
Cervantes, 2002, http://primeravistallibres.com/servlet/Sir-
veObras/08141737511370795332268/index.htm

Pagnota, Josefina, (2005), “Espacio e ingenio en la comedia de capa
y espada de Tirso de Molina”, en Melchora Romanos, Xime-
na Gonzalez y Florencia Calvo (eds), Estudios de teatro espariol y

novohispano, Buenos Aires, Instituto de Filologia y Literaturas

Hispanicas “Dr. Amado Alonso”, p. 243-255.

Ruiz Ramoén, Francisco, (1978), Estudios de teatro espariol cldsico y contem-

pordneo, Madrid, Fundacién Juan March/ Catedra.

Maravall, José¢ Antonio, (1979), Historia del teatro espafiol 1. Desde sus
origenes hasta 1900, 3° ed. ampliada, Madrid, Catedra.

Palomo, Maria del Pilar, (1968), “La creacion dramatica de Tirso de
Molina”, en Pilar Palomo, Comedias escogidas de Tirso de Molina,
edicion anotada de diez comedias, Barcelona, Vergara,http://
www.ucm.es/info/especulo/numero7/palomolhtm;http://
www.ucm.es/ OTROS/especulo/numero8/palomo2.htm.

Surtz, Ronald, (1966), “Daugther of Nigtht, Daugther of Light: The
Imagery of Finea’s Transformation in La dama boba”, Bulletin of
the Comediantes, 13, 2, p. 1-3.

Vega, Lope de, (1994), La dama boba. La moza de cdntaro, edicion, in-
troduccion y notas de Rosa Navarro Duran, Barcelona, RBA

Editores, p. 1-122.

Wardropper, Bruce (1983), “La comedia espafiola”, en Bruce Wardro-
pper, Siglos de Oro. Barroco, vol. 3, Historia y critica de la literatura
espariola, al cuidado de Francisco Rico, Madrid, Critica, 239-
247 [Articulo publicado originalmente en apéndice a Elder
Olson, Teoria de la comedia, Barcelona, Ariel, 1978, p. 183- 242].

285

QYo



PRESENCIA DEL PODER EN LA NOVELA PICARESCA:
EL CASO DE “EL BUSCON"

EDUARDO GODOY / CHILE

os siglos XVI y XVII ven el florecer de tres esti-

los artisticos, de tres maneras de ver el mundo:

Renacimiento, Manierismo y Barroco, profunda-
mente vinculados y separados entre si. La novela pica-
resca se encuentra inserta en esos tres momentos: es el
periodo que va de 1554, la fecha mas probable y acep-
tada hasta hoy del Lazarillo de Tormes, a 1599 y 1604 en
que aparece Guymdn de Alfarache de Mateo Aleman que
significa la culminacién del género. Luego, una larga lis-
ta encontrable en el XVII.

Es este el momento en que se debe situar el tema que
hoy nos convoca. La sociedad espafiola vive afios tremen-
damente conflictivos: las guerras sostenidas en el tiempo,
se ahondan las diferencias entre los distintos estratos so-
ciales, se alteran las diferencias entre amos y criados, lite-
rariamente aparecen el gracioso y el picaro... son algunos
de los hechos que influyen en nuestro tema.

Una afirmacion de José Maria Maravall resulta cla-
ve para entrar en la tematica que hoy nos interesa: “La
época del Barroco vive abrumada por el peso del poder
del dinero. Y, claro estd, bajo sus aspectos mas negativos,
esta situacion se refleja en la picaresca. Creo que ese es
el sentimiento universal que anima, o mds bien amena-
za, desde el fondo de las conciencias...”, establece en un
texto clasico!. El mismo critico cita a Quevedo, quien sos-
tiene que el dinero “...es el nervio y sustancia del reino”?.

Numerosas obras del tiempo denotan la presencia del
dinero en su campo temdtico. Baste solo con mencionar

algunos momentos en que se encuentra presente en el
Quijote. Momentos claves en la novela cervantina, por
mencionar algunos, se encuentran en las recomendacio-
nes que el ventero da en la primera venta a don Quijo-
te (I, cap. IV), las causas del manteo de Sancho (I, cap.
XVII), los reclamos de Sancho por su salario (II, cap. VII)
la cancelacion de los dafos causados en el episodio del
barco encantado (II, cap. XXI y en el retablo de Maese
Pedro (II, cap. XXVI) y, muy en especial, el momento
en que Sancho se enfrenta a su mujer al regresar defini-
tivamente a casa. El dialogo es el siguiente:

“— (Cémo estdis asimarido mio, que me parece que venis a piey des-
peado,ymds traéis semejanza de desgobernado que de gobernador?

“_Calla Teresa, respondié Sancho, que muchas veces donde hay
estancas no hay tocinos, y vdimonos a nuestra casa que alld oirds
maravillas. Dineros traigo, que es lo que importa, ganado por mi
industria, y sin dario de nadie.

“_Traedvosdineromibuenmarido —dijo Teresa—seanganados por
aqui o por alli; que como quieras que los haydis ganado, no habéis
hecho usanza nueva en el mundo” (11, cap, LXXIII).

La novela que he elegido en esta ocasion es El buscén
(1626) de Francisco de Quevedo®. Veremos de qué manera
se manifiesta el poder, tanto en su personaje central como
en las situaciones en que se ve involucrado. En este sentido,

Maravall, José¢ Antonio: La literatura picaresca desde la historia social (Ensayistas n- 265, Serie Mayor, Taurus, 1986, pag. 116).

Citado por Maravall. o.c. pag. 116.

Quevedo, Francisco de : El buscén (Edicion de Domingo Yndurain, Catedra n. 124, Tercera edicion, 1981). Todas las citas refieren a esta edicion.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

287

oS



el texto quevediano es ejemplo de cémo una problematica
del entorno social se refleja en una obra literaria. No quie-
ro decir con esto que esta novela se agote en el mundo so-
cial que representa, pues es, ante todo, un texto de ficcion.

La presencia del poder serd examinada desde dos 4n-
gulos: el poder del dinero y el de la iglesia, manifestada
esta ultima por la Inquisicion. El primero se desglosara
en dos apartados: el linaje —que se vincula directamen-
te con la posesion de bienes materiales- y el cambio de
clase social y el dinero propiamente dicho.

1 ELLINAJE

La caracterizacion de Pablos estd en directa relacion con
elpoderdeldinero. Eseldinero -vinculadoconellinajeocla-
se superior- el que mueve el accionar del héroe quevediano.

Pablos lo establece ya en el primer capitulo en que dis-
cute con sus padres su futuro. Enmarcado en ese ambiente
en el que sostiene su progenitor que “Quien no hurtaen el
mundo no sirve” (p. 84), Pablos fija claramente su meta:
“... siempre tuve pensamientos de caballero desde chiqui-
to...” (p. 84) lo que se mantiene en forma reiterada en el tex-
to. Poreso, resulta clarificador rastrear losmomentos en que
se expresa tal situacion mencionando el término caballero.

En la escuela demuestra en forma practica la mane-
ra que asume para integrarse a un estrato social que es,
precisamente, el de los caballeros: “... Llegdbame... a los
hijos de caballeros y personas importantes...”(p. 89), pero
el medio estudiantil es adverso a sus pretenciones. La
historia de sus padres lo persigue y no lo abandona ja-
mas: “Unos me llamaban don Navaja, otros don Ventosa,
cual decia, por disculpar la envidia, que me queria mal
porque mi madre le habria chupado dos hermanitas pe-
quefas, de noche; otro decia que a mi padre le habian
llevado a su casa para que la limpiase de ratones, por lla-
marle gato. Unos me decian “zape” cuando pasaba y otros
“miz”. Cual decia: Yo le tiré dos berenjenas a su madre
cuando fue obispa” (pp. 89-90), situacion que culmina
al escuchar los términos “... puta y hechicera...” (p. 90)
aplicados a su madre, lo que lo lleva a encararla porque
“... siempre tuve altos pensamientos” (p. 90).

Participé como rey de gallos* en las fiestas de las Cornes-
tolendas, lo que termina en un tremendo fracaso que lo
lleva a abandonar la escuela:

“Viéndome, pues, con una fiesta revuelta, un pueblo escandali-
zado, mi amigo descalabrado, determinéme de no volver mds a la
escuela ni a casa de mis padres, sino de quedarme a servir a don
Diego (...) Escribi a mi casa que ya no habia menester mds ir a

4

con una espada en la mano.

288
Ye

la escuela porque, aunque no sabia bien escribir, para mi inten-
to de ser caballero lo que se requeria era escribir mal...” (p. 96).

Sus intenciones de integrarse al mundo de los caballe-
ros fracasa y comienza a determinar su vida.

Su permanencia en casa del licenciado Cabra, acentua
su condicion de criado dependiente de un hijo de un caba-
llero y marca su relacion con don Diego Coronel, asi como
su estadia en el medio estudiantil de Alcala, donde sufre
algunas de sus peores humillaciones, relacion que termina
con la ruptura y separacion de su joven amo al recibir una
carta de su tio Alonso Ramplon que ejercia como verdugo
en Segovia, profesion vergonzosa para sus pretensiones,
por lo que decide quemar la carta: “... porque perdiéra-
seme acaso, no la leyese alguien, y comencé a disponer
mi partida para Segovia, con el fin de cobrar mi hacien-
da y conocer mis parientes, para huir de ellos” (p. 146).

Lo que Pablos sefiala con las ultimas palabras -el que-
rer separarse para siempre de sus origenes- vuelve a hacer-
se presente y lo acompafiard siempre.

Las circunstancias que rodean el encuentro con su
tio, el verdugo de Segovia, concretan la pretencion sefia-
lada en su doble significacion: la de incorporarse al estra-
to superior y la de apartarse de sus origenes:

“Venia una procesion de desnudos, todos descaperuzados, de-
lante de mi tio, y él, muy haciéndose de pencas, con una en la
mano, tocando un pasacalles priblicas en las costillas de cinco
lavides, sino que llevaban sogas por cuerdas. Yo que estaba no-
tando esto con un hombre a quien habia dicho, preguntando
por él, que era yo un gran caballero, veo a mi buen tio que
echando en mi los ojos —por pasar cerca- arremetié a abra-
zarme. Llamdndome sobrino. Penséme morir de vergiienza; no

volvi a despedirme de aquel con quien estaba” (pp. 176-177).

Como se puede apreciar la relacion son su tio es ver-
gonzosa para Pablos. El ambiente en que se desenvuelve es
el vinculo inevitable con los origenes que quiere olvidar.
Decide abandonar a su tio luego de recibir la herencia,
no sin antes enviarle una carta clarificadora tanto de su
dependencia del pasado como a su querer desvincular-
se de ¢l. He aqui la carta:

“Tras haberme Dios hecho tan seiialadas mercedes como quitar-
me de delante a mi buen padre y tener a mi madre en Toledo,
donde, por lo menos, sé que hard humo, no me faltaba sino
ver hacer en V.M. lo que en otros hace. Yo pretendo ser uno
de mi linaje, que dos es imposible, si no vengo a sus manos, y
trinchdndome, como hace a otros. No pregunte por mi, ni me
nombre, porque no me importa negar la sangre que tenemos.

Sirva al Rey, y adiés” (p. 186).

Juego costumbrista que consistia en que un muchacho debia cortar la cabeza a un gallo colgado de una soga. El muchacho iba a caballo corriendo

PRESENCIA DEL PODER EN LA NOVELA PICARESCA



Abandona Segovia y se dirige a la corte. Se agudiza el
juego apariencia-realidad, se encuentra con don Toribio
que le da a conocer como sobrevivir en la corte. Se asis-
te, luego, a un largo desfile de personajes y situaciones
mediante los cuales Pablos ingresa a la vida buscona me-
diante el aprendizaje que le permite sobrevivir en la corte
mediante el engafio y la simulacién, para luego dirigir-
se hacia Toledo, Sevilla y el Nuevo Mundo.

En la linea central que estamos tratando -su aspira-
cién de integrar la clase de los caballeros- suceden algunas
situaciones que se enmarcan directamente en ella. En este
sentido, Pablos simula ser otro, y ese otro es un caballero.

La primera personalidad que adquiere es la de Alonso
de Cordoba que le permite engaiar a dos damas y apro-
piarse de un rosario engarzado en oro. Confiesa Pablos:
“... para que me tuvieron por hombre de cortes y conoci-
do, no hacia sino quitarme el sombrero a todos los oidores
y caballeros que pasaban, y, sin conocer a ninguno, les ha-
bia cortesia como si los tratara familiarmente...”(p. 212).
La conclusién es clara: “Ellas se cegaron con esto” (p. 212).

Ramiro de Guzman es el segundo nombre que ad-
quiere Pablos, con el que pretende engafiar a la posaderas
y a su hija. Para ello, en complicidad con otros picaros,
planea que pregunten por un caballero con ese nombre:
“... preguntd por don Ramiro, “un hombre de negocio
rico, que hizo agora tres asientos con el Rey” (...) Contéles
otros embustes, quedaronse espantadas, y él les dejo una
cédula de cambio fingida, que trafa a cobrar en mi, de
nueve mil escudos. Dijoles que me lo diesen para que la
aceptase, y fuese” (p. 230).

En la misma oportunidad, Pablos llega a representar
su otra personalidad, la del caballero don Ramiro de Guz
man, para engafar a las dos damas: “... para alimentar
mas el crédito de mi calidad, salime de casa y alquilé una
mula, y arrebozado y mudando la voz, vine a la posada y
pregunté por mi mismo, diciendo si vivia alli su merced
don Ramiro de Guzman, sefor del Valcerrado y Vellorete
(...) le supliqué que le dijese que Diego de Solarzana, su
mayordomo que fue de las depositarias, pasaba a las co-
branzas y le venia a besar las manos” (p. 231).

Elepisodio terminamal, yporunequivoco Pabloses con-
fundido porunladron, caeenlacarcelyabandonalaposada.

Felipe Tristan, “un caballero muy honrado y rico” (p.
242), es el nombre que adopta en su deseo de casarse con
una mujer que posee dinero. Luego de los consabidos
paseos en que finge ser caballero, entra en relacion con
una tia y su sobrina, a las que subyuga con su engafiosa
apariencia, pero el pasado vuelve a hacerse presente en

la persona de su antiguo amo don Diego Coronel que
es primo de las damas a las que cortejaba, el que al en-
frentarse con él, disfrazado, lo relaciona con su criado de
antafo y delinea los rasgos de la historia de su familia:

“... V.M. me perdona, que por Dios que le tenia, hasta que supe
su nombre, por muy diferente de lo que es, que no he visto cosa
tan parecida a un criado que yo tuve en Segovia, que se llamaba
Pablillos, hijo de un barbero de un mismo lugar. Riéronse todos
mucho, y yo me esforcé para que no me desmintiese la color”, y
anadié don Diego cruelmente” —No creerd V.M.: su madre era
hechicera, su padre ladrén y su tio verdugo, y él, el mds ruin hom-

bre y mds mal inclinado que Dios tiene en el mundo” (p. 243).

Ante estas palabras que le trae el recuerdo del pasado,
Pablos reflexiona: “;Qué sentiria yo oyendo decir de mi,
en mi cara, tan afrentosas cosas!. Estaba aunque lo disimu-
laba como en brasas” (p. 243).

Luego de los consabidos paseos para aparentar su li-
naje y su riqueza, don Diego le tiende una trampa, y re-
sulta apaleado por hombres contratados por él, los que
luego de golpearlo lo increpan: “Asi pagan los picaros
embusteros mal nacidos!” (p. 249).

Humillado y sin poder escapar de sus origenes, Pablos
ejerce como mendigo en las calles y se dirige a Toledo,
se hace autor y actor teatral, entra en relaciones con una
mujer sin resultados y toma camino a Sevilla, donde es-
capando de la justicia se refugia en la Iglesia, y junto con
la Gramal decide pasar al Nuevo Mundo “... a ver si, mu-
dando mundo y tierra, mejoraria mi suerte...” (p. 284).

Todo lo sefalado a través de este recorrido en que
se ha registrado el fracaso de la pretensién de Pablos de
integrarse al mundo y clase de los caballeros, esta estric-
tamente vinculado con el poder del dinero.

II EL DINERO’

El dinero es llave que abre todas las puertas, lo que se
concreta, especialmente en el capitulo IV del Libro III que
se centra en la estadia de Pablos en la carcel, luego de ser
delatado por Labruscas, la posadera que encubria a la con-
fradia buscona. El propio Pablos se autodefine como in-
tegrante del mundo de “los caballeros de rapifia” (p. 218).

Alingresar Pablosala carcel ydarse cuentaquesudestino
era el calabozo, consigue ser destinado a la llamada “sala de
los linajes”®. Para ello, soborna a su carcelero ante el que fin-

Esclarecedor respecto al valor del dinero es el capitulo “El dinero en la literatura y especialmente en la picaresca” de J. A. Maravall ) o.c., pp. 118-130).
Domingo Yndurain, en edicion citada, comenta lo sostenido por Domingo Ortiz (Crisis y decadencia en Espaia de las Asturias Barcelona, 1973) en

relacion con las carceles del tiempo en las que existian las salas de los linajes para la gente principal y las otras, de éstas sostiene: “era suma la miseria

en que vivian los presos pobres, aherrojados en oscuras mazmorras, cubiertos de harapos y comidos de piojos. Y lo peor era que sin dinero no

hallaban escribano que se interesase por el pronto despacho de su causa” (pag. 220).

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

289

Yo



ge estar enfermo. Al pasarle el dinero, Pablos acota que “sus
palmas estaban hechas a llevar semejantes datiles” (p. 219).

La ambicion del carcelero, aprovechando algunos dis-
turbios, envié a Pablos al calabozo esperando recibir mas
dinero, lo que efectivamente sucedid. Soborné al carcele-
10, al escribano y al alguacil, este ultimo le solicita dinero
para hacer lo propio con el relator. El escribano dice a
Pablos “... Fiese de mi, y crea que le sacaré a paz y salvo”
(p. 224) y sobre el alcalde: “Ahorre de pesadumbre, que
con ocho reales que dé al alcalde, le aliviara, que esta es
gente que no hace virtud si no es por interés” (p. 225).

El dinero corrompe, entonces, a la justicia.

Bajo la personalidad de don Ramiro de Guzman, Pa-
blos simula ser un gran caballero que posee gran cantidad
de dinero para intentar seducir a la hija de la posadera;
ellas reaccionan interesadamente: “Era de ver como, cre-
yendo que tenia dinero, me decian que todo me estaba
bien. Celebraban mis palabras; no habia tal donaire como
el mio. Yo que las vi tan cebadas, decldrele mi voluntad
a la muchacha, y ella me oyé contentisima, diciéndo-
me mil lisonjas” (p. 230).

Para alimentar la codicia de las dos mujeres, Pablos
inventa otro ardid:

“... una noche, para confirmarlas mds en mi riqueza, cerréme
en mi aposento, que estaba dividido del suyo con sélo un ta-
bique muy delgado, vy, sacando cincuenta escudos, estuve con-
tdndolos en la mesa tantas veces, que oyeron contar seis mil
escudos. Fue esto de verme con tanto dinero de contado, para
ellas, todo lo que yo podia desear, porque dieron en desvelarse
para regalarme y servirme” (p. 230).

111 LA INQUISICION

El gran poder politico y religioso, especialmente, que
ejercié la Inquisicion en los siglos en que tiene vigen-
cia la picaresca, se halla también presente en el itinera-
rio vital de Pablos’.

Son cuatro las situaciones claves en que se hace pre-
sente el maximo tribunal religioso. La divertida anécdo-
ta en que amenaza el ama de casa con acusarla al San-
to Oficio por llamar a sus pollos con un nombre usual
de los Papas (I, VI); las referencias al juicio realizado a
su madre como bruja, hechicera y otras acusaciones; lo
sucedido con el alcalde y su mujer en relacién con sus
antecedentes judaicos (I, IV); la estratagema para salir
de posada aludiendo a una acusacion al Tribunal (IIT, VI).

Respecto al primero, el ama al ser acusada por Pa-
blos “... quedé como muerta” (P. 135) y expresa que

“...me moriré si me veo en la Inquisicion” (p. 135); en
cuanto a la madre, el tio le escribe y sostiene que “De
vuestra madre, aunque estd viva agora, casi os puedo de-
cir lo mismo (... muerta como su padre, pues él, como
verdugo, hizo cumplir la justicia...), porque estd presa en
la Inquisicion de Toledo, porque desenterraba los muer-
tos sin ser murmuradora...” (p. 144); la actitud furiosa y
temerosa del alcalde por la posible acusacion del origen
judio de su mujer, constituye el tercer momento; en cuan-
to al cuarto hecho sefalado, Pablos para no cancelar la
deuda que tiene en una posada, se pone de acuerdo con
otros miembros de la sociedad buscona para que vayan
en su busqueda de parte de la Inquisicion:

“... requirieron a la huéspeda que venian de parte del Santo
Oficio, y que convenia secreto. Templaron todas, por lo que
yo me habia hecho migromdtico con ella. Al sacarme a mi ca-
llaron; pero al ver sacar el hato, pidieron embargo por la deu-
da, y respondieron que eran bienes de la Inquisicién. Con esto
no chisté alma terrena” (p. 235).

Como se puede apreciar en este recorrido por el tran-
sito de Pablos desde Segovia, su lugar de origen, hasta
su breve permanencia en Sevilla para embarcar hacia el
Nuevo Mundo, el poder del dinero y la Inquisicion jue-
gan un rol decisivo.

No quiero terminar esta exposicion sin referirme a
la vinculacion que El Buscén tiene con su entorno vital,
es decir, con el Barroco y para ello voy a recurrir a los
textos de José Antonio Maravall, de imprescindible con-
sulta en este tipo de estudios. Para el estudioso espaiol,
son varios los topicos que estructuran el mundo barro-
co. Son ellos: el mundo como locura, el mundo al revés, el
mundo como plaza, el mundo como mesén, el mundo como tea-
tro, y un aspecto fundamental del ser humano inserto en ese
mundo: el hombre en acecho®.

Elsolo enunciado de los distintos topicos sefalan su pre-
sencia en la estructura tematica de la novela quevediana. La
vidade Pablosse desarrollaen extenso en los lugares mencio-
nados, asi como la actitud mencionada de hombre en ace-
cho, luego de su infancia, es determinante en su accionar:

“... esta imagen de un hombre acechante, en doble actitud de
defensa y ataque, mantenida en todos los momentos de la vida,
que textos literarios y documentos de variado tipo nos muestran
en la época, es reflejo de un estado de espiritu que posee una
raiz comun con ese otro fendmeno de violencia colectiva, consis-

tente en la continua guerra de Estado a Estado, propio también

del siglo XVII” (p. 342).

Recuérdese el titulo de una de las obras claves para entender el Barroco artistico: El Barroco, arte de la Contrarreforma de Wersbach.

8

290
Yo

Véase el capitulo “Imagen de mundo” en Maravall, Jos¢ Antonio: La cultura del Barroco (Ariel, 2002).

PRESENCIA DEL PODER EN LA NOVELA PICARESCA



LA IMAGEN DEL PODER:
LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES
EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GONGORA MARMOLEJO

MIGUEL DONOSO RODRIGUEZ / CHILE

lonso de Géngora Marmolejo es autor de un tex-

to fundacional de la conquista de Chile durante

el siglo XVI: la Historia de todas las cosas que han
acaecido en el Reino de Chile y de los que lo han gobernado.
Gongora debié arribar a Chile en 1549, formando par-
te de los refuerzos que el conquistador Pedro de Valdi-
via trajo al territorio austral en su segundo viaje desde
Lima, y participé en los mas importantes hechos de ar-
mas acaecidos en el sur de Chile desde esa fecha hasta
1575, afo en que termina de redactar su obra. Falleceria
poco después, en enero de 1576. Su crénica posee el mé-
rito de ser fundamentalmente testimonial, es decir, inclu-
ye todo lo visto y oido por el cronista a lo largo de los
mas de 25 aios que sirvié en Chile.

La crénica destaca principalmente por la posicion mas
bien secundaria que adopta el cronista en el texto para re-
latar unos hechos en los que tuvo una importante partici-
pacion, pero de los cuales tiende a desaparecer en el nivel
textual, asi como por la importancia de la veracidad de los
hechos narrados, ya que cumple con el requisito del cronis-
ta de registrar con objetividad hechos que ha visto y vivido,
tal como atestigua en el texto®. Todo lo anterior se apoya en
un estilo del autor poco dado a la falsa erudicion y al abu-
so de recursos retoricos, segiin seilala Medina®.

' Véase Invernizzi, 1990, pag. 21 y Medina, 1878, pig. 12.

Asimismo, es muy digno de notarse como ha sabido
Gongora ser imparcial en medio de acontecimientos en los
cuales tomd una parte activa, pues ni las muchas rencillas
que dividian los 4nimos en su tiempo, ni las odiosidades y
preocupaciones de partidos de soldados, pudieron lograr que
jamas dejase de mostrarse perfectamente desapasionado®.

MOTIVACIONES DE SU ESCRITURA

Nos interesa saber qué fue lo que movié a Gongora
Marmolejo a tomar la pluma. El autor advierte en el Pro-
logo que escribio la obra no solo para la “entretencion”
de Juan de Ovando, Presidente del Real Consejo de In-
dias, y para completar y corregir las lagunas e inexactitu-
des de Ercilla en la primera parte de La Araucana (1569),
sino que -y este es el motivo m4s relevante, que funciona
como eje de los anteriores— para incorporar una denun-
cia del gobernador Melchor Bravo de Saravia, a la cual
agrega una declaracion expresa sobre cémo debiera ser go-
bernado el territorio. Veremos mas adelante que la obra
esta construida no solo sobre la base de la relacion de las
hazafias e infortunios acaecidas durante las gobernacio-

Remito para este tema al estudio preliminar de mi edicién de la cronica de Gongora Marmolejo, pp. 13-14.

Medina, 1878, pag. 19. Diego Barros Arana llega a afirmar que “la famosa Historia verdadera de la Conquista de la Nueva Espaia, de Bernal Diaz del

Castillo, que es la primera entre las cronicas de esta clase que posee la literatura espafiola, no es propiamente superior a la modesta cronica de

Gongora Marmolejo, sino por la grandiosidad de la escena y por el caracter épico, por decirlo asi, de los personajes y de la accion” (II: 212).

* En palabras de Medina, 1878, pag. 17.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

291

Yo



nes comprendidas en el periodo 1541-1575, sino que en
parte importante la estructura de la obra descansa sobre
los retratos fisicos y morales de los diferentes gobernado-
res, con sus vicios y virtudes, todo lo cual sirve al autor
para argumentar esa denuncia final que se concentra en
el segmento dedicado al ultimo periodo gubernativo, el de
Melchor Bravo de Saravia (caps. 62-78). Gongora Marmo-
lejo pretende, a través de esta denuncia, dar cuenta de las
injusticias que se cometieron durante su gobierno (recor-
demos que el autor termina de escribir la crénica a fines
de 1575, y Bravo de Saravia fue reemplazado por Quiroga
en enero del mismo afio), injusticias directamente relacio-
nadas con los defectos de dicho gobernador, el cual nos
es presentado como un hombre inepto y nepotista que
no supo conducir los asuntos de guerra y que se carac-
terizd ademas por la concesion arbitraria de mercedes y
privilegios a personas que no los merecian ni necesitaban,
actuando en beneficio propio y en desmedro de aquellos
soldados antiguos -tal seria el caso del propio autor- que
habian servido a la Corona largos aftos en Chile, sin ob-
tener retribucion alguna por sus servicios:

Habia en el reino muchos caballeros hijosdalgo que a Su Ma-
jestad habian servido mucho tiempo, a los cuales [Bravo de
Saravia] no daba ningiin entretenimiento, y ddbalo a los que
tenian feudo del rey en repartimiento de indios; a estos apro-
vechaba, pues en este tiempo dio a Francisco de Lugo, mer-
cader, hombre rico y que al rey jamds habia servido en cosas
de guerra en Chile, un cargo de protetor de los indios con seis-
cientos pesos de salario; y a un hombre otro que le ayudase
le dio docientos; y a un otro que defendiese las causas de los
indios en audiencia publica ciento [...]. Este cargo le pidieron
muchos soldados, y yo, Alonso de Géngora, fui uno dellos, que
desde el tiempo de Valdivia habia servido al rey y ayudado a
descubrir y ganar este reino, y sustentado hasta el dia de esta
fecha, y estaba sin remuneracién de mis trabajos. Saravia no lo
quiso dar a ninguno, por no quitar al mercader que lo tenia;
antes, para ddrselo, lo quité a un soldado antiguo que lo tenia
y que al rey habia servido muy bien y siempre a su costa, lla-

mado Juan Niifiez, natural de Torrejon de Velasco (cap. 78).

Hasta aqui la denuncia concreta. Sin embargo, Gongo-
ra Marmolejo no se limita solo a quejarse; la declaracion
con que cierra la obra aporta ademas una propuesta de

Invernizzi, 1990, pag. 66.

buen gobierno, el cual, dice el autor, se deberia fundar
sobre dos presupuestos ya anunciados, el mas importante
de los cuales es el aprovechamiento de la experiencia de
los soldados viejos, esos que conocen al dedillo el dificil
arte de la guerra en Arauco y saben cudl es la verdadera
naturaleza del indigena; por otra parte, dice Géngora que
debe primar en el buen gobernante un comportamien-
to virtuoso. En resumen, la leccion que nos transmite el
autor es que un buen gobierno debe fundarse tanto en
la virtud moral como en “la experiencia y conocimiento
auténticos de la realidad del reino que deben tener los
gobernantes™. Goéngora hace hincapié¢ en uno de los
talones de Aquiles mas conocidos de la administracion
colonial en América: el envio de funcionarios inapropia-
dos e inexpertos para las necesidades de las colonias, e
incluso la presencia, como en toda administracién, de in-
competentes y ladrones entre ellos.

EL MODELO LITERARIO CLASICO
DE LOS RETRATOS O SEMBLANZAS Y EL TEMA
DEL PODER EN GONGORA MARMOLEJO

En el estudio preliminar de mi edicion de la cronica,
publicada en 2010, pasé revista con detencién al mode-
lo literario clasico de los retratos o semblanzas, conocido
como De wiris illustribus (en homenaje a la obra homénima
de Cornelio Nepote), y a como Géngora se apropia de este
modelo en los retratos o semblanzas de los gobernadores
de Chile que hace en la cronica®. Estos retratos se elaboran
fundamentalmente sobre la base de los vicios y virtudes de
cada personaje, y tienen existencia independiente respecto
del resto del texto, ocupando un lugar preponderante en
la estructura de la obra. Por un lado, resultan notables por
su regularidad (Géngora elabora un retrato para cada go-
bernador), pero sobre todo destacan por el esquema con
que estan compuestos, siempre en torno al eje de vicios y
virtudes, el cual, en tltimo término, le sirve al autor para
explicar el fracaso del buen gobierno en el Reino de Chile.

Con estas semblanzas el autor manifiesta una inten-
cién clara de situar su relato en un contexto historiografi-
co muy definido: el de los héroes historicos, “los hombres
capaces de hacer historia”’. Esto no parece ser fortuito.
Era habitual que los cronistas compararan los hechos de

Véase el estudio preliminar de mi edicion de Gongora Marmolejo, pp. 17 y ss., el que a su vez reproduce el articulo de Donoso y Jaque, 2010.

Gongora recuerda en sus paginas una obra de este género escrita por Pedro Vallés, la Historia del fortissimo y prudentissimo capitdn don Hernando de

Awalos, marqués de Pescara (1557), la cual toma como modelo a dos cronistas castellanos de la segunda mitad del siglo XV, autores de sendos libros

de retratos: Generaciones y semblanzas (1450-55), de Fernan Pérez de Guzman, y el Libro de los Claros varones de Castilla (1486), de Fernando de Pulgar.

Estas dos obras reproducen el modelo clasico grecolatino que llega a Espafia a través del humanismo italiano medieval.

En palabras de Barrio Sanchez, pig. 36.

S

292 LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GONGORA MARMOLE]JO
Yo



la conquista con las hazafias de las novelas de caballerias.
Sin embargo, nuestro autor busca mayoritariamente ejem-
plos histdricos para hacer sus comparaciones: Milciades y
su hijo Cimoén; Julio César, Pompeyo, Octaviano César,
Bartolomé de Albiano... Lo anterior se explica porque a
Gongora le interesaba situar su relacién, como anticipa-
mos, dentro de un contexto historiografico que le propor-
cionara mayor objetividad y veracidad a su relato. Por eso
construye sus pasajes a partir de los libros de historia, no
de ficcion, y seran las hazafnas narradas en ese tipo de li-
bros las que serviran de fuente de inspiracion para algunos
de los protagonistas de la temprana conquista de Chile.

Estos retratos estin constituidos por la acumulacion
de los rasgos fisicos y psicoldgicos mas significativos de
cada una de las figuras abordadas; a ellos se anade su ge-
nealogia y, con cierta frecuencia, algin hecho notable o
significativo de su vida. El esquema es invariable: prime-
ro se da cuenta de los rasgos fisicos del personaje y lue-
go de sus rasgos morales; a estos ultimos siempre se les
otorga mayor preponderancia. La caracterizacién fisica
suele reducirse a una visién general, y, cuando la precisa,
lo hace a través de una serie de rasgos muy reducidos y
casi siempre reiterativos: altura; gordura o delgadez; dis-
posicion del cuerpo y gesto, semblante o rostro, que se
concreta habitualmente en rasgos determinados como la
nariz, los ojos y el color (veremos mas adelante que esta
caracterizacion fisica adquirira importancia a la luz de la
descripcion de los vicios y virtudes del personaje). A la
descripcion fisica le sigue la descripcion moral, la cual,
segun sefiala el cronista del siglo XV Fernan Pérez de Guz
man en su obra poética Diversas virtudes e loores divinos o
Coplas de wicios e virtudes, da cuenta de las “cinco maneras
para conocer al ome”, esto es: 1. Su presencia; 2. Su elo-
cuencia; 3. Su esfuerzo; 4. Sus condiciones y 5. Su seso®.
Agréguese a lo anterior la creencia de que el aspecto fisico
guardaba relacion con el caracter de la persona’. Por ulti-
mo, en Pérez de Guzman el modelo de virtudes esta “en
funcién del codigo caballeresco, el cual se basa en el cul-
tivo de las virtudes esenciales del dogma cristiano: las tres
virtudes teologales (fe, esperanza y caridad) y las cuatro
cardinales (prudencia, justicia, fortaleza y templanza)”'°.

La simple revisién de los pasajes de la cronica en que
se contienen los retratos de los primeros gobernadores de
Chile nos permite apreciar la insistencia con que el autor
se cifie al modelo del De viris illustribus. Sin duda el retrato

Citado por Barrio Sanchez, pag. 31.

mas famoso de todos es el de Pedro de Valdivia, el cual
aparece en el capitulo 14 de la crénica. En ¢l se traza su
semblanza justo después de narrar los tragicos pormeno-
res de la muerte del conquistador a manos de los indios
en la batalla de Tucapel (1553). El autor comienza con su
caracterizacion fisica (era “hombre de buena estatura; de
rostro alegre, la cabeza grande conforme al cuerpo, que
se habia hecho gordo; espaldudo, ancho de pechos...”) y
sigue con la caracterizaciéon moral (“valeroso... de buen
entendimiento... liberal y hacia mercedes graciosamente...
rescebia gran contento en dar lo que tenia... generoso en
todas sus cosas... afable y humano con todos... mas tenia
dos cosas con que escurecia todas estas virtudes: que abo-
rrecia a los hombres nobles y de ordinario estaba aman-
cebado con una mujer espanola, a lo cual fue dado”).
Retomando el esquema tedrico del retrato explicado mas
arriba, podemos apreciar que el cuadro moral de Pedro
de Valdivia se centra primero en sus virtudes: valentia,
fortuna, fortaleza ante la adversidad, buen entendimiento
(equivalente al buen seso apuntado), autoridad y ascendien-
te que tenia sobre los soldados, liberalidad o generosidad,
humanidad y afabilidad. Estas ultimas virtudes se apoyan
también en el buen trato que segiin el cronista el conquis-
tador daba a los indigenas (véase el cap. 4). Varias de estas
virtudes coinciden con las propias del codigo caballeresco,
el cual se basaba, como bien sabemos, en el cultivo de las
virtudes centrales del cristiano. Termina el retrato moral
con los vicios o defectos del personaje: el autor menciona
entre ellos su excesivo afin de ser sefior y mostrar estatus,
el cual ya ha mencionado antes en la crénica, y que ex-
plicaria su inclinacion a vestir, comer y beber bien. Aun-
que estos gustos NO necesariamente constituyen vicios o
faltas, hay datos en el texto que nos permiten concluir
que Valdivia les otorgaba una importancia mayor de la
que les daria un hombre moderado. Estos defectos, mas
bien menores, se ven superados por otros, de tal entidad
seglin el cronista que “oscurecen” todas las virtudes antes
enumeradas: su aborrecimiento a los hombres nobles y su
falta de templanza con las mujeres, con mencién expre-
sa de su amancebamiento con una mujer castellana (Inés
Suarez). De hecho, la alusion a la falta de templanza va a
ser una constante que se repetird en los retratos de otros
gobernadores, como es el caso de Francisco y Pedro de
Villagra. Por lo que podemos apreciar, la imagen de Val-
divia que construye el autor corresponde a la de un buen

“El aspecto fisico guardaba una profunda interrelacion con el caracter de la persona, es obvio que las configuraciones fisicas que nos ofrece Ferndn

Pérez estan condicionadas por sus simpatias o animadversiones hacia cada uno de los personajes que retrata” (Barrio Sanchez, pag. 32). Segiin

veremos mds adelante, lo mismo hace Gongora Marmolejo con algunos de sus retratados (véanse especialmente los casos de Rodrigo de Quiroga

y Melchor Bravo de Saravia).

10 Barrio Sanchez, pag. 32.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

293

Qe



soldado y un buen sefior, que en términos generales ejer-
ci6 bien el poder, segtin testimonia Géngora; en otras pa-
labras, se puede decir que ejercié el poder con autoridad,
aunque parece haber fallado en ser autoridad para todos
los ciudadanos, ya que no se llevaba bien con la nobleza.

En las otras semblanzas se repite el mismo esquema
del retrato clasico: rasgos fisicos seguidos de rasgos mo-
rales. Asi, en el retrato de Francisco de Villagra el autor
comienza con su descripcion fisica: “Era Francisco de Vi-
llagra cuando murioé de edad de cincuenta y seis afios |[...]
de mediana estatura; el rostro redondo, con mucha grave-
dad y autoridad; las barbas entrerrubias; el color del rostro
sanguino” (cap. 42). Con respecto a sus rasgos morales, el
cronista sefiala bien a las claras que el personaje flaqueaba
en la virtud, como se puede apreciar por la buena canti-
dad de defectos suyos que enumera:

Goberné en nombre del rey don Felipe dos afios y medio, con
poca ventura, porque todo se le hacia mal. Era [...] amigo de
andar bien vestido y de comer y beber; enemigo de pobres; fue
bienquisto antes que fuese gobernador y malquisto después que
lo fue. Quejdbanse dél que hacia mds por sus enemigos —a cau-
sa de atraellos a si— que por sus amigos, por cuyo respeto decian
era mejor para enemigo que para amigo. Fue vicioso de mujeres
y mohino en las cosas de guerra mientras que vivié; solo en la
buena muerte que tuvo fue venturoso; era amigo de lo poco que
tenia guardallo: mds se holgaba de rescebir que de dar (cap. 42).

En este retrato de Villagra destacan rasgos morales ne-
gativos, coincidentes con sus rasgos fisicos, tales como la
falta de moderacion en el vestir, su falta de templanza en
el comer y en el beber y en el trato con las mujeres (el cro-
nista dice que “fue vicioso de mujeres”; recordemos que
en su retrato fisico ha afirmado que el color de su rostro
era “sanguino”’, y este tono de piel tradicionalmente se
asocia con el temperamento libidinoso). También desta-
ca su falta de caridad (“enemigo de pobres”) y su avaricia
(“era amigo de lo poco que tenia guardallo: mas se holga-
ba de rescebir que de dar”). Otros rasgos negativos que
apunta el cronista no le son del todo imputables, como
su notable desgracia y desventura en las cosas de guerra
(“mohino en las cosas de guerra mientras que vivio; solo
en la buena muerte que tuvo fue venturoso”). Las pdgi-
nas que relatan sus hechos de guerra, a lo largo de varios
capitulos, muestran justamente la falta de determinacién
y consiguiente desventura con que enfrento los sucesos
bélicos, por lo que de nuevo se muestra una coinciden-
cia entre lo narrado y el retrato confeccionado. Con es-
tos rasgos Francisco de Villagra no podia ser valorado
como un buen gobernante, como bien podemos suponer.

Del muy inexperto gobernador don Garcia Hurtado
de Mendoza destaca, por el contrario, su valentia y de-

terminaciéon en los hechos de guerra, asi como su buen
hablar, su honestidad y sobre todo su templanza:

Era don Garcia cuando vino al gobierno de Chile de veinte
anos. Goberné cuatro afos bien y con buena fortuna; tenia
buena estatura, blanco y las barbas que le salian negras; los
ojos grandes; bien hablado, y se preciaba dello; honesto en su
vivir, porque para la edad que tenia nunca se le sintié flaque-
za en vicio de mujeres; era amigo de wisitar pocas, y no tan

de ordinario que se le echase de ver (cap. 32).

Sin embargo, hay que tener presente que esta positiva
caracterizacion de don Garcia se ve atemperada por lo que
dice en otro lugar de la crénica, donde el cronista critica
su impetu excesivo, el cual lo llevara a insultar y menos-
preciar injustamente a los soldados viejos, granjeandose
la correspondiente enemistad de estos. Su juventud y su
irascible caricter le juegan una mala pasada: le faltan el
consejo y la prudencia, indispensables en todo buen go-
bernante. Géngora Marmolejo quiere dejar en claro, y asi
lo reitera a lo largo de la crénica, que para ser un buen
gobernante, para ejercer bien el poder, hay que contar
con la experiencia de los soldados antiguos. Son varios
los lugares en que el cronista insiste, a través de variadas
anécdotas, en los desastres que se generan por menospre-
ciar la opinién de los soldados antiguos en las cosas de
guerra. Este no es un tema menor, porque la denuncia
se reitera en varios de los textos que describen la guerra
de Arauco en Chile durante el siglo XVII. Es el caso del
Desengaiio y reparo de la Guerra del Reino de Chile (1614), de
Alonso Gonzalez de Najera, y del Cautiverio feliz (1673)
de Francisco Nufez de Pineda y Bascuiian, obras en las
que se insiste en los mismos vicios, que por cierto impi-
den el triunfo de los espafioles en la Guerra de Arauco.

La semblanza de Pedro de Villagra resulta mas balan-
ceada, y ahorra comentarios:

era [...] natural del Colmenar de Arenas, y cuando goberné el
reino de Chile tenia de edad cincuenta afios; bien dispuesto; de
buen rostro, cariaguilerio; alegre de corazén; amigo de hablar;
aficionado a mujeres, por cuya causa fue malquisto; fue amigo de
guardar su hacienda y de la del rey daba nada, aunque después
de un arnio que fue gobernador, viendo que lo murmuraban gene-
ralmente, comenzé a gastar de la hacienda del rey, dando algunos
entretenimientos a soldados. Tuwvo el tiempo que goberné buenos
y malos sucesos en las cosas de guerra y de gobierno (cap. 51).

Un punto de inflexion lo constituye el retrato de Ro-
drigo de Quiroga, sin lugar a dudas la figura que mejor
parada sale de la pluma de Géngora Marmolejo:

Era Rodrigo de Quiroga, cuando tomé el gobierno a su cargo,
de edad de cincuenta atos; natural de Galicia [...]; hombre de

294 LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GONGORA MARMOLE]JO

Qe



buena estatura, moreno de rostro, la barba negra, cariaguile-
fio; nobilisimo de condicién, muy generoso, amigo en estremo
grado de pobres (y ansi Dios le ayudaba en lo que hacia): su
casa era hospital y mesén de todos los que la querian; en sus
haciendas y posesiones se pudo con verdad decir dél lo que de-
cian los griegos de Cimén, aquel valeroso natural de Atenas,
hijo del gran Milciades. Costole tener el gobierno —dos afios,
poco mds, que goberné—, de sus haciendas gastadas y perdi-
das por su ausencia, gran cantidad de pesos de oro. Goberné
bien, con préspera fortuna, sin tenerla adversa, ni salié de la
guerra en todo el tiempo que goberné; antes, si alguna cosa
se hacia que conviniese al bien puiblico, era el primero que
ponia las manos en ella, y ansi, se trataba como un soldado
particular, teniendo mucha cuenta y muy puesto por delante
el gobierno que a su cargo tenia, para que en tiempo alguno
no le fuese reputado ni puesto por cargo haber dado ocasién
alguna a mal suceso. No se le conoscié vicio en ninguna suerte

de cosa, ni lo tuvo: tanto fue amigo de la virtud (cap. 58).

Desde la perspectiva de Gongora Marmolejo (quien no
tiene pelos en la lengua para describir defectos, segin he-
mos visto mds arriba), Quiroga encarna la figura del buen
gobernante, virtuoso por donde se lo mire. En la época
medieval habria sido considerado un verdadero “espejo
de principes”. Sabemos que fue Quiroga quien beneficié a
nuestro autor en diciembre de 1575 con el cargo de “Juez
pesquisador de hechiceros indigenas”. Sin embargo, este
tardio nombramiento no debio influir en la imagen que
el cronista proyecta del conquistador, dado que en las mis-
mas fechas del otorgamiento del cargo el autor ponia pun-
to final a la redaccion del texto. Mejor debemos pensar
que esta valoracion positiva se debio a la buena famayala
estimacion general de que gozaba entre los hombres de la
milicia Rodrigo de Quiroga, quien se habia destacado por
la prudencia y trato justo mostrados especialmente con los
soldados viejos. Destaca también en este mismo retrato
la presencia de una comparacion histdrica para destacar
sus virtudes (“en sus haciendas y posesiones se pudo con
verdad decir dél lo que decian los griegos de Cimon, aquel
valeroso natural de Atenas, hijo del gran Milciades”), algo
tan escaso en la cronica que debe ser visto como un intento
por expresar en grado superlativo la grandeza del retratado.

El ultimo retrato, cerrando ya el texto, lo dedica el au-
tor a la denostada figura del gobernador Melchor Bravo
de Saravia. Tal como se indico mas arriba, Géngora no
se limita tan solo a hacer un retrato fisico y moral del
personaje, sino que efectia una grave denuncia del mal
gobierno, corrupcion y nepotismo que campearon du-
rante su periodo. Y junto con la denuncia no trepida en
mostrar su indignacion: es una de las contadas veces en
que el autor se ubica como protagonista de sus pdginas,
mostrandosenos afectado en su propia identidad, aunque,

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

tal como indica Esteve Barba (p. xxxi), sin llegar por esto
a perder la compostura: “Este cargo (dado por Bravo de
Saravia a una persona sin mérito) le pidieron muchos sol-
dados, y yo, Alonso de Gongora, fui uno dellos...” (cap.
78). Sin perjuicio de la posible fidelidad con que el cronis-
ta pudo intentar describir la fisonomia de Bravo de Sara-
via, la verdad es que su caracterizacion fisica bien puede
leerse como funcional al propdsito de desenmascarar los
vicios y defectos del retratado gobernador:

Eva el dotor Saravia natural de la ciudad de Soria, de edad de
setenta y cinco aos, de mediana estatura, y no en tanta manera
que se echase de ver si no era cuando estaba junto a algunos que
fuesen mds altos que no él; angosto de sienes; los ojos pequerios
y sumidos; la nariz gruesa y roma; el rostro caido sobre la boca;
sumido de pechos, giboso un poco y mal proporcionado, porque
era mds largo de la cinta arriba que de alli abajo; polido y asea-
do en su vestir, amigo de andar limpio y que su casa lo estuviese

(cap. 78).

El retrato de Saravia interesa especialmente porque sus
rasgos fisicosse corresponden, segin ladescripcion que hace
el cronista, con la deficiente catadura moral del retratado:

Era [...] discreto y de buen entendimiento, aunque la mucha
edad que tenia no le daba lugar [a] aprovecharse dél; cudiscio-
5o en gran manera y amigo de rescebir todo lo que le daban;
enemigo en gran manera de dar cosa alguna que tuviese; ene-
migo de pobres, amigo de hombres bajos de condicién —que era
detratado en todo el reino, y aunque él lo entendia y sabia,
no por eso dejaba de darles el mismo lugar que tenian—; ami-
go de hombres ricos, y por algunos dellos hacia sus negocios,
porque de los tales era presuncion rescebia servicios y regalos;
sus cargos de corregidores, y los demds que tenia que proveer
como gobernador, los daba a hombres que estaban sin nesce-
sidad. Presumiase lo hacia por entrar a la parte, pues habia
en el reino muchos caballeros hijosdalgo que a Su Majestad
habian servido mucho tiempo, a los cuales no daba ningin
entretenimiento, y ddbalo a los que tenian feudo del rey en
repartimiento de indios; a estos aprovechaba (cap. 78).

Esta semblanza proporciona el contexto para mani-
festar, de modo mas comprimido y con un caracter mas
fehaciente, la denuncia del mal gobierno de Bravo de
Saravia y la necesidad de una nueva propuesta de buen
gobierno, la cual se debiera sustentar en la virtud de los
gobernadores y en el empleo para los cargos publicos de
hombres capaces, experimentados y probos.

Se puede apreciar que los retratos o semblanzas en
Goéngora Marmolejo no solo reproducen un modelo lite-
rario clasico de larga tradicién y cumplen con la funcion
cronistica de registrar los datos fisicos y morales de los go-
bernadores, sino que permiten establecer una correspon-

295

Qe



dencia entre los datos que contienen y el problema del
buen o mal gobierno en el Reino de Chile. Mientras en
gobernadores como Hurtado de Mendoza y Quiroga los
retratos se corresponden con los sucesos de gobernaciones
bien evaluadas por el autor, en otros, como es el caso de
Francisco de Villagra, el retrato es reflejo de un gobierno
desastroso y desventurado. El retrato de Valdivia, por otra
parte, resulta algo mas ambiguo: coincide con una buena
gobernacién, pero empafiada por algunos vicios morales
del conquistador que el cronista denuncia. El retrato de
Bravo de Saravia, finalmente, destaca no solo por la coin-
cidencia entre los aspectos fisicos y morales negativos que
exhibe: el cronista lo utiliza para denunciar y ejemplificar
el estado caotico y desastroso al que puede llegar un gobier-
no por culpa de los vicios de un mal gobernante. Ademis,
le sirve para proponer las bases de un buen gobierno, don-
de tienen relevancia los verdaderos servidores de la Coro-
na, entre los cuales debieran tener un papel preponderan-
te, segin Gongora Marmolejo, los soldados viejos, esos
que cuentan con la sabiduria y la experiencia necesarias
para ejercitar un buen gobierno, y que por la misma razén
son plenos merecedores de los privilegios y mercedes que
solicitan y que tantas veces injustamente se les deniegan.
Este ultimo retrato de Bravo de Saravia, junto a toda la
relacion de los hechos acaecidos en su gobierno, sirve de
marco en la obra a una nueva dimension ética, donde los
ejes del bien y del mal se proyectan no ya en la relaciéon an-
tagonica entre espafioles e indigenas, sino que al interior
de los propios conquistadores, donde conviven buenos y
malos gobernadores, buenos y malos soldados (cfr. Inver-
nizzi 64). La idea enfatiza algo que se repite y denuncia en

BIBLIOGRAFIA

Barrio Sanchez, J. A., Introduccién a Pérez de Guzman, Fernan, Gene-
raciones y semblanzas, ed. J. A. Barrio Sanchez, Madrid, Catedra,
1998.

Barros Arana, Diego, Historia General de Chile, Santiago, Editorial Uni-
versitaria-Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, 2000,
tomos 1y 2.

Donoso, M. y Jaque, J., “Vicios y virtudes del gobernador: el modelo
literario clasico de los retratos o semblanzas en la Historia de
Goéngora Marmolejo”, Revista Chilena de Literatura, 76 (2010),
pp. 205-221.

Esteve Barba, Francisco, Introduccion a Crénicas del Reino de Chile, Ma-

drid, Atlas, 1960.

S

numerosas cronicas de la época: el enemigo en muchos
casos acabod no siendo el indigena, sino “uno de los nues-
tros”, uno que debia combatirse dentro de las propias filas.

CONCLUSION

En definitiva, los retratos de los gobernadores conte-
nidos en la crénica de Gongora Marmolejo no solo nos
permiten confirmar que en ellos subsiste el modelo cla-
sico del género De wiris illustribus. En realidad constituyen
una verdadera imagen, a modo de epitafio, de la forma
como ejercieron el poder. En funcion de esto, estos go-
bernadores son buenos o malos soldados, buenos o malos
vasallos y en definitiva buenos o malos gobernantes... Lo
mas interesante es que la relacién de los hechos de cada
gobernador tiene una vinculacion precisa con los retratos
respectivos, los cuales se corresponden con ellos tanto en
lo fisico como en lo moral. Asi, existe una complementa-
cién entre ambas dimensiones, ya que la descripcion fisica
y moral de los distintos gobernadores retratados es mayo-
ritariamente coincidente con los sucesos protagonizados
por estos. Gongora forma parte del grupo de los cronistas
que escriben en sus obras sobre la base de lo visto y lo vivi-
do, caracteristica que se mantiene en la parte meramente
cronistica de su texto; sin embargo, esta parte debiera ser
vista como complementaria de su denuncia del mal gobier-
no y del mal ejercicio del poder en el territorio austral, de-
nuncia respecto de la cual los retratos de los gobernadores
resultan funcionales: sus virtudes y vicios se reflejan en su
buen o mal gobierno, en su buen o mal ejercicio del poder.

Goéngora Marmolejo, Alonso de, Historia de todas las cosas que han acae-
cido en el Reino de Chile y de los que lo han gobernado, ed. M. Do-
noso, Pamplona-Madrid-Frankfurt, Universidad de Navarra-
Iberoamericana-Vervuert, 2010.

Invernizzi, Lucia, “Estructura de la Historia de Gongora Marmolejo”,
en Gongora Marmolejo, Alonso de, Historia de todas las cosas
que han acaecido en el Reino de Chile y de los que lo han gobernado,
ed. Alamiro de Avila Martel, Santiago, Ediciones de la Univer-
sidad de Chile, 1990, pp. 21-67.

Medina, Jos¢ Toribio, Historia de la Literatura Colonial de Chile, tomo 2,
Santiago, Imprenta de la Libreria El Mercurio, 1878.

296 LOS RETRATOS Y SEMBLANZAS DE GOBERNADORES EN LA HISTORIA DE ALONSO DE GONGORA MARMOLE]JO
Yo



LENGUAJE Y PUBLICO DEL TELEMACO EN LA ISLA
DE CALIPSO DE BERMUDEZ DE LA TORRE.
LAS TESIS INEDITAS DE JOSE MARIA NAVARRO PASCUAL (1940-2008)

CARLOS ARRIZABALAGA / PERU

| profesor José Maria Navarro Pascual (1940-2008)

dedicé su tesis de bachillerato y su tesis doctoral al

poema épico de Pedro José Bermudez de la Torre
(1661-1746), Telémaco en la isla de Calipso, larguisima versi-
ficacion (540 octavas en 4 cantos) al modo del Amor ena-
morado de Francisco Jacinto Villalpando (Zaragoza, 1655)
y otros textos del XVII que el propio Bermudez menciona
en el prologo. Es decir, al mejor estilo de la épica cortesana
de tema clésico o mitolégico tan al gusto del Barroco, mas
“narrativo” dice Navarro, que propiamente épico.

La pequefia corte virreinal de Lima, reflejo y resplan-
dor de la monarquia hispanica en Sudamérica, se acomo-
daba a su manera a la nueva atmosfera de la dinastia bor-
bonica con un abierto interés por las modas y la cultura
francesas y Bermudez ofrecia al exigente y refinado publi-
co limefio una version muy personal del relato, en parte
novelesco, en parte utdpico y en la mayor parte sapiencial
de Francois Salignac de la Motte Fénelon, arzobispo de
Cambray y gloria de las letras francesas en el transito del
Barroco a la Modernidad, por la via de la Ilustracion'.

También Peralta y Barnuevo acomete por aquel enton-
ces una traduccion de otro afamado escritor francés, en
este caso adaptando al castellano una obra dramatica de
Racine en su Rodoguna’. El flamante virrey marqués de
Castelldosrius llena el palacio de musica y obras de arte

1

Iberia, 1958, pag 341.
2

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

al estilo francés e italiano, y se renueva el interés por la
antigitedad grecolatina y, en particular, por las historias
de contenido mitologico, tan adecuadas a esa nueva men-
talidad que privilegia la consolidaciéon de unos nuevos
ideales basados en la razon, la prudencia y la moderacion.
El Barroco tardio se despide dando indicios claros de un
verdadero cambio de época.

EL ORIGINAL HISTORICO

Francois de Salignac de la Mothe Fénelon (1651-1715)
pertenecia a una familia de ilustrados y diplomaticos con
un titulo de rancio abolengo aunque escasas rentas. Ter-
miné sus estudios de teologia en Paris y dedicé su labor
sacerdotal a la educacion de jovenes conversas al catoli-
cismo, siempre con inteligencia y tacto. A peticion de la
duquesa de Beauvilliers, madre de ocho hijas, redacto su
obra Traité de I’éducation des filles (1687). Fenelon insiste en
que la educacion comience muy pronto y que prepare a
las nifias en todos los deberes de su condicion. La educa-
cion religiosa ha de ser tal que les permita refutar herejias
si fuera necesario. Aconseja un curso de estudios mucho
mas serio de lo que era costumbre. Las nifias deben ser
eruditas sin pedanteria y ser educadas de forma concre-

Aventuras del joven Telémaco, hijo de Ulises: seguidas de las aventuras de Aristonoo. Traduccion prélogo y notas por Ramon Pin de LaTour. Madrid,

Cfr. Irving Leonard, Obras dramdticas de don Pedro de Peralta y un apéndice de poemas inéditos. Santiago, Imrpenta Universitaria, 1937, pp. 18-19.

297

Qe



ta, sensible, agradable y prudente de manera que se les
ayude en sus habilidades naturales. Sus ideas eran nuevas
y modernas, casi atrevidas para su época, porque insistio
en la necesidad de educar para la vida social.

Luis XIV abolio el decreto de Nantes por el que Enri-
que IV habia garantizado la libertad religiosa a los protes-
tantes y Fenelon fue enviado a una parroquia del norte de
Francia para tratar de atraer a los vecinos al catolicismo.
Fenelon llamo positivamente la atencion al propio rey: la
educacion y la formacion religiosa debe basarse en con-
vicciones y no por la imposicion o por la fuerza.

En 1689 fue nombrado preceptor del futuro rey de
Francia, el duque de Borgofa. Los resultados fueron al
parecer maravillosos, y el duque de Borgofia ya no era un
nifio altivo sino que se convirtié en un principe afable,
dulce, moderado, humano, paciente, humilde y aplicado
enteramente a sus deberes.

El afo 1693 fue incorporado a la Academia Francesa, a
la que dedica sus Dialogues sur 1’¢loquence, y al afio siguien-
te es propuesto por el rey para ocupar la vacante la sede
arzobispal de Cambray, una de las mejores de Francia,
indicindole ademas que queria que siguiera instruyendo
al duque de Borgofa. Desavenencias con Bossuet, el otro
gran obispo del momento, en una época marcada por las
desviaciones provocadas por el quietismo y el jansenismo,
una herejia que luego de algunas décadas de olvido volvio
a recrudecer a fines del XVII, le conllevaron entrar en des-
gracia. Luis XIV se molestd ain mas después por la publi-
cacion del Télémaque, en el que veia una critica a su persona
y a su gobierno, y prohibio a Feneldn salir de su obispado.

Fenelon se sometio sin queja ni lamento y se entregd
completamente al servicio de sus fieles. Cambray era una
de las sedes mas importantes del reino. Fenelén dedicod
varios meses al aflo a visitar a su archidiocesis, sin que
le interrumpiera ni siquiera la Guerra de Sucesién Espa-
fola, durante la cual ejércitos opuestos acamparon en su
territorio. Los capitanes de esos ejércitos, llenos de vene-
racion por su Fenelon, le dejaron moverse libremente.

Para su discipulo, el duque de Borgona, compuso diver-
sas obras pedagogicas: las Fables, el Dialogue des morts y, so-
bre todo, Les aventures de Télémaque, que fue impresa sin su
consentimiento en 1699, alcanzando de inmediato un éxi-
to rotundo. La obra se mostraba como una historia heroica
al gusto ilustrado, en un momento de general admiracién

por el mundo clasico y por los viajes de exploracion, y ya
era conocida antes de su primera traduccion al castellano
impresa en Holanda: Aventuras de Telemaco hijo de Ulisses:
traducido del original frances (La Haye: Moetjen, 1713). La
segunda edicion se hizo en Francia: Aventuras de Telemaco:
continuacion del libro IV de la Odyssea de Homero (Paris, 1733).

Fenelon la escribié para que el joven duque aprendie-
se la historia y literatura griegas, pero al mismo tiempo
comprendiera sus deberes como futuro rey. La diosa Mi-
nerva, bajo la apariencia de Mentor es fiel guia de Telé-
maco, hijo de Ulises y Penélope, y se propone infundir
en el alma del joven lector el amor a la virtud, a la gloria
y a la justicia, en un largo periplo a través del Mediterra-
neo, con lecciones que se convirtieron en frases proverbia-
les: “No te afanes en recibir elogios, pero trata de merecerlos.”

En algunos casos se ha querido ver en Fenelén un an-
tecedente de Rosseau, por expresiones criticas a la vani-
dad de los gobernantes: “No olvidéis que los reyes no reinan
para su propia gloria, sino para el bien de su pueblo.” No es
exagerado atribuir a las ideas sobre el poder de Fenelon,
sin embargo, una influencia directa en algunos de los
proceres de las independencias americanas. Sus obras se
hallaban en las bibliotecas de Hipolito Unanue y otros
importantes intelectuales del momento’.

En el Telémaco de Fenelon, la llegada a Itaca es solo
el premio final de un largo aprendizaje. Buena parte del
periplo se convierte en una leccion de geografia politica
para el Delfin y una prolija exposicion de los sistemas de
gobierno de los paises visitados por Telémaco y Méntor:
Egipto encarna el poder absoluto que lo domina todo in-
cluso de modo arbitrario, Tiro es la tirania improvisada
que oprime la libertad que otrora habia dado prosperidad
a Fenicia, Creta la laboriosidad de la vida sencilla y mode-
rada, Chipre desordenado por la desidia de los habitantes
y el desdén del desgobierno. En cada destino las lisonjas o
las adversidades pondrin a prueba el talante del principe.

En todo caso Fenelén defiende siempre el imperio
de la prudencia y el gobierno de la razon para que el
rey asegure el carifio y respeto de sus subditos. Su pro-
grama ilustrado estd plenamente confiado a la razon de
la ley y la religion que el rey debe respetar: “Un poder
absoluto para hacer el bien y las manos atadas para hacer el
mal”. En general se trata de reflexiones juiciosas pero su
cumplimiento resulta no pocas veces utopico.

La influencia las ideas politicas y pedagogicas de Fénelon se ha advertido, por ejemplo, en los argentinos Rosas y Fernandez de Lizardi. Ver José

Emilio Burucud, “Fénelon y el despotismo de Juan Manuel de Rosas: aplicaciones del paradigma indiciario al retrato de Lucia Carranza de Ro-
driguez Orey”, en S. Gayol y M. Madeo (eds.), Formas de historia cultural. Buenos Aires, Prometeo, 2007, pags. 61-69. También Mariela INSUA, La

mujer casada en la Nueva Espafia de la Ilustracion: la obra de José Joaquin Ferndndez de Lizardi. Fundacion Foro Jovellanos, Gijon, 2009, pp. 77-82.

Las aventuras... pag. 59.

298
Ye

LENGUAJE Y PUBLICO DEL TELEMACO EN LA ISLA DE CALIPSO DE BERMUDEZ DE LA TORRE



UN POETA ACADEMICO

Bermudez de la Torre era un sefialado académico li-
meno, seis afos, en dos periodos no consecutivos rector
de San Marcos y jurista consultor de la Inquisicion. De su
padre habia recibido el cargo de Alguacil Mayor de la Real
Audiencia; era contertulio del virrey y marqués Castell-
dos-Rius y muestra preclara del elevado nivel cultural que
se respiraba en Lima en el primer tercio del siglo XVIII,
en fin, otra de las tantas figuras injustamente olvida-
das del espléndido periodo virreinal.

Hombre de leyes y de letras, tenia una de las mejores bi-
bliotecas particulares de su época (a su muerte en 1746 se

Aula magna de la Casona de San Marcos, siglo XVIII. Lima, Peru.

inventariaron 1235 volimenes)’ y escribié romances, oc-
tavas, loas y sonetos y otras composiciones de circunstan-
cias para exequias, celebraciones, recibimiento de virreyes,
etc.® Como era usual, escribié también “aprobaciones” o
“censuras” a distintas obras cientificas de la época, aunque
solo llega a publicar una obra de caracter histérico, aun-
que de atribucion discutida: Triunfos del Santo Oficio Perua-
no’. Tuvo al parecer diez hijos, segin Lohmann Villena®,
de los que sobrevivieron tres a su longevidad. Sus coeté-
neos lo aprecian por su amable e inteligente conversacion
y su humor jocoso’. El Concolorcorvo lo recuerda como
“un sujeto distinguido y criollo” que a los noventa afios le
dio por “vituperar todas las cosas del pais y ensalzar la de

> Cfr. Pablo Macera, “Bibliotecas peruanas del siglo XVIII”, en Trabajos de historia. 1. Lima, INC, 1977, pag. 307. También Irving Leonard, “Los libros
en el inventario de bienes de don Pedro de Peralta Barnuevo”. Boletin Bibliogrdfico de la Universidad Mayor de San Marcos. Ntims. 1-4 (1941), pags. 1-7

pég. 65.
Lima, Imprenta Real, 1737.
8 El arte dramdtico en Lima, Madrid, Estades, 1945, pp. 345-346.

Cfr. Luis Alberto Sanchez, El doctor océano. Estudios sobre don Pedro de Peralta Barnuevo. Lima, Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 1967,

Se burlaba de la capacidad de predecir temblores del almanaque de Peralta Barnuevo diciendo que para hacerle caso se iba a dormir a la torre de

Santo Domingo. Cfr. Irving Leonard, Obras dramdticas de don Pedro de Peralta..., pag. 13.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

299

Yo



la peninsula” (cosa que Navarro Pascual pone en duda),
pero no vivié tanto, y su recuerdo debia ser ya borroso
para entonces'®. Tras la sonrisa la amargura. Riva-Agiiero
percibira ya un matiz melancolico en su pluma, en la que
la expresion reiterada de la crueldad del amor no parece
explicarse solamente merced a un mero tépico poéticoll.

José Navarro Pascual sélo publico un breve libro sobre
la vida de Bermudez de la Torre, en 1973", y un brevisimo
articulo, lleno de expresiones agudas y de ideas hondamen-
te meditadas sobre Bermudez de la Torre y el gongorismo
peruano, donde justifica su estudio, aunque se proponga
mostrar Unicamente la estructura narrativa del poema®.
Hay una bibliografia extensa -argumenta José Navarro-
sobre los escritores virreinales, pero las mas de las veces
se limita a repetir listados de titulos y nombres propios,
y faltan estudios criticos suficientemente rigurosos. El jo-
ven egresado de la Facultad de Letras de la Universidad
Catolica no se arredro y acometio el estudio de uno de
los poemas mas extensos y complejos de la literatura vi-
rreinal, probablemente atraido por el singular tratamiento
de la materia clasica en el ambiente cortesano virreinal.

Pero son posiblemente varios los motivos por los que
el joven Navarro Pascual quiso dar a conocer un autor tan
dificil como desconocido. Recuerda las palabras de Da-
maso Alonso: si los autores de la escuela conceptista son
dificiles para un lector de hoy, los escritores de segunda
o tercera fila lo son mas, porque detras de las figuras re-
toricas no se logra encontrar el brillo de las Soledades de
Gongora'. Su lectura arroja siempre un sentimiento de
decepciéon que demuestra a las claras lo dificil que es ha-
llar, en realidad, el verdadero arte literario.

Navarro Pascual quiere hacer frente, de todos modos,
a la peyorativa imagen que ha legado la tradicion filologi-
ca peruana de sus propios escritores virreinales: aunque
Riva Agliero atemper6 sus calificativos desde sus primeras
obras, fundamentalmente en Cardcter de la literatura del Perii
Independiente (1905) a las mds tardias (sus trabajos sobre
Peralta y Barnuevo, por ejemplo), siempre considerd que
las poesias gongoristas del virreinato eran de poco valor y
casi ninguin interés. La critica peruana sigue considerando
que los poetas limefios eran tan solo un palido reflejo de
los grandes poetas del siglo de oro y tampoco les conce-
den en general el menor crédito a su originalidad o valia.

Catélica del Perii, 4, 1970-1971, pp. 213-239.

Bermiidez de la Torre, escritor virreinal... pag. 16.

300

Yo

“Un poema narrativo de la Colonia: ‘Telémaco en la isla de Calipso”

Imitacién y gongorismo son palabras reiteradas en la
critica y la historia literarias peruanas como denuestos
sin paliativos, aunque en algunas ocasiones se haya rei-
vindicado un espiritu barroco para el Peru. Pero tal jui-
cio es demasiado severo y desconoce desde una vision
en el fondo positivista y moderna las motivaciones e in-
tenciones de los escritores virreinales, de cuya némina
habria que rescatar, por sus méritos, autores como el Lu-
narejo, Espinosa de los Monteros, Peralta, el Conde de
la Granja, Llamosas o como senalara el profesor Nava-
rro, nuestro Bermudez de la Torre®.

LAS TESIS DE JOSE MARIA NAVARRO PASCUAL

Corria el ano de 1964 cuando siendo estudiante de
Letras en la Pontificia Universidad Catolica, José Maria
Navarro revisé por primera vez el Telémaco de Bermudez
de la Torre en su manuscrito que se conserva en la Bi-
blioteca Nacional de Lima, llevado por las noticias de su
amigo y profesor, el doctor Enrique Carrion Ordofiez en
el curso de una investigacion bibliografica sobre la Aca-
demia Palatina del Virrey Marqués de Castell-dos Rius.

El manuscrito habia sido obsequiado por el aboga-
do piurano Vegas Garcia a su amigo Luis Alberto San-
chez, quien edit6 una pequena parte del poema con
una breve introduccién (en la que equivoca la fecha de
su fallecimiento)'®. Al parecer Ricardo Vegas lo habia ad-
quirido de un particular de la provincia serrana de Aya-
baca, en la frontera con el Ecuador. En la actualidad se
conserva en la Biblioteca Nacional de Lima.

Sucesivas lecturas le permitieron descubrir indicios,
cada vez mas promisorios, de estructura, estilo, temas,
fuentes: luego de cinco afios de intenso trabajo no ha-
bia podido terminar la edicion de los cuatro cantos
que componen el poema y presenté dos tesis: una con
la anotacion del primer canto, que le valié el bachille-
rato, y otra con el estudio del lenguaje de Bermudez de
la Torre, que le merecio el grado de doctor.

La tarea fue tiranica, como lo confiesa José Navarro Pas-
cual, “por la vastedad del texto, por la ambigiiedad de su lenguaje,
por la erudicién caleidoscopica vertida en abundantes alusiones y
por tantos otros Scilas y Caribdis que surgian a cada paso”. Pero

Concolorcorvo, Lazarillo de ciegos caminantes, Biblioteca de Cultura Peruana, Parias, Desclée de Brower, 1938, pag. 337.
José de la Riva-Agtiero, Sociedad y literatura limeiias en el siglo XVIII, en Obras completas, Lima, Villanueva, 1963, t. II, pag. 311.
Bermiidez de la Torre, escritor virreinal: notas sobre su vida y su época. Piura, Coleccion Algarrobo, Universidad de Piura, 1973, 64 pag.

, en Humanidades, Revista de la Facultad de Letras de la Pontificia Universidad

Cfr. Damaso Alonso, Estudios y ensayos gongorinos, Madrid, Gredos, 1955, pag. 90.

Cfr. Luis Alberto Sanchez, “Telémaco en la isla de Calipso”, en la Revista Histérica, 8, 1928, pp. 243-284. También El doctor Océano... pag. 110.

LENGUAJE Y PUBLICO DEL TELEMACO EN LA ISLA DE CALIPSO DE BERMUDEZ DE LA TORRE



detras del esfuerzo venia “la recompensa de un nuevo valor
poético o narrativo hallado entre los laberintos del estilo”.

Este rescate de la literatura virreinal peruana quedd
inédito. José Maria Navarro se daba cuenta perfectamente
de que era un trabajo todavia incompleto, y lo conservé
entre sus multiples y diversas obligaciones, mientras en los
tiempos que reservaba al estudio avanzaba algunos descu-
brimientos sobre Martinez Compaidn o arreglaba su estu-
dio y traduccion al castellano —un trabajo de envergadura
al que no se le ha dado todavia la significacion que mere-
ce- del anonimo Planctus indorum cristianorum, una denun-
cia profética escrita en latin e impresa clandestinamente
en el Pert del siglo XVIIIY. El asunto de Bermudez quedd
relegado y requeriria todavia de anotaciones y aclaraciones
diversas. No podia publicarse de ese modo pero lo ofrecia
con toda generosidad a los investigadores.

José Maria Navarro finalmente se ordend sacerdote y
luego de unos afos de intensa atencion espiritual en Ca-
fete y Lima, fallecio en el afio 2008, luego de haber sopor-
tado y sobrellevado la recuperacién de un grave accidente
y de dolencias y enfermedades diversas que se le fueron
revelando progresivamente.

UN POEMA VIRREINAL DE TEMA CLASICO

Aunque Telémaco aparece en los tres primeros cantos
de la Odisea, Bermudez versifica basicamente la primera
parte de las aventuras de Telémaco relatadas por Fénelon
“el original historico” dice Bermudez en el argumento al
primer canto. Su versificacién abarca los siete primeros
libros (la estancia del principe en la isla de Calipso) de un
total de veinticuatro que contiene el original en prosa. La
mayor parte del texto de Bermudez es una amplificacion
muy libre de ese material, ademas de inventar toda una se-
rie de acontecimientos (la muerte de Eucaris), a partir de
la aparicion de Antiope a la que Fenelon apenas le dedica
unas breves alusiones: Telémaco confiesa a Mentor, en las
ultimas pdginas de la version francesa, que se ha enamo-
rado de la prudente hija del rey de Salento y que espera
convertirla en su esposa luego de subir al trono de Itaca.

Bermudez fundamentalmente afiade de su propia ima-
ginacion nutridos didlogos, una larga escena de juicio del
amor, muy al estilo de las competencias académicas, y como
noun batallénde peripeciasenlosamoriosentabladosentre
los soldados de Telémaco y las ninfas de Calipso.

Para Feneldn, el tropiezo amoroso no es mds que un
pequefio obsticulo, el primero que debe vencer Teléma-
co en su camino hacia la madurez de gobernante, mien-

tras que para Bermudez la pasién amorosa, los celos y
desenganos y las amarguras y trastornos que produce
no solo en Telémaco, Eucaris y Calipso, sino en el pro-
pio Mentor y en todo un conjunto de personajes mas
se convierten en tema central de la epopeya.

Para Fenelon el personaje de Mentor es fundamental:
es una leccion constante de como se debe conducir un
joven principe, recuerdo permanente de qué consideracio-
nes debe tomar en cuenta, qué metas debe perseguir, etc.
mientras que en Bermudez es apenas un paralelo amo-
roso y solo al final (para convencer a Telémaco de que
debe irse de Ogigia), tiene cierta relevancia. Para Fene-
l6n, como en el poema homérico, en la figura de Méntor
se encarna Minerva; mientras que en Bermudez la dio-
sa solo lo auxilia y favorece.

En Bermudez son especialmente notorias las entrevis-
tas y didlogos femeninos entre Calipso y Eucaris (I, 51-73),
entre las ninfas y Calipso (II, 7-19), entre Eucaris y Filida
(IV, 135-137). En el Telémaco de Fenelon el sentimiento
amoroso entre el héroe y Eucaris apenas se vislumbra y
tiene que ser Mentor el que se lo haga saber a Calipso: tan
solo Telémaco deja entrever sus sentimientos en una frase
inoportuna. En el poemavirreinal Telémacoy Eucaris se mi-
ran, se embelesan, se anhelan, declara él su amor entre en-
cendidas caricias, ella consiente tras una breve resistencia.

En Fenelén los sentimientos apenas se muestran en
las acciones, particularmente en la aficion por la caza, que
permite momentos de soledad. En Bermudez los senti-
mientos son analizados minuciosamente, particularmente
el desvelo nocturno de los que se aman distantes, pensan-
do el uno en el otro. Veintitin octavas del libro segundo
estan dedicadas a una prolija definicién del amor en la
que las ninfas al servicio de la reina exponen sus razones
(aqui aparecen nombres inventados como Nais, Nisida,
o tomados de otros lugares como Cintia, Glauca), ante
lo cual Calipso convoca a Telémaco para que declare si
el amor “es lince o ciego” (II, 20, 160). Antes de entrar Te-
lémaco, igual que el macedonio en el Libro de Alexandre,
contempla pinturas en las paredes cuyas fabulas le repre-
sentan ya no el porvenir, sino los triunfos y estragos del
desdén y del amor en las figuras de Dafne y Apolo, etc.

Todo es ejemplo para persuadirlo en contra de la
pasion y en defensa de la razon, lo que ya estaba en Fé-
nelon en forma de prudencia, pero aqui importa mds la
exploracion de los sentimientos amorosos y su expresion
en gestos, dibujos y guirnaldas. Finalmente “todos su amor
discretos declararon” (11, 82, 650): Telémaco y Eucaris, y los
soldados de Telémaco y las companeras de Eucaris en una
telenovela en que todos participan: Ericto se rinde a Nais,

17 Jos¢ Maria Navarro Pascual, Una denuncia profética desde el Perii a mediados del siglo X V1II: el planctus indorum christianorum in America peruntina. Lima,

Pontificia Universidad Catélica del Peru, 2001.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

301

QYo



que se ha fijado en Alcino aunque éste se enamora de
Elisa, Ismenio halla dormida a Leucotea, quien se enoja al
verle, Clori dispara un venablo a la espesura pensando que
habia una fiera entre las ramas y con el hiere a Polidoro,
su enamorado, que la buscaba, Dorida se cae en al monte
y la recibe en sus brazos Tebandro y asi todo son caricias y
finezas. “Solos se hallaban, porque en dulces yerros, / las ninfas
y monteros que venian / corriendo montes, fatigando cerros, /
los campos y las fieras perseguian”, aunque eso si, “no se atreve
el deseo a irreverencias” (11, 97, 769).

En Fénelon la colera de Calipso se resuelve apenas en
un parrafo, mientras que Bermudez dedica sentidas octa-
vas al analisis de los celos “ciega homicida de la razén que en
su volcdn se encalma, pena adorada, ofensa apetecida” (111, 44,
345-346), apodos conglobados con que elabora unos ver-
sos llenos de patetismo, aunque no exentos de torpezas.
Siguen luego las palabras furiosas de Calipso (III, 57-69).

Telémaco igual abandona para siempre la isla, pero a
través de una vision la pobre Eucaris podré ver (en el poe-
ma, pero no en el relato original) como su Telémaco ha
merecido el amor de Antiope, a la que ha rescatado de su
raptor Aristeo y junto al triunfo final del amor de Telémaco
y Antiope contrasta la desgracia final de Eucaris, a quien
pierde su propia desesperacién). El amor de Telémaco ha-
cia Antiope esta marcado por la prudencia: “Que en un bien
en que el gozo no es violento / al ansia da la posesién aumento”, y
logra el respeto tanto de sus stibditos como de sus vecinos:

Con prudencia mayor que su fortuna

los d4nimos atrae generoso,

y sabe asi con alto magisterio

mandar atin mas las almas que el Imperio.

(IV, 129: 1029-1032).

Pero en Bermudez no hay una palabra referida a los
sistemas de gobierno ni a las diferencias entre los paises
que se mencionan, aunque su conclusion no es dife-
rente. Todo parece igual, un escenario rococo en el que
solo los personajes femeninos (Calipso, Eucaris) son des-
critos con nitidez y vigor's.

El texto de Bermudez no es imitacién del modelo
francés, sino producto de una elaboraciéon propia tan-
to de los materiales como del lenguaje empleado por
Fénelon para convertirlos en un poema épico corte-
sano de tono rococd y algo mds que meros atisbos de
[lustracion, adaptado al publico y la sensibilidad im-
perantes en Lima a inicios del siglo XVIIL.

EL PROBLEMA DE LA DEDICATORIA

Bermudez dedica el poema al virrey don Melchor An-
tonio Portocarrero y Laso de la Vega, tercer Conde de la
Monclova (1636-1705). Nunca pudo gozar de sus versos,
pues por la fecha en que suponemos que fue escrito el poe-
ma el virrey ya habia muerto. Seguramente tampoco ha-
bria sido de su complacencia. Nacido en Madrid, en 1636,
Grande de Espaia, militar destacado en las guerras con
Francia, fue virrey del Pertt desde 1689 hasta su muerte,
uno de los gobiernos virreinales mas extensos y apacibles.

Ricardo Palma dice que lo apodaban “Brazo de plata”
festejando su complaciente interés por las mujeres con
una letrilla satirica y lo mas probable es que se lo inven-
tara el propio Palma, como muy bien supone Lohmann
Villena'®. No nos consta en todo caso la veracidad de esa
complacencia. Tuvo seis hijos y mostro interés por las le-
tras, el teatro y defendié a la Universidad de San Mar-
cos, sin llegar a la pasién por la poesia y las academias
que tendrd su sucesor. Fue siempre un soldado y sus dos
mayores hijos lo serian también. Habia perdido el brazo
derecho (“brazo diamantino” dice Bermudez en los versos
de la dedicatoria) no en la batalla de Arras, como dice
Palma, sino en la de Dunas, en Dunquerque, también
contra los franceses, en la que participé luego, sin que esa
pérdida le hiciera desistir de su carrera militar.

Resulta al menos chocante que un poema que escamo-
tea todos los asuntos politicos y militares para conceder la
mayor atencién a la problemdtica sentimental o amorosa
se dedique a un virrey que siempre se considerdé un sol-
dado y no se distinguié precisamente, como lo haria su
sucesor, por interés alguno en la poesia, en las artes o en
la antigiiedad clasica. Bermudez en realidad se disculpa,
en la dedicatoria al virrey, por no tratar asuntos militares:

Escuchad, no las armas y furores

de Marte, ardientes en su horror sangriento,
sino de Amor los tragicos rigores

que expongo en dulce llanto, en triste acento.

(I, 5, 33-36)

Las demds aventuras de Telémaco “contenidas en el
libro francés”, dice Bermudez, se dejan “reservadas a otras
discretas y elegantes plumas”, o sea que deja para otros las
relaciones de batallas, sacrificios, alianzas y negocia-
ciones con que bordea todo el Mediterrdneo el hijo de
Ulises. Tal vez el conde de la Monclova les hubiera pres-

18 Ver José Navarro Pascual, Telémaco en la isla de Calipso. Estudio y critica. Tesis de Bachillerato. Lima, 1971, pag. 94. De aqui tomamos todas las citas

del poema.

9 Cfr. Guillermo Lohmann Villena, La poesia satirico-politica durante el virreinato. Lima, 1972, pag. 75.

302

Yo

LENGUAJE Y PUBLICO DEL TELEMACO EN LA ISLA DE CALIPSO DE BERMUDEZ DE LA TORRE



tado mas atencion. Pero es evidente que en la sociedad
limena de entonces la cuestion de las formas mejores de
gobierno y el modo como debia comportarse un princi-
pe O un rey eran asuntos lejanos y menos apasionantes
que las delicias y resquemores de las amorosas relaciones.

La dedicatoria del poema habria encajado mejor en
las manos de Castelldosrius, su sucesor, pero queda la
cuestion en el terreno de las interrogantes que todavia na-

die ha abordado.

EL PUBLICO LIMENO DEL TELEMACO

Navarro Pascual centra su interés en el tema del es-
carmiento y el desengafio, situando la obra en un alar-
ga tradicion hispanica que procede desde la Celestina y
el Buscén y tiene sus mas directos precedentes en obras
como el Desengaio de Amor en Rimas de Pedro Soto de
Rojas (1625)%, que se cita también en el prologo de la
obra y constituia un tépico muy reiterado, con raices pre-
cisamente en la Eneida y otros textos clasicos. La tesis se
apoya en caracteristicas muy concretas del lenguaje del
Telémaco, como la abundancia de momentos sentenciosos
(aunque no dominan tanto el discurso como en Féne-
lon), y el argumento de caracter disuasivo, con un final
patético enfrentado a otro feliz, en contraposicion didac-
tica: el amor apasionado conduce a la muerte, mientras
que el amor razonable, el amor en que el que ama no se
pierde sino que es duefio de si mismo, ese amor asegura
una vida feliz y el respeto de todo el reino (“magisterio”
para las almas), por su prudencia. No difiere en ello del
Fénelon, aunque éste trate muchos otros asuntos mas’!.

Navarro Pascual aborda por primera vez muchas cues-
tiones relativas al poema y a su autor que no se terminan
de resolver satisfactoriamente. Por ejemplo, dice que “con-
vendria esclarecer el papel exacto que desemperiaban las damas
en esas reuniones” en que se leian el Telémaco u otros textos

similares. Luis Alberto Sanchez insintia que eran simples
espectadoras y anfitrionas amenas. Ella Dumbar Temple
pensaba que eran timidas poetisas marginadas del movi-
miento literario apenas admitidas en las sesiones. Muy
al contrario, Tauro del Pino imaginaba en ellas induda-
bles prodigios de erudicion y de maestria poética a la par
que motivo de inspiracién para los varones. Dado el con-
siderable nimero de damas que se dedicaron al cultivo
de la poesia Navarro Pascual se inclina por la opinién de
éste ultimo, si bien deja la cuestion abierta??,

Si consideramos las diferencias entre el Telémaco de
Bermudezy el de Fénelon, su fuente mas inmediata, pode-
mos suponer con gran seguridad que las poderosas damas
de la alta sociedad limefa constitufan el pablico princi-
pal del poema cuyo propdsito oculto podia ser ganarse su
amistad (la dedicatoria pide veladamente “magnificos favo-
res” (I, 5, 37), a la vez que procurar el escarmiento de las
jovencitas a cuyas ldgrimas podrian aludir los versos del
prologo: “Del mismo amor haré correr veloces / las ldgrimas por

ecos de mis voces” (I, 5, 39-40).

FINAL

Quedan por resolverse asuntos mil, empezando por
la autoria de algunas octavas del poema que podrian ser
de Lorenzo de las Llamosas®. Por otra parte, el profesor
Eduardo Hopkins reviso las semejanzas textuales advertidas
ya por Navarro Pascual?* entre el Telémaco en la isla de Calipso
de Bermudez de la Torre y Solier, y el Demofonte y Filis que
Vargas Ugarte habia atribuido al mismo Llamosas, conclu-
yendo que este ultimo es una “caprichosa construccion” deri-
vada del primero®. Todo parece indicar que en el ambiente
limefio se compartian temas, intereses y composiciones en
un circulo relativamente estrecho. Lorenzo de las Llamosas
era también limefo y casi contemporaneo de nuestro autor
(habia nacido en Lima solo cuatro afios antes), aunque pasé

20" Navarro Pascual consulto la edicion de Antonio Gallego Morell, Obras de don Pedro Soto de Rojas. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas. Instituto de Filologia Hispanica Miguel de Cervantes, 1950.

2 1deas semejantes -senala Navarro Pascual- expresa Peralta Barnuevo en el prologo de su Lima fundada. Cfr. José Navarro Pascual, Telémaco en la
isla de Calipso..., pag. 113.

22 Bermiidez de la Torre, escritor virreinal... pag. 33.

2 José Antonio Rodriguez Garrido se percata de que el Telémaco utiliza algunas octavas originales e inéditas de Llamosas que constan en su manus-
crito autdgrafo de También se vengan los dioses (de 1689). José Antonio Rodriguez Garrido, “Lorenzo de las Llamosas y el pensamiento criollo en el
Peru a fines del siglo XVII”, en Karl Kohut y Sonia V. Rose (eds.), La formacién de la cultura virreinal, II: El siglo XVII, Frankfurt/Madrid, Vervuert/
Iberoamericana, 2004, pp. 455-472.

2 José Navarro Pascual, Telémaco en la isla de Calipso..., pag. 128 nota.

¥ Eduardo Hopkins Rodriguez, “Un problema de atribucion en literatura colonial peruana: Demofonte y Filis o Telémaco en la isla de Calipso”, Letras
(Lima), 48, 84-85, 1976, pp. 121-134, Cito pag. 126.

VI ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO 303

QYo



a Espafa en 1991, al servicio del anterior virrey duque de la
Palata, quien murio en el viaje de regreso, tras lo cual siguié
como autor dramdtico y al servicio de distintos sefiores y
comisiones hasta su muerte?,

Unos meses antes de la muerte del padre Navarro recibi
de sus propias manos una copia de las dos tesis, con el per-
miso para publicarlas en un solo volumen. Son abultadas:
de 450 y 600 paginas aproximadamente. Hemos avanzado
bastante en la revision del texto de su tesis doctoral: El escar-
miento y el desengario en el lenguaje de “Telémaco” de Bermiidez
de la Torre”. Lo otro requiere de un trabajo mds arduo, pues
con la introduccién a la vida y la obra de Bermudez de la
Torre José Maria Navarro presentd una transcripcion cui-
dada del poema completo, si bien solo alcanzé a completar
las anotaciones en el primero de los cantos. Los demas es-
tan en blanco y falta arreglar la ortografia y la puntuacion.

Es probable que un joven investigador de la Universi-
dad de Piura aborde el reto de anotar los otros tres cantos
para publicar a continuaciéon el poema completo con la
introduccion del propio Navarro Pascual y tal vez un es-
tudio que trate de resolver las cuestiones planteadas. Hoy
por hoy, no se podria publicar el “texto completo parcial-
mente anotado” en la forma como lo transcribe Navarro
Pascual, con una modernizacion a medias de las grafias
y la puntuacién: deberia hacerse modernizando comple-
tamente el texto del poema y arreglando debidamente
su puntuacion, para lo cual hace falta una comprension
cabal del texto. Bermudez de la Torre y toda la tradicion
culta del Peru virreinal, tan extrafia y tan apasionante
al mismo tiempo, merecen, en honor a la verdad, una
mejor consideracion de buena parte de la intelectuali-
dad y de la sociedad peruana en su conjunto.

26 Ver Miguel Zugasti, “Lorenzo de las Llamosas, escritor entre dos mundos”, en Criticon, 203-203, 2008, pp. 273-294.

304

Ye

LENGUAJE Y PUBLICO DEL TELEMACO EN LA ISLA DE CALIPSO DE BERMUDEZ DE LA TORRE



UNA MIRADA AL BARROCO.
EXPOSICION FOTOGRAFICA

TERESA VILLEGAS DE ANEIVA!

ada dos afios, se realiza en nuestro pais una de

las mas importantes reuniones académicas inter-

nacionales dedicadas al conocimiento y difusién
de nuevos estudios y reflexién sobre temas relacionados
al Barroco. Para el VI Encuentro Internacional sobre
Barroco, en torno al tema “La imagen del poder”, se ha
planificado como actividad complementaria la Exposi-
cion Fotogrifica “Una mirada al Barroco”.

Con el objetivo de abrir un espacio de acceso libre y
amplia difusion al pablico general sobre el barroco y al-
gunos de sus elementos, se planteo la realizacion de esta
exposiciéon cuya base es la informacion visual. Cada ima-
gen nos acerca a magnificos ejemplos que revelan el es-
plendor de una época (siglos XVI-XVIII) y que quedan
como testimonio de una prolifica produccion cultural;
patrimonio tangible que se conserva en el presente en di-
versos paises y regiones de Europa y América, como parte
del Patrimonio Cultural de las naciones y en muchos ca-
sos, Patrimonio de la Humanidad.

Esta herencia material tiene equivalente en el legado
intangible. El pensamiento y la vision barroca repercute
en el patrimonio inmaterial y se impregna en la vida co-
tidiana, generando procesos y expresiones culturales de
profundo significado, de alli, el valor y riqueza de nume-
rosas tradiciones o acciones culturales concretas como la
fiesta, expresiones religiosas, danzas, etc. que se ven refle-
jadas aun hoy a través del continente americano, donde
cédigos, simbolos y significados, son parte de las identida-
des y del desarrollo de las culturas.

U Teresa Villegas de Aneiva es Curadora de la muestra.

LA EXPOSICION

Para llevar a cabo la exposicion “Una Mirada al Ba-
rroco”, se invitaron a las Embajadas de Espafia, Francia,
[talia, Brasil y al Consulado General de Chile, que junto a
varias instituciones culturales de Bolivia, presentaron una
serie de imdgenes en una muestra enlazando vinculos y
semejanzas entre ejemplos del barroco europeo y el ba-
rroco que se desarrollo en nuestra América.

Cadauno de los paises participantes de esta exposicion,
nos entregd una interesante vision del alcance de este esti-
lo que revoluciono no solo las artes, sino también el modo
de comprender el mundo. Los elementos perviven en to-
das las manifestaciones artisticas, siendo los mas evidentes
aquellos que se pueden admirar en los conjuntos arqui-
tectonicos, escultoricos o pictéricos y a través de la icono-
grafia y el arte religioso que deslumbrara en su desarrollo.

La difusion del barroco, coincide ademads con aconteci-
mientos que marcaron la historia de la humanidad. La lle-
gada a América, se convirtié en el eje desde donde la pro-
duccion artistica adquirié una propia interpretacion del
estilo, cuyo dinamismo entre la visién europea y los ele-
mentos propios del continente, generaron una enriquece-
dora convivencia, que en la zona andina se conoce también
como “barroco mestizo”, importante aporte al desarrollo
de las artes.

El arte barroco, dicotémico, asimétrico, saturado de
figuras y elementos simbolicos es una de las mayores ex-
presiones de la habilidad y maestria plastica, creaciones

305

Yo



exaltadas que se mantendran en el tiempo como elemen-
tos de expresion, de respuesta politica e ideoldgica, de fe y
de profunda creacion. Su presencia es hoy, ante nuestros
ojos, un factor de admiracién y un instrumento de lec-
tura de realidades pasadas y ejemplo de la riqueza patri-
monial de la humanidad.

Es justamente esta complejidad la que se reflej6 a tra-
vés de esta exposicion, que muestra significativos ejemplos
del esplendor que se produjo bajo el signo del Barroco.

La muestra estuvo conformada por obras del italia-
no Silvio Mignano en torno al tema “Roma Barroca”.
Espafia a través de “La Escultura Procesional: El Teatro
de la Pasiéon”. Francia con una mirada que contextualiza
“El barroco francés a través de dos ejemplos, La Savoir y
la Ciudad de Nancy”. En tanto que el barroco america-
no estuvo representado por Brasil a través de la obra de
Aleijandinho, arquitecto y escultor del siglo XVII. Chile,

MUESTRAS QUE INTEGRAN LA EXPOSICION

LA ESCULTURA PROCESIONAL.
EL TEATRO DE LA PASION
Valladolid. Espafia

Esta muestra fotografica refleja las obras maestras de
los Pasos Procesionales y Conjunto de Angeles, produci-
das en la primera década del siglo XVII, por dos grandes
maestros de la escultura espafola.

El Museo Nacional Colegio de San Gregorio, custo-
dia y conserva buena parte de la escultura procesional de
Valladolid y acoge entre otros, los Pasos Procesionales: La
elevacion de la Cruz de Francisco del Rincon y Camino
del Calvario de Gregorio Fernandez. Esta coleccion escul-
torica espafola es la mas importante de la Peninsula y una
de las mas destacadas del periodo mencionado.

Muestra presentada con el apoyo del Museo Nacional Colegio
de San Gregorio y la Embajada de Espaia - AECID.

306

Yo

identificando elementos constructivos. Pert y Bolivia con
toda la riqueza y esplendor que se desarrollo en la zona
andina con la serie fotografica de Danilo Barragdn Rocha.
Asi también, el territorio que ocupé la Real Audiencia
de Charcas, con la presencia y logros de la excepcional
obra misional jesuitica, cuya expansiéon fue notable en
esta parte de América y otra magnifica muestra dedica-
da al patrimonio artistico monumental de Bolivia que
abarca los siglos XVI, XVII y XVIII, ambas realizadas
por la Casa de la Libertad dependiente de la Fundacién
Cultural del Banco Central de Bolivia y las presentadas
por la Universidad Privada de Santa Cruz: una “Muestra
del legado fotografico de Placido Molina” y la de “Chi-
quitos” de Peter Wigginton. Se suma a este conjunto
fotogréfico, la exposicion de obras cumbres de los siglos
XVI, XVII y XVIIII de maestros potosinos que pertene-
cen al Museo Casa de la Moneda de Potosi.

Verénica. Detalle del paso Camino del Calvario. Gregorio Fernandez
(hacia 1610). Museo Nacional Colegio de San Gregorio. Valladolid.

{Paso Elevacion de la cruz. Francisco Rincon. 1604. Museo Nacional

Colegio San Gregorio. Valladolid. Espafa.



ROMABARROCAd eSilvioM ignano
Italia

Resumir una ciudad en pocas palabras es imposible,
y aun mas, Roma, con la riqueza y la complejidad de sus
tres milenios de historia. Sin embargo, se puede decir que
en su imagen inmediata Roma es barroca. Por cierto, hay
un sinfin de monumentos de la época romana, iglesias
romanicas y hasta bizantinas, los edificios humanistas y
renacentistas, las obras del manierismo, pero, la tonali-
dad que conecta esos elementos y hasta los posteriores,
del los s. XVII y XVIII, o de la modernidad y contempo-
raneidad es definitivamente barroca. Silvio Mignano en-
cierra en estas fotografias su intima mirada hacia aquella
imagen de Roma que la consagré como ciudad eterna.

La muestra conté con el apoyo de la Embajada de Italia.

EL BARROCO FRANCES A TRAVES DE DOS )
EJEMPLOS. LA SAVOIE Y LA CIUDAD DE NANCY

Francia

- \\-‘C e
A ——

Iglesia de San Juan Bautista. Detalle de altar. Savoie. Francia.

Plaza Navona. Fuente de los cuatro rios. Italia.

Esta muestra nos acerca al patrimonio cultural de la
region de Savoie (Alpes) y la ciudad de Nancy, al noreste
de Francia, con importantes iglesias y capillas que datan
de los siglos XVII y XVIII y que marcan la ruta conocida
como “Caminos del Barroco”. La riqueza de la decoracién
interior con espléndidos retablos dorados y policromados
y pintura mural contrasta con la sencillez que presentan
estas iglesias en su aspecto exterior.

La ciudad de Nancy conocida principalmente por su
Palace Stanislas, del siglo XVII, esta dividida en dos villas,
la vieja y la nueva, y alberga una serie de edificios y obras
de gran valor histérico-artistico, hoy en dia varias de ellas
cumplen funciones de servicio publico.

Exposicion presentada gracias al Conseil Géneral de Hau-
te Savoir. Conservation Départementale du Patrimoine, CG
73 - Jean-Francois Laurenceau / Alain Franchella y de la Em-
bajada de Francia.

Iglesia de Champagny. Savoie. Francia.

307

Yo



ALEIJANDINHO. SANTUARIO DEL BUEN JESUS
DE MATOSINHOS
Brasil

Aleijandinho (Antonio Francisco Lisboa; 1738-id.-
1814). Arquitecto y escultor brasilefo, es considerado una
de las personalidades mas representativas del arte brasile-
no. Apodado Aleijadhinho -el lisiado- a raiz de una en-
fermedad deformante. Sus obras mas destacadas son la fa-
chada de la Iglesia de San Francisco en Ouro Preto, su ciu-
dad natal y las esculturas, el pulpito y los altares del mismo
templo, asi como el conjunto escultorico que representa a
doce profetas realizado para el santuario del Buen Jesus de
Motozinhos, esculpidas en piedra jabon azulado, casi de
tamafo natural.

Muestra presentada por la Embajada de Brasil.

Iglesia de San Lorenzo. Detalle de la portada. Potosi. Bolivia.

308

Yo

Profeta Daniel. Santuario del Buen Jesus de Matosinhos”. 1795-1805.
Congonhas de Campo. MG. Brasil.

BARROCO ANDINO. PERU-BOLIVIA
de Danilo Barragan Rocha

Esta serie de fotografias muestra ejemplos de obras rea-
lizadas en los siglos XVII y XVIII en regiones de Bolivia y
del Peru, tanto en lo referido al patrimonio tangible como
inmaterial, que hoy en dia son parte importante del patri-
monio cultural de la regién andina. Obras valiosas como
la Iglesia de San Lorenzo de Potosi, que congrega el arte
plasmado por maestros indigenas, muestra la gran calidad
y creacion en cada uno de los elementos que se plasman
en la portada de esta iglesia. Ejemplos similares se han
dado en otras obras arquitectonicas, ademds de pinturas
y esculturas entre otros tipos de arte que han dado lugar
a obras que contribuyen a la identidad cultural local. La
muestra es un recorrido por distintas ciudades andinas:
Potosi, Sucre, La Paz, Cuzco, entre otras, que concentran
una gran riqueza cultural que hoy en dia se conservan y son
elementos importantes para el turismo cultural.

Muestra presentada por la Fundacién Vision Cultural.




EDIFICACIONES
CON ELEMENTOS BARROCOS EN CHILE. Chile

Cabe destacar que dada la ubicacién geografica y la
situacion administrativa de Chile durante los siglos XVII
y XVIII, ademas de la condicion sismica del territorio, es
que no se encuentran obras de caracter barroco en su to-
talidad, como en las ciudades de México y Lima, sedes
de los antiguos Virreinatos de la Nueva Espafa y Peru
respectivamente. Es asi, que mas bien puede hablarse de
elementos barrocos como el Retablo de Ia Iglesia de San-
ta Maria Loreto de Achao, Murales de la Iglesia de Pari-
nacota, Portal labrado de la Iglesia de Socoroma y Portal
labrado de la Iglesia de Usmagama.

Exposicién presentada por el Consejo de Monumentos Nacio-

nales de Chile y el Consulado General de Chile.

DEL RENACIMIENTO AL BARROCO

Bolivia

. | b

Iglesia de San Francisco. Altar Mayor. Cochabamba. Bolivia. }

LA OBRA JESUITICA EN LA REAL AUDIENCIA
DE CHARCAS. Peru-Bolivia-Argentina-Paraguay

Concebida en paneles didicticos, este conjunto nos
muestra el trabajo material que realizaron los jesuitas en
el vasto territorio de la Audiencia de Charcas (Pert, Boli-
via, Argentina y Paraguay). Se aprecia en esta coleccion la
variedad arquitecténica de iglesias y capillas de las ciuda-
des importantes, como también de las reducciones y las
estancias jesuiticas. En referencia a la escultura, se observa
la grandiosidad de retablos, las tallas de imagenes, pintu-
ras y otros que fueron parte de este gran proyecto educati-
vo y evangelizador.

Exposicién presentada por la Casa de la Libertad (Sucre), de-
pendiente de la Fundacién Cultural del Banco Central de Bolivia.

! II:'"-' | — ’ -

=< v kol ) TEMEETECE | R :

AT R R S SRR
4 Iglesia de Santa Maria de Loreto. Achao. Chile. Primera mitad siglo XVIII.

(Foto. Cristhian Matzner). CMN.

La iglesia catolica a partir del siglo XVI, difundio su
doctrina y se extendi6 a lo largo y ancho de este nuevo
continente. En el caso especifico de Bolivia, durante los si-
glos XVII y XVIII se levantaron cientos de construcciones
religiosas como iglesias, conventos y capillas en casi toda la
vasta geografia.

La exposicion mostro la riqueza monumental y la va-
riedad arquitectdnica y escultural que se inicié con el re-
nacimiento, pasando por el manierismo, rematando en el
barroco que, al paso de algunos afos recibié una gran in-
fluencia de lo nativo, surgiendo de esta manera un nuevo
estilo dieciochesco conocido como barroco mestizo. Este
paseo fotografico hace un recorrido por treinta ciudades
y pueblos que conservan lo mas valioso del patrimonio
monumental de Bolivia.

Exposicién presentada por la Casa de la Libertad (Sucre), de-
pendiente de la Fundacién Cultural del Banco Central de Bolivia.

{ San Ignacio de Loyola. Oleo / lienzo. Iglesia de San Miguel. Sucre.

309

Yo



CHIQUITOS de Peter Wigginton

Esta serie de fotografias muestra el recorrido del artista
durante su paso por los pueblos de Chiquitos - Bolivia.
En sus viajes y trabajo se propone documentar la vida real
de estas poblaciones, especialmente en su relacion con la
musica expresando: “Yo intento conectarme sensiblemen-
te con las personas de estos pueblos, con los jovenes y tam-
bién con los mayores”. Estas fotos fueron tomadas desde
octubre de 2008 hasta enero del 2011.

Muestra presentada por la Universidad Privada Santa Cruz-
Bolivia.

.
-
.
-

-t

P

VI EENLE
L ]

Iglesia de Santiago. Detalle altar mayor. Santa Cruz. Bolivia.

POTOSI MUESTRA
300 ANOS DE ARTE Y RIQUEZA

Se trata de una magnifica exposiciéon que retine cerca
de cuarenta obras maestras de grandes pintores potosinos
que marcaron la historia del arte boliviano a lo largo de
tres siglos. Conforman esta muestra valiosos ejemplos de
pintura de los siglos XVII y XVIII, desde obras de Melchor
Pérez Holguin, Gaspar Miguel de Berrio y Luis Nifio entre
otros, junto a destacados pintores delsiglo XIX como Juan
de la Cruz Tapia o Saturnino Porcel y grandes maestros
del siglo XX como Miguel Alandia Pantoja, Cecilio Guz-
man de Rojas y maestros activos hasta el presente como
Enrique Arnal, Ricardo Pérez Alcald y Alfredo La Placa.

Exposicién fue presentada por el Museo Casa Nacional de la
Moneda (Potosi) dependiente de la Fundacion Cultural Banco
Central de Bolivia.

Virgen lavandera. Melchor Pérez Holguin. Potosi. BoIivia.}

310

Yo

4 Iglesia de Santiago. Chiquitos. Santa Cruz. Bolivia.

{RETROSPECTIVA DE LA MISION DE
CHIQUITOS. EL LEGADO DE PLACIDO MOLINA

Esta muestra fotogrifica realizada por la Universidad
Privada de Santa Cruz, se constituye en un homenaje a
uno de los mas grandes impulsores de la difusion del pa-
trimonio de las Misiones Jesuiticas del Oriente Boliviano,
como ha sido Placido Molina, quien ha dejado un valio-
so legado fotogrifico que hoy en dia podemos apreciar a
través de las imdgenes en exhibicion, presentada por la
Universidad Privada Santa Cruz. Bolivia.




